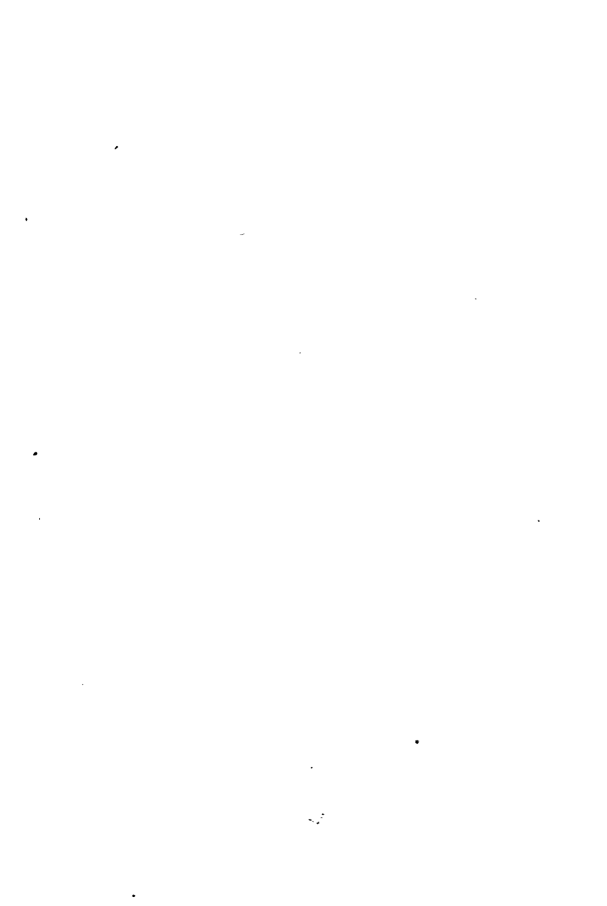
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 31607
CALL No. 063.05/Nac

D.G.A. 79





## Nachrichten

von der

## Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen.

31607

Philologisch-historische Klasse

aus dem Jahre 1915.

063·05 Nac

Berlin,
Weidmannsche Buchhandlung.
1916.

LIB 31607

Date 31.5.57

Cell No. 063.08/ Nac.

Druck der Dieterichschen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kaestner) in Göttingen.



## Register

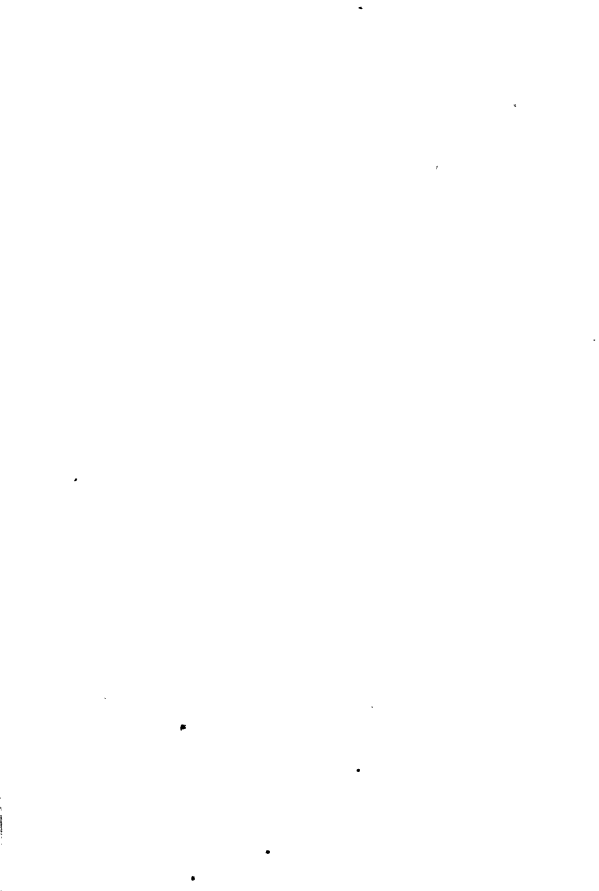
über

die Nachrichten von der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen.

## Philologisch-historische Klasse

aus dem Jahre 1915.

|                                                                      | Seite       |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Bousset, W., Eine jüdische Gebetssammlung im siebenten Buch          |             |
| der apostolischen Konstitutionen                                     | 435         |
| Kahle, P., Das Krokodilspiel (Li'b et-Timsâh), ein egyptisches       |             |
| Schattenspiel nach alten Handschriften und modernen Aufzeich-        |             |
| nungen herausgegeben und bearbeitet                                  | <b>28</b> 8 |
| Littmann, E., Märchen und Legenden aus der syrisch-arabischen        |             |
| Wüste                                                                | 1           |
| Lütkemann, L., und A. Rahlfs, Hexaplarische Randnoten zu             |             |
| Isaias 1-16 aus einer Sinai-Handschrift herausgegeben . B            | eiheft      |
| Meyer, W., Der Rythmus des Placidas-Eustasius                        |             |
| Morsbach, L., Die Sonette Shakespeare's im Lichte der Überliefe-     |             |
| rung                                                                 | 137         |
| Oldenberg, H., Zur Religion und Mythologie des Veda                  | 167         |
| II. Folge                                                            | 361         |
| Zur Geschichte des Tristubh. Mit einem Exkurs: Zur Behand-           |             |
| lung des auslautenden -i und -u im Rgveda                            | 490         |
| Rahlfs, A., Die alttestamentlichen Lektionen der griechischen Kirche | 28          |
| - Kleine Mitteilungen aus dem Septuaginta-Unternehmen                | 404         |



## Märchen und Legenden aus der syrisch-arabischen Wiiste.

Von

#### Enno Littmann.

Vorgelegt in der Sitzung am 16. Januar 1915.

I.

## Text und Übersetzung.

Während meines zweiten Aufenthalts in Syrien als Mitglied der Princeton University Archaeological Expedition 1904/1905 habe ich auch einiges Material zur Volkskunde, Literatur und Sprachgeschichte des heutigen Syriens und seiner Grenzgebiete gesammelt. Freilich ließen mir meine epigraphischen Aufgaben nur wenig Zeit für diese Arbeit übrig. Auch mußte ich, da mir selbst die Muße dazu fehlte, die meisten neuarabischen Lieder und Erzählungen mir von einem unserer Diener in arabischer Schrift aufzeichnen lassen, und nachher hatte ich nicht mehr Gelegenheit, sie mit ihm durchzusprechen. Dieser Diener war Butrus Ibrâhîm aus der Nähe von Jerusalem, derselbe, der mir die "Arabischen Beduinenerzählungen" (Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft in Straßburg 2, 3, 1908) kopierte.

Aus dem gesammelten Material habe ich hier fünf Prosatexte ausgewählt, von denen vier aus der Gegend östlich und südlich vom Haurân stammen, während einer am nördlichen Wüstenrande erzählt wurde. Ich gebe zunächst Text und Übersetzung und werde in einer weiteren Mitteilung einen sprachlichen und sachlichen Kommentar vorlegen.

5

I.

## قصد عن أمير عرب

نقلتها عن درزی اسمه ابرهیم من بلد ملح وقد نقلتها حسب ما کان یلفظها

القصد حذه في

حق الله واعلم فى هناك امير ها الامير كان اسمو امحمد والوخى اسمو على وعلى هذا الو صبى اسمو امحمد والو كمان بنت. الامير امحمد كان الو سبع اولاد ازغيرهن اسمو امغامس. وكان لها [ا]لسبع اولاد اخت اسمها الحيد».

نرجع لاخو الامير امحمد على. هذا على كان كريم يذبهم من الطرش ١٥ من اولو اوتالي وظل اثنعشر سنه فرد منزل لا يرحل ولا يروح ولا يجى لامنو قطع كل طرشو واصبح فقير ما عندو شي. العربان اللي كانت نازله مع على زعلت منو واجتمعوا مع بعظ يتشاورون كيف يعلوا حتى يتخلصوا من على. فقر رايه ان يروحوا لعند على ويقولوا لوحتى يقصدوا الغزو. يوم طلع الصباح اوظرب المهباش عند على التمت العربان سويد واجوا الى الشق 15 عند على. بعد ما شربوا قهوه قالوا يا امير على صار لك اثنعشر سنه وانت نازل فرد مطرح واحد لا يوم غزوه ولا يوم مغزاه علامك يا امير قاعد. انسيت يا أمير انو لا لنا فلاحه ولا زرع نعيش منو ولا لنا معيشه الا من الله واظهور خيلنا فقوم يا امير على خلّينا نقصد باب الله الكريم علّنا نكسب شي نعيّش عيالنا. قال الامير على استهدوا بالخير ايجوز باكر على الغزو. وللفوا حالكمر 20 باكر ان شاء الله. قامت العربان عاها الراى انهمر باكر يقصدون الغزو هذاك النهار والفوا حالم واخذوا معم زواده لم اولخيلم اوفي الصباح - تصحون على خير - قصدوا باب الله الكريم على الغزو والامير على في اولهم. مشوا اول يوم وثاني يوم ثالث يوم جابهم الله عاعرب عندهم عرس. فتتكمر بالكلام في ها الايامر الثلاثد كانت العرب تسرق الشعير من مخلاية فرس الامير على 25 أوذلك لكي تظعف فرس الامير أويسقط في يد القوم ويذبحوه. هاذي كانت لليله اللي عملوها حتى يموت الامير على اويرتاحوا من شرو.

نرجع للعرب عند ما اجوا على القوم الذين عندهم عرس والخيل عمر بطارد بالرماح التامد والطرش غربي الابيوت فغارت عرب الامير على على

#### I.

## Geschichte von einem Araberhäuptling.

Die habe ich nach der Erzählung eines Drusen mit Namen Ibrahīm aus dem Dorfe Melah aufgeschrieben; und zwar habe ich sie aufgeschrieben genau so, wie er sie aussprach.

Dies ist die Geschichte.

Bei Gott, wisse, da war dort ein Emir. Dieser Emir hieß Imhammed; und er hatte einen Bruder, der hieß 'Alī. Und dieser 'Alī hatte einen Jungen, der hieß Imhammed; er hatte aber auch eine Tochter. Der Emir Imhammed hatte sieben Söhne, deren jüngster Imghāmis hieß. Und diese sieben Söhne hatten eine Schwester; die hieß Ihmēda.

Wenden wir uns nun zu dem Bruder des Emir Imhammed, zu Alī. Dieser 'Alī war freigebig; er schlachtete von [seinem] Vieh zuerst und dann immerfort. So blieb er zwölf Jahre an ein und derselben Stelle, ohne zu wandern, ohne zu gehen und ohne zu kommen, bis daß er all sein Vieh geschlachtet hatte, und er eines Morgens arm aufwachte, ohne Besitz. Die Araber, die bei 'Alī zelteten, wurden zornig auf ihn, und sie versammelten sich mit einander und berieten, wie sie es machen sollten, daß sie den Alī los würden. Da ergab sich als ihr Beschluß, man solle zu Alī gehen und ihm sagen, sie wollten zum Ghazu ausziehen. Als es Morgen ward und der Kaffeemörser bei 'Alī gestampft wurde, da trafen die Araber zusammen und kamen ins Gastzelt zu 'Alf. Nachdem sie Kaffee getrunken hatten, sprachen sie: "O Emir 'Alī, du zeltest nun schon zwölf Jahre lang an ein und derselben Stelle. [Bei dir] giebt's keinen Tag einen Raubzug, keinen Tag einen Feldzug. Warum, o Emir, sitzest du so da? Hast du vergessen, o Emir, daß wir weder pflügen noch säen, so daß wir davon leben könnten, und daß wir unseren Lebensunterhalt nur Gott und den Rücken unserer Rosse verdanken? Drum auf, o Emir 'All, laß uns zum Tore des gütigen Gottes ziehen; vielleicht erbeuten wir etwas, womit wir unsere Kinder ernähren". Emir 'Alf antwortcte: "Lasset euch zum Guten leiten! Morgen mag es zum Ghazu gehen. Rüstet euch auf morgen, so Gott will!" Da erhoben sich die Araber auf den Beschluß hin, daß sie am nächsten Tage zum Ghazu ziehen würden. Am selben Tage aber rüsteten sie sich und holten sich Wegzehrung für sich und für ihre Rosse. Und am nächsten Morgen - möge euch ein guter Morgen bescheert sein! - zogen sie zum Tor des gütigen Gottes auf den Raubzug; der Emir 'Alf [ritt] an ihrer Spitze. So zogen sie den ersten Tag und den zweiten Tag. Am dritten Tag aber führte sie Gott zu einem Stamm, bei dem eine Hochzeit war. Ich habe vergessen euch zu erzählen, daß in diesen drei Tagen die Araber die Gerste aus dem Futtersack des Pferdes des Emir 'Alī gestohlen hatten. Das [hatten sie getan], damit das Pferd des Emirs schwach würde und er in die Hände der Feinde fiele und die ihn töten sollten. Dies war die List, die sie ersonnen hatten, damit Emir 'Alī stürbe und sie sich nicht mehr mit ihm zu plagen brauchten.

Wenden wir uns zu den Arabern. Als sie zu dem Volke kamen, bei dem Hochzeit war, während die Reiter mit den langen Lanzen ein Kampfspiel aufführten und die Herden westlich von den Zelten waren, da stürzten sich die Araber des Emir 'Alī auf die Herden und raubten sie. Die Hirten

الطرش ونهبتو صاحت الرعيان على الخيل وصار انفزيع من كل جهم الخيل اللي بتطارد في الميدان لحقت الطرش ورجعتو من الغزو واخذت تذبيع في عرب الامير على ومن لجمله فحت الامير على. لما شافت العرب أن الامير انذبه انهزموا خاسرين لا راجين اورجعوا بالويل والتعثير. يوم رجعوا لاقاهم ابن الامبر على امحمد ليشوف شو كاسبين. يوم لاقاهم وجد انهم خاسرين 5 وان ابوة الامير على مذبوح. هاذيك الساعة صار يبكى وينوح على ابوة واقام لوعزا حسب عادة العربان. بعد ما خلّص عزا أبوه جفتو كل العربان لامنو صفى وحدو نظاقت الدنيا عليه اوصار محتار. يوم من الايام دخلت عليه اختو والا هو بيبكي قالت لو علامك ياخو تبكي. قوم خلينا نروح لعند عمنا الامير امحمد قال لها اخوها زين يا خيتي. في الصباح ثاني يوم - تصحون ١٥ على خير \_ جاب ها الناقد للجربد اللي كاذب باقيد عند، من كل مال ابوه وحط عفشو عليها وقصد باب الرحيم لعند عمو. اخذ مدة ايام اوليالي لامنو طب على عبو. فناك نصب خربوشو حد بيت عبو. بعد ما نصب الخربوش دخل على بيت عمو على المقعد واتعارف هو أوعمو. عمو انشدو عن احوالو اوعن خيو الامير على. فقال امحمد يجاوب عمو يا عمو خيف الامير 15 على انذبج وكل عربانو شردت وخلتني وحد وانا اليوم جاى قاصدك ياعمى الامير حتى تعمل لى شغله اعتاش انا واختى عندك يا امير. فقام الامير الحمد وقيل ابن اخيد وقال لو اهلا وسهلا بابن الاخ مالى كلوعلى حسابك انت واختل وهكذا اقام الحمد عند جوبقى اول مدة مثل طيف عند جو. ولكن بعدين صار يسرح من الطرش يحرسو من الغزو وبقى على هذه للحال 20 مدة سنتين.

قلنا كان لامير الحمل سبع اولاد وابند والابند إسها الهيدة. هذه الهيدة لما شافت ابن عها المحمل استحبت لو اوصارت تعزو وتكرمو. يوم من الايام اختلت في وايا[ة] وصارت تددلل عليد وتقول لو انها تحبو وهو قال لها انا احبك يا احميده من اول لحظد شغتك فيها وما كنت استرجى أن 25 أظهر ذلك. فقالت لو أن كنت تحبنى روح لابوى واطلبنى منو على أصير لك حرمد بالحلال. فودعها المحمد اوعند المساء راح لعو الامير المحمد وطلب المحمد على عو يعطيد فصار المحمد يتوجد على عو فا صار

schrieen nach den Reitern. [Sofort] kam Hülfe von allen Seiten. Die Reiter, die ihr Spiel aufführten auf dem Kampfplatz, folgten den Herden und nahmen sie den Räubern wieder ab. Und sie begannen unter den Arabern des Emir 'Alī ein Blutbad anzurichten, und unter anderen töteten sie auch den Emir 'Alī. Als die Araber sahen, daß Emir 'Alī getötet war, flohen sie, besiegt und ohne Beute, und kehrten jammervoll und elend heim. Wie sie heimkehrten, kam ihnen der Sohn des Emir 'Alī, Imhammed, entgegen, um zu sehen, was sie erbeutet hätten. Als er sie traf, fand er, daß sie besiegt waren und daß sein Vater, der Emir 'Alī, getötet war. Da begann er zu weinen und um seinen Vater zu klagen. und er machte eine Trauerfeier für ihn nach der Sitte der Araber. Nachdem er die Trauerfeier für seinen Vater beendet hatte, mieden ihn alle Araber, bis er ganz für sich allein übrig blieb. Da ward ihm die Welt enge, und er wußte nicht, was er tun sollte. Eines Tages nun kam seine Schwester zu ihm herein, wie er gerade weinte. Sie sprach zu ihm: "Bruder, warum weinst du? Laß uns doch zu unserem Oheim, dem Emir Imhammed, gehen!" Ihr Bruder antwortete ihr: "Gut, mein Schwesterchen!" Am Morgen des nächsten Tages - möge euch ein guter Morgen bescheert sein! - brachte er die räudige Kamelin da, die ihm noch übrig geblieben war von all dem Besitz seines Vaters. Und er lud sein Gepäck auf sie und zog - auf dem Wege zum Tor des Barmherzigen - zu seinem Oheim. Er brauchte eine Reihe von Tagen und Nächten, bis er bei seinem Oheim ankam. Dort stellte er seine Hütte neben dem Zelte seines Oheims auf. Nachdem er die Hütte aufgestellt hatte, trat er in das Zelt seines Oheims, in das Fremdengemach, ein, und er wurde mit seinem Oheim bekannt. Sein Oheim fragte ihn nach seinem Ergehen und nach seinem [eigenen] Bruder, dem Emir 'Alī. Da antwortete Imhammed seinem Oheim und sprach: "Oheim, dein Bruder, der Emir Alī, ist getötet, und sein ganzer Stamm ist gestohen und hat mich allein gelassen. Heute komme ich nun, um mich an dich zu wenden, o Oheim Emir, daß du mir ein Mittel verschaffst, durch das ich und meine Schwester bei dir leben können, o Emir!" Da erhob sich der Emir Imhammed und küßte seinen Neffen und sprach zu ihm: "Herzlich willkommen sei des Bruders Sohn! Mein ganzes Vermögen steht dir und deiner Schwester zur Verfügung". blieb nun Imhammed bei seinem Oheim. Zuerst weilte er als Gast bei seinem Oheim. Aber danach begann er die Herden zu hüten und vor den Räubern zu schützen. Auf diese Art blieb er etwa zwei Jahre.

[Früher] haben wir berichtet, daß der Emir Imhammed sieben Söhne und eine Tochter hatte, und daß die Tochter Ihmēda hieß. Als diese Ihmēda ihren Vetter Imhammed sah, gewann sie ihn lieb, und sie begann, ihn zu ehren und ihn auszuzeichnen. Eines Tages nun war sie mit ihm allein; da begann sie ihm Blicke der Liebe zuzuwerfen und ihm zu sagen, daß sie ihn lieb habe. Er antwortete ihr: "Auch ich, o Ihmēda, liebe dich seit dem ersten Augenblicke, da ich dich geschaut. Aber ich wagte nicht, dir's zu offenbaren". Da erwiderte sie ihm: "Wenn du mich liebst, geh zu meinem Vater und halt um mich an bei ihm. Vielleicht werde ich dir dann zur rechtmäßigen Gattin". Dann nahm Imhammed Abschied von ihr, und am Abend ging er zu seinem Oheim Imhammed und hielt um Ihmēda's Hand an. Aber sein Oheim wollte [sie] ihm nicht geben. Nun begann Imhammed seinen Oheim zu bitten; doch es nutzte nichts.

فایده . بعدین راح لعند احیده واخبرها کیف آن ابوها مش راظی يعطيها الو وشو رايك يا بنت العم قالت لو عندى الراى اذا كان ابوى لا يعطيني لك ان تخطفني وتهرب يا ولد العمر الى امير عرب اقوى من ابوى وابوى لا يقدر ان يلحقنا لعندو فتتزوجني يا امحمد بالحلال لا بالحرام. اتفق معها عاها الراى وصار يتربص الفرصد حتى يخطفها ويرهب (1. ليله من 5 اللياني والعرب نايمين قام الحمد هد خربوشو وخطف ابنت عمو احميدة وهرب وصار يقطع الوديان وللبال ويمشى الليل مع النهار حتى ابعد عن عمو مشى عشرة ايام. وفناك اجاءاها الامير في الليل وطب فناك ونصب خربوشوعند الخرابيش المنصوبة عند بيت الامير عن اليسار وغز رمحو قدام باب الخربوش ودشر الفرس ترعى. لامن اصبح الصباح - تصجون على خير - قام الامير 10 وانتصبت القهوة على الصبح في الشق حسب العادة واجتمعت العربان. لد الامير لقى ها للحربوش منصوب والرمج قدامها اوها الفرس سارحد ترعى. نادى عبدو واسمو رجى قال لو روح لعند راعى ها الخربوش اعزمو ليشرب اقهوة. فقام العبد اوعمل مثل ما قال لوسيدو. يوم وصل العبد رجى الخربوش سلم وقال يا ظيف تفظل اشرب اقهوة يقول لك سيدى قال لو امحمد روح اجى 15 وراك راح العبد ولكن امحمد ما لحقو وما راح. ظل العبد يجى ويروح سبع مرات في المرة السابعة قام الامير المحمد لمّا يروح معو فقطبتو ابنت عمو الميدة وقالت لو اقعد حتى اعلمك انك انت امير ابن امير لا يصلح لك تروح مع عبد حتى يبعث لك حر مثلك مثلو ولما تروح لعند الامير ضع عين الشرف في وجهك لامنك تصير عن البيت الجداع العصا وانت رايح 20 ابترفع سيفك وابترخى عباتك لامنك تصل الديوان فتقول قو[ى] ها الرجال قوك يا امير. بعدين الامير يقوم من مطرحو ليقعدك فيد فاقعد مطرحو. بعد ما ابتقعد يصب لك قهوه من المشروب منها المحمى تشرب الا يساوى لله قهوه جديده. بعدين تشرب منها. وما اكملت احيده وصاتها الى ابن عها الا ها للحر جلى يعزمو فدخل للحر وبعد ما سلمر قال تفظل يا طيف 25 الامير عازمك لعندو قال لو امحمد روح قدامي الحقك. راح للو الامير امحمد قام لبس عباتو وسيفو وقصد لعند الامير وعمل مثل ما علمتو ابنت عمو الميده. يوم انوطب البيت قال قو[ى] ها الرجال قوك يا امير. الامير قام من

<sup>1)</sup> Wohl Schreibfehler für بهرب.

Darauf ging er zu Ihmēda und erzählte ihr, wie ihr Vater sie ihm nicht geben wolle. "Und was meinst du, o Base?" Sie antwortete ihm: "Ich meine, wenn mein Vater mich dir nicht geben will, daß du mich entführen sollst, mein Vetter, und zu einem Araberhäuptling fliehen, der stärker ist als mein Vater und zu dem mein Vater uns nicht folgen kann. Dann wirst du mich, o Imhammed, in Ehren freien, nicht in Unehren". Er war eines Sinnes mit ihr über diesen Plan und begann nach einer Gelegenheit zu spähen, um sie zu entführen und zu fliehen. Eines Nachts nun, als die Araber schliefen, stand Imhammed auf, brach seine Hütte ab, entführte seine Base Ihmēda und floh. Dann durchmaß er Berg und Tal und zog dahin bei Tag und bei der Nacht, bis er von seinem Oheim zehn Tagereisen weit entfernt war. Dort traf er nun auf diesen Emir da; er hielt dort an und schlug seine Hütte auf bei den Hütten, die bei dem Zelte des Emirs linker Hand aufgeschlagen waren. Dann pflanzte er seine Lanze auf vor dem Eingang der Hütte und ließ [sein] Pferd weiden. Als es Morgen ward — möge euch ein guter Morgen bescheert sein! — erhob sich der Emir, und der Morgenkaffee wurde im Gastzelt hergerichtet der Sitte gemäß, und die Araber versammelten sich. Der Emir blickte um sich und fand die Hütte da aufgeschlagen und die Lanze vor ihr und das Pferd da frei weidend. Dann rief er seinen Sklaven; der hieß Ragā. Zu dem sagte er: "Geh zu dem Besitzer dieser Hütte da und lad ihn ein, daß er Kaffee trinke!" Da machte sich der Sklave auf und tat, wie ihm sein Herr geboten hatte. Als der Sklave Raga bei der Hütte angekommen war, grüßte er und sprach: "O Gast, bitte, trinke [bei mir] Kaffee; so spricht zu dir mein Herr". Imhammed antwortete ihm: "Gehe, ich werde dir nachkommen". Der Sklave ging, aber Imhammed folgte ihm nicht und ging nicht fort. Nun fuhr der Sklave fort hin und her zu gehen sieben Mal. Beim siebenten Male erhob sich der Emir Imhammed, um mit ihm zu gehen. Doch seine Base Ihmēda hielt ihn fest und sprach zu ihm: "Bleib sitzen; ich will dich unterweisen. Siehe, du bist ein Emir, der Sohn eines Emirs. Es ziemt sich nicht für dich mit einem Sklaven zu gehen. Zu dir muß er einen Freien schicken, der dir ebenbürtig ist. Wenn du nun zum Emir gehst, so trag einen Blick der Würde in deinem Antlitz. Wenn du dann dem Zelte auf einen Lanzenwurf nahe kommst, so erhebe beim Gehen dein Schwert und laß deinen Mantel schleppen, bis du zur Männerversammlung eintrittst. Dann sage: "[Gott] stärke diese Männer! [Gott] stärke dich, o Emir". Danach wird sich der Emir von seinem Platze erheben, um dich dort sitzen zu lassen. Du setz dich also an seinen Platz; und wenn du dich gesetzt hast, wird er dir von dem Kaffee eingießen lassen, von dem bereits getrunken ist. Du aber hüte dich zu trinken. Erst muß er dir neuen Kaffee machen lassen; dann kannst du davon trinken". Kaum hatte Ihmēda ihre Unterweisung an ihren Vetter beendigt, da kam der Freie dort an, um ihn einzuladen. Dieser Freie trat ein, und nachdem er gegrüßt hatte, sagte er: "Bitte, o Gast, der Emir lädt dich zu sich ein". Imhammed antwortete ihm: "Geh vor mir, ich werde dir folgen". Der Freie ging, der Emir Imhammed machte sich dran und legte seinen Mantel und sein Schwert an. Dann ging er zu dem Emir und tat, wie ihn seine Base Ihmeda unterwiesen hatte. Als er ins Zelt eintrat, sagte er: "[Gott] stärke diese Männer! [Gott] stärke dich, o Emir!" Der Emir erhob sich von seiner Stätte und ließ Imhammed dort

مطرحو فقعد امحمد فيه. بعدين صبوا لو قهوه عتيقه ما رطي يشرب فقال الامير ساووا طخم جديده للطيف. فعلوا وشرب الامير امحمد. بعدين نزل على الامير ظيف. الامير نبي جازور وعبل لوغدا وعزم العربان حتى يتغدوا مع الطيف وهم ع الغداء الا والخيل غايره عليه. فركبت جميع العربان اوحطوا العين بالعين اوركب الاميه الحمد معالم وعلق الشلّ والريل وصار 5 الوجه للامير امحمد وردوا الطرش من الخيل اللي غارت عليا بوجه الامير المحمد والامير المحمد رد مناه اربعين فرس اعقاله واعطافي للامير اللي فو داخل طيف عندو. فصارت العرب تغزى والامير المحمد معام وفي كل مرء هو ياخذ الوجه على الكل حتى صارت العرب تهابو وتفخر بور وصاروا يغنوا علاميم المحمد فالحطّابه صارت تغنى وتمدر الحمد والورّادة تغنى عا المحمد 10 والشاعر وفكذا طار صيت الامير بين كل العربان. لكن في اربع شبان زعلوا وانحسدوا من امحمد وتشاوروا على قتلو. وهم في ها للكي سمعهم اختيار يتشاوروا على قتل امحمد فقال للم ليش ها للسد صيروا مثل امحمد فرسان حتى تصير بنات العرب تغنى فيكم قوموا روحوا عا الغزو وجيبوا كسب حتى يطير صيتكمر مثل صيت امحمد. الاربع شبان داروا بالخفيد على العربان 15 الليلة يا عرب وللغوا على الغزو وارسلوا للامير على يقولون لو يا امير على الليله الامير الحمد مع العربان قاصدين الغزو وللف ذاتك. وفكذ[ا] عند نصف الليل ركبت العرب للغزو ومشوا عند الصباح الامير على افقد الامير امحمد ما وجدو بين العرب سأل عنو قال لو الامير امحمد يا امير ساخن مريض ما قدر يجي معنا.

للامير على هذا كان في بنت اسها نجمة الصبح. هذى لما فاقت من النوم من الصبح وشافت فرس الامير المحمد مربوطه امام البيت بعثت وراء المحمد وكانت تحبو محبه شديده وقالت لو علامكه يا امير محمد ما انت رايج للغزو مع ابوى. قال لها ابوك ما كان يغزى الا بشورى. اليوم مش عارف شو جدّ عليه حتى ما اخبرني وهم في هذا للحكى الا والاختيار اللي سمع 25 الشباب الاربعه يتشاوروا عليه داخل واخبرهم بكل القصه. لما سمع الامير المحمد نادى عبدو وركب هو واياه وتبعوا العرب من بعيد وراهم.

نرجع للامير على وعربو اللي ساقهم على عرب عندهم عرس وكان طرشهم

sitzen. Danach goß man ihm alten Kaffee ein; er weigerte sich aber zu trinken. Da sprach der Emir: "Kocht neuen für den Gast!" Man tat also, und der Emir Imhammed trank. Dann stieg er bei dem Emir als Gast ab. Der Emir ließ ein Kamel schlachten und gab ein Gastmahl für ihn; dazu lud er den ganzen Stamm ein, um mit dem Gaste zu Mittag zu speisen. Während sie nun gerade beim Mittagessen waren, da kamen plötzlich feindliche Reiter dahergestürmt. Alle Araber des Stammes saßen auf, und man richtete Auge auf Auge. Auch Emir Imhammed saß auf zusammen mit ihnen. Nun begann die Niederlage und das Elend. Aber da wandte sich das Glück dem Emir Imhammed zu, und sie nahmen den Reitern, die sie angegriffen hatten, die Herden wieder ab unter der glücklichen Führung des Emir Imhammed. Der Emir Imhammed selbst nahm ihnen als Blutpreis(?) vierzig Pferde ab und gab sie dem Emir, bei dem er als Gast eingekehrt war. Nun begann der Stamm Raubzüge zu machen, zusammen mit dem Emir Imhammed; und jedes Mal pflegte er über alle den Sieg davonzutragen, so daß der Stamm ihn mit Ehrfurcht betrachtete und auf ihn stolz war. Und sie begannen Lieder auf den Emir Imhammed zu singen; die Mädchen beim Holzholen sangen und priesen Imhammed. und die Mädchen beim Wasserholen sangen von Imhammed, und auch der Stammesbarde. So wurde der Ruhm des Emir unter allen Araberstämmen verbreitet. Aber da waren vier junge Leute, die waren zornig und neidisch auf Imhammed, und sie berieten sich darüber, ihn zu ermorden. Während sie so redeten, hörte ein Greis sie, wie sie darüber berieten, den Emir Imhammed zu ermorden. Da sprach er zu ihnen: "Warum dieser Neid? Werdet doch wie Imhammed tapfere Ritter, so daß die Töchter der Araber von euch singen. Auf, zieht auf den Ghazu und bringt Beute, auf daß euer Ruhm bekannt werde wie der Ruhm des Imhammed". Die vier jungen Leute gingen heimlich bei den Arabern umher [und sagten:] "Heute Nacht, ihr Araber, rüstet euch zum Ghazu!" Sie schickten auch zum Emir 'Alī und ließen ihm sagen: "O Emir 'Alī, heute Nacht zieht der Stamm mit dem Emir Imhammed auf den Ghazu; rüste dich!" So ritten um Mitternacht die Araber aus zum Ghazu und zogen dahin. Beim Morgengrauen suchte der Emir 'All den Emir Imhammed, fand ihn aber nicht unter den Arabern. Da fragte er nach ihm. Man antwortete ihm<sup>1</sup>): "Der Emir Imhammed, o Emir, ist fieberkrank. Er konnte nicht mit uns kommen".

Dieser Emir Alī nun hatte eine Tochter; die hieß Nigmet es-Subh. Als diese am Morgen aus dem Schlafe erwachte und das Pferd des Emir Imhammed vor dem Zelte angebunden sah, schickte sie nach Imhammed. Denn sie war in heißer Liebe zu ihm entbrannt. Und sie sprach zu ihm: "Wie kommt es, o Emir Imhammed, daß du nicht zum Ghazu mit meinem Vater ausgezogen bist?" Er antwortete ihr: "Dein Vater pflegte nur nach meinem Rat zum Ghazu auszuziehen. Heute weiß ich nicht, was ihn dazu bestimmt hat, mich nicht zu benachrichtigen". Während sie nun so sprachen, da kam plötzlich der Greis, der die vier jungen Leute gehört hatte, wie sie sich gegen ihn verschworen; er trat ein und berichtete ihnen die ganze Geschichte. Als der Emir Imhammed [dies] gehört hatte, rief er seinen Sklaven; beide saßen auf und folgten den Arabern von weitem.

Wenden wir uns nun zu dem Emir 'Alī und seinen Arabern, die er gegen einen Stamm führte, bei dem eine Hochzeit war. Während ihre Herden

<sup>1)</sup> Im Texte ist besser قلوا لو zu lesen.

سارح وخيل العرب تلعب في الميدان هجمت عرب الامير على على كل الطرش ونهبتو الرعيان فرعت العرب من الميدان وهكذا لحقت الخمل حتى ترد الطرش لحقوهم واشتبك الظرب والطعن بين العربين حتى انغلب عرب الامير على وثلاثه خيّاله احاطوا بالامير على. وهو في وسط الخطر الا ها الخدال هجم عليهم يصير ويتخي ويقول عينك يا امير على روحي فداك ولا تشمت 5 بك اعداك. وطرب بسيفو لخياله الثلاثه وقتله اوخلص الامير على. بعدين فاجمر على بقيت العربان وصار يذبح فيهم كما تذبيع الغنمر حتى الباقية نزلوا عن خيله وسلَّموا الو فكسب الامير المحمد كل طرشه ورجع. الامير على قبل ما وصل الامير امحمد نزل عن فرسو ينفظ غبار الموت عن وجهه وقال اشهدوا يا عرب ترى اني قد اعطيت بنتي نجمة الصبح للي فكني اليوم 10 قالت لو العرب اللي فكك هو الامير المحمد ما اكملوا كلامه الا الامير الحمد جلى رحب بو الامير على وقال ترى انى اعطيتك نجمة الصبح يا امير المحمد قال لو عطاك يا امير مقبول وانت يا امير اقبل منى كل ها الطرش ولخلال وهكذا رجعوا. يوم وصل الامير على ذبح ذبايح وقام ها الافراح في العرب وساوى عرس للامير امحمد عا نجمة الصبح. وبقيت العرب سبعة ايام اوليالي 15 لا تأكل الا من عند الامير على. بعد ما تزوج الامير اتحمد استراحوا من الروحان عا الغزو. بعد سنة الله اطعم الامير امحمد صبى اجت العربان تبارك وتهنّى فيد وهم عندو قالوا والامير على كان حاظر صار لنا مدة سند ما خرجنا للقنص والصيد خلّينا نروح باكر الصبح. اتّغقوا عا ها الراى. ثاني يوم في الصبح ركبت العربان للصيد وركب معهم الامير على واتحمد وهم سايرين في 20 البريد شبت ما الارنبد من قداما لحقتها الاسلاقيد ومسكتها اخذما الامير على وقال بالصلاة على محمد من عندو بنت عمر بطنها ناعمر مثل ها الارنبد قال لو الامير المحمد انا يا عمى قال لو عسى ما في نجمة الصبح قال لو لا والله بنت عمى الهيده ازين من نجمة الصبح قال الامير على كيف حتى فشوفها قال لو [1] محمد تفظل عشية اشرب قهوه عندها. اتفقوا عا ها الراي 25 لما رجعوا من الصيد والقنص ميل الامير على مع امحمد ليشربوا قهوه عند الهيدة. دخل الاميم الحمد على الهيدة وقال لها يا الهيدة الامير على ظيفنا يريد يشبب قهوه عندك اهلا وسهلا بالامير قامت فرشت البيت ورفعت

auf der Weide waren und ihre Reiter auf dem Tournierplatze sich tummelten, fielen die Araber des Emir 'Alī über die ganzen Herden her und raubten sie. Die Hirten riefen die Araber vom Tournierplatze zu Hülfe, und die folgten alsbald den Reitern, um die Herden wieder zu erobern. Sie holten sie ein, und es entspann sich ein Kampf mit Hieb und Stoß zwischen den beiden Stämmen, bis die Araber des Emir 'Alī besiegt waren und sogar drei [feindliche] Reiter den Emir 'Alī umzirgelten. Während er mitten in der Gefahr war, siehe, da stürzte sich plötzlich der Reiter dort auf sie mit lautem Geschrei: "Um deines Auges willen, o Emir 'Alī: mein Leben dir zum Pfande! Deine Feinde sollen keine Schadenfreude an dir haben". Dann hieb er mit seinem Schwerte auf die drei Reiter ein und tötete sie; so rettete er den Emir 'Alī. Danach stürzte er sich auf den Rest der feindlichen Araber und schlachtete viele von ihnen hin, so wie Schafe geschlachtet werden. Schließlich stiegen die Übriggebliebenen von ihren Pferden und ergaben sich ihm; so erbeutete der Emir Imhammed alle ihre Herden und kehrte um. Der Emir 'Alī stieg, ehe der Emir Imhammed [wieder] ankam, von seinem Pferde ab, schüttelte den Staub des Todes von seinem Antlitz und sprach: "Seid meine Zeugen, o Araber, daß ich meine Tochter Nigmet es-Subh dem gegeben habe, der mich heute befreit hat!" Die Araber sprachen zu ihm: "Wer dich heute befreit hat, das ist der Emir Imhammed". Kaum hatten sie ihre Worte beendet, da kam der Emir Imhammed. Der Emir 'Alī hieß ihn willkommen und sprach: "Siehe, ich habe dir meine Tochter Nigmet es-Subh zur Frau gegeben, o Emir Imhammed". Der erwiderte: "Deine Gabe, o Emir, ist willkommen. Und du, o Emir, nimm von mir all diese Herden und diese Beute an". So kehrten sie heim. Als der Emir 'Alī ankam, ließ er viele Tiere schlachten und ordnete die Freudenfeiern unter dem Stamme an und richtete die Hochzeit des Emir Imhammed mit Nigmet es-Subh. Die Araber aßen nun sieben Tage und Nächte nur auf Kosten des Emir 'Alī. Nachdem der Emir Imhammed sich vermählt hatte, hörte man auf damit, zum Ghazu auszuziehen. Nach einem Jahre schenkte Gott dem Emir Imhammed einen Sohn: da kamen die Araber zu ihm, um ihm Glück und Segen zu wünschen. Als sie bei ihm waren, sagten sie, während auch der Emir 'All zugegen war: "Seit einem Jahre sind wir nicht mehr auf die Jagd gegangen. Laß uns drum morgen früh ausziehen!" Alle stimmten diesem Plane zu. Am nächsten Morgen früh ritten die Araber auf die Jagd; mit ihnen ritten der Emir 'Alī und Imhammed. Während sie in der Wüste dahinzogen, sprang die Häsin da vor ihnen auf. Die Bracke folgte ihr und packte sie. Da nahm sie der Emir 'Alī und sprach: "O Segen über Mohammed! Wer hat wohl eine Base, deren Leib so zart ist wie der dieser Häsin?" Der Emir Imhammed rief: "Ich, mein Oheim!" Jener erwiderte: "Das ist doch nicht etwa Nigmet es-Subh?" Er darauf: "Nein, bei Gott, meine Base Ihmēda ist noch schöner als Nigmet es-Subh!" Der Emir 'Alī fragte: "Wie wäre es möglich, sie zu sehen?" Imhammed antwortete ihm: "Bitte, trink heut Abend Kaffee bei ihr!" Dieser Plan wurde verabredet. Als sie von der Jagd heimkamen, bog der Emir 'Alī mit Imhammed ab, um bei Ihmeda Kaffee zu trinken. Der Emir Imhammed trat zu Ihmēda ein und sprach zu ihr: "O Ihmēda, der Emir 'Alī ist unser Gast; er will Kaffee bei dir trinken. Der Emir sei uns herzlich willkommen". Da erhob sie sich, breitete Teppiche im Zelt aus und rich-

العدان الا والامير على داخل تأقلت بو. بعدين جابت الطشت والصابوند حتى يغسل. وهو يغسل من كثر ما اندهش من جمالها وقعت الصابوند من يدو وما عرف بعد ما غسّل شرب القهوة. ثر رام عا بيتو ولكن هاذيك الليلة ما عرف ينام وهو يهدس في الهيدة وكيف يعمل حتى يخلصها من أبن عها الامير المحمد. وهو في تعب ها الافكار اجاء فكر أن يرسل 5 لخلال عا البريد ويرسل الامير امحمد معاه حارس ومعو خمسين فارس. ثاني يوم نادى في العربان يا عرب باكر ارسلوا طرشكم وحلالكم عا البريد. العبب سمعت من اميرها وثاني يومر نزل كل الطرش عا البريّد وبعديون نادى الامير محمد وقال لو يا امير الحمد قوم وخذ معك خمسين فارس والحق الطبش حارس عليها من الغزو. [١] محمل سمع من عمو على وتوجه مع الخمسين فارس. ١٥ فن راحوا من فون والامير على قام وراح عند الهيدة. يوم انها شافتو عرفت انو جای یرید انفایند منها نا شافت احسی من ای تلاطفو لعلّها تتعلص من شرو. لامن دخل لاقتو باهلا ومية سهلا. دخل الامير على وصار يشرم الى احميده كيف انو يحبها وبعدين طلب الغاينه منها. قالت لو احميده تهل يا امير تأشوف بيّة البيت بلكي في احد قريب وشايفنا. خرجت اكيده 15 وراء البيت ومسكت ود الخيمة وظربت نخذها حتى نزل الدم. بعدين دخلت لعند الامير على وصارت تبوسو واتحجبو واتقول لو معذوره يا امير والعذر عند الاجاويد ينقبل. قل لها فرجيني على عذرك. مدت يدها على فخذها طيلعت الدم اوفرجتو. بعدين اعذرها وقام ورجع الى بيتو.

نرجع الى المحيدة بعد ما راح الامير على من عندها كتبت مكتوب 20 للامير المحمد ابن عها تخبرو مثل ما صار فيها من الامير على برمت على خيال اعطتو عشرة اريالات كل يوم باريال حتى يوصل المكتوب للامير المحمد. وكتبت لو فى المكتوب خلى طرشك يلاقيك على مرج ابن عامر. وفى الليلة اللى كتبت المكتوب كان الامير المحمد حلمان ان اصبعتو النصافية مقطوعة. فى الصباح جمع الغرسان الخمسين اوصار يحكى اللم عن حلمو قالوا لو باتغار 25 علينا خيل يا على عمل ساعة من الساعات. اوم فى ها لحكى ومثلو الا والخيال علينا خيل يا على عمل الابيوت جاى غارة. لاقاة الامير المحمد عرفو سلم علية أخل المكتوب منو قراة وفام معناة بكى واتراقصت شواربو ورجع عند الطرش

tete die Zeltstangen hoch: da kam auch schon der Emir 'Alī und trat ein. Sie hieß ihn willkommen. Dann brachte sie das Waschbecken und die Seife, damit er sich wasche. Während er sich nun wusch, ward er ganz von ihrer Schönheit berückt, und die Seife fiel ihm aus der Hand. Auch vermochte er nicht, als er sich gewaschen hatte, den Kaffee zu trinken. Darauf ging er zu seinem Zelte; aber in jener Nacht konnte er nicht sehlafen, da er immer an Ihmēda dachte und daran, wie er es machen solle, daß er sie ihrem Vetter, dem Emir Imhammed, abwendig mache. Wie er sich nun mit diesen Gedanken quälte, kam ihm der Gedanke, er wolle die Herden in die Wüste schicken und den Emir Imhammed mit ihnen als Wächter senden und fünfzig Reiter zu seiner Begleitung. Am nächsten Tage ließ er unter den Arabern ausrufen: "O Araber, morgen schickt eure Herden, Großvieh und Kleinvieh, in die Wüste!" Die Araber gehorchten ihrem Emir, und am nächsten Tage zogen alle Herden in die Wüste. Darauf rief er den Emir Imhammed und sprach zu ihm: "O Emir Imhammed, auf, nimm fünfzig Reiter mit dir und folge den Herden, um sie gegen Raubzüge zu schützen". Imhammed gehorchte seinem Oheim 'Alī und machte sich mit den fünfzig Reitern auf den Weg. Sie also zogen von dort weg; der Emir 'Alī aber machte sich auf und ging zu Ihmēda. Sowie sie ihn erblickte, wußte sie, daß er zu ihr kam, um das Schlechte von ihr zu verlangen. Aber sie wußte keinen besseren Rat, als freundlich zu ihm zu tun; vielleicht würde sie dann vor seiner bösen Absicht gerettet. Als er eintrat, empfing sie ihn mit dem herzlichsten Willkommengruß. Dann ging der Emir 'Alī [ins Zelt] hinein und fing an der Ihmēda auseinander zu setzen, wie er sie liebe. Und darauf verlangte er das Schlechte von ihr. Ihmēda sprach zu ihm: "Warte, o Emir, ich will draußen vor dem Zelt nachschauen, vielleicht ist jemand in der Nähe und sieht uns". Nun ging Ihmēda hinter das Zelt, ergriff einen Zeltpflock und schlug damit ihren Schenkel, bis das Blut heruntertropfte. Darauf ging sie zu dem Emir 'Alī hinein und begann ihn zu küssen und zu liebkosen. Dann sagte sie zu ihm: "Ich bin entschuldigt, o Emir; und die Entschuldigung wird bei den Edlen angenommen". Er sprach zu ihr: "Zeige mir deine Entschuldigung!" Da legte sie ihre Hand an ihren Schenkel, holte das Blut hervor und zeigte es ihm. Darauf entschuldigte er sie, stand auf und kehrte zu seinem Zelt zurück.

Wenden wir uns zu Ihmēda. Als der Emir 'Alī von ihr fortgegangen war, schrieb sie einen Brief an den Emir Imhammed, ihren Vetter, in dem sie ihm berichtete, wie ihr von seiten des Emir 'Alī geschehen war. Dann suchte sie nach einem Reiter, gab ihm zehn Thaler, für jeden Tag einen Thaler, daß er den Brief zum Emir Imhammed bringe. In dem Brief hatte sie ihm auch geschrieben: "Laß deine Herden dich in Merg Ibn 'Amir treffen!" In jener Nacht, in der sie den Brief schrieb, träumte der Emir Imhammed, daß sein Mittelfinger abgeschnitten sei. Am nächsten Morgen versammelte er die fünfzig Reiter und erzählte ihnen von seinem Traum. Sie sprachen zu ihm: "Es werden Reiter uns oder deinen Oheim zu irgend einer Stunde angreifen". Während sie solche und ähnliche Reden führten, da kam plötzlich der Reiter, der den Brief trug, westlich von den Zelten eilends an. Der Emir Imhammed kam ihm entgegen, erkannte ihn, begrüßte ihn, nahm den Brief von ihm entgegen, las ihn und verstand seinen Sinn. Er weinte und seine Lippen bebten. Dann kehrte er zu den

قالت لو الفرسان اعلمنا يا امير المحمد عن ها الخيال عسى خير. قال لهم ما في الا الخير هذا المطبع هامل. يوم انو امسى المسا واجوا الرعيان دار عليه الامير المحمد خفيد اوقال لهم اللي منكمر بحب الامير المحمد يلاقيد عا مرج ابن عامر. الرعيان اتفقت معو عا ها الراى وهو قام ركب فرسو اورجع لعند المحيدة لامن شافتو المحيدة راجع قالت لو يا خير يا المحمد قال لها الله لا 5 يخير لك. اوظربها بالمحجان فصاحت سمعها الامير على اجى يركط حافى اواخذ المحمد لعندو وقال لو ما هو عيب عليك يا المحمد تظرب حرمة. قال او ما في باعتد لى دخان. الامير على قام ذبح اذبيحة اوعزم العربان اوجمل الو ما في باعته لى دخان. الامير على قام ذبح اذبيحة اوعزم العربان اوجمل للامير المحمد عشاء واتعشوا. يوم اظلم الظلام والامير على اوكل العربان نامت قام المحمد واجى لعند بنت عمو الهيدة لقاها المحظرة لو من غالى الثمن 10 اوخفيف المحمد واجى لعند بنت عمو الهيدة لقاها المحقرة فيها عا مرج ابن عامر اومن المجلة نسى الصبى ابن بجمة الصبح فرجعت الهيدة سرقت الصبى من قدام امو وفي نابحة وجابتو لابن عمها وهربوا سوية عا مرج ابن عامر.

نرجع لنجمة الصبح فاقت في الليل تا ترطع ابنها ما لقتو صاحت عا العربان ابني مسروق والهيدة مش في البيت. لامن سمع الامير على أن 15 الهيدة مش في البيت طار الشرار من عينية أوعرف أن انحمد خطف بنت عمو والصبى فصار ينخى في العرب حتى تركب وراء المحمد واترجع لو الهيدة. فركبت العرب والامير على أولام ولحقوا المحمد.

نرجع للامير امحمد. وصل لمرج ابن عامر لقى الرعيان صارت واصلة لهناك سلمر عليهم وهم اخبروه ان سبع خياله امس سألوا عنو. فعرف انهم 20 اولاد عبو جاين يغتشوا عليه حتى يقتلوه ويرجعوا اختهم الهيده فاتكل على الله وقال هو الكريم هو يفكنى منهم ومن شرهم. السبع خياله كانوا اولاد عبو. لما شافوا طرش الامير امحمد ابن عهم تخبوا في لخرش حتى لامنو يجي يقتلوه. الامير امحمد لامنو سمع خبر اولاد عبو من الرعيان رجع لعند الهيده. والدنيا صارت ليل فسهر طول الليل مستعد لقاتله اما اولاد عبو او 25 عرب الامير على اللي من كل بد تلحقو قبل الطو نامر لو شويه وكال لحميده عرب الامير على النوم. يوم في الطو اقبلت الخيل عليه سرب سرب

Herden zurück. Die Reiter fragten ihn: "Tu uns kund, o Emir Imhammed, [was ist's] mit diesem Reiter? Hoffentlich Gutes!" Er antwortete ihnen: "Es ist nur Gutes. Das ist ein Wanderpriester". Als es nun Abend wurde und die Hirten kamen, ging der Emir Imhammed heimlich bei ihnen umher und sagte zu ihnen: "Wer von euch den Emir Imhammed liebt, der treffe ihn in Merg Ibn 'Amir!" Die Hirten waren mit ihm über diesen Plan einverstanden. Somit bestieg er sein Roß und kehrte zu Ihmēda zurück. Als ihn Ihmēda heimkehren sah, rief sie ihm zu: "O Glück, o Imhammed!" Er aber fuhr sie an: "Gott gebe dir kein Glück!". und schlug sie mit dem Lenkstab. Da schrie sie auf. Es hörte sie aber der Emir 'Alī, und der kam barfuß angelaufen. Er nahm den Imhammed zu sich und sprach zu ihm: "Ist es nicht eine Schmach für dich, o Imhammed, daß du ein Weib schlägst?" Er antwortete: "Sie hat mir keinen Rauch [entgegen]gesandt!" Da machte sich der Emir 'Alī dran, ließ ein Tier schlachten, lud die Araber ein und bereitete dem Emir Imhammed eine Abendmahlzeit; dann aßen sie [alle] zu Abend. Als es ganz dunkel geworden war und der Emir 'Alī und alle Araber schliefen, erhob sich Imhammed und ging zu seiner Base Ihmēda. Er fand sie, wie sie ihm alles gerüstet hatte, was schwer an Wert aber leicht an Gewicht war. Dann nahm er Ihmēda, ließ sie hinter sich auf dem Rosse reiten und machte sich mit ihr auf die Flucht nach Merg Ibn 'Amir. In der Eile aber vergaß er den Knaben, den Sohn der Nigmet es-Subh. Da kehrte Ihmēda zurück, stahl den Knaben von seiner Mutter weg, während sie schlief, und brachte ihn ihrem Vetter. Dann flohen sie gemeinsam nach Merg Ibn 'Amir.

Wenden wir uns zu Nigmet es-Subh. Sie wachte in der Nacht auf, um ihren Sohn zu säugen; wie sie ihn aber nicht fand, rief sie in den Stamm hinaus: "Mein Sohn ist gestohlen, und Ihmēda ist nicht im Zelte!" Als der Emir 'Alī hörte, daß Ihmēda nicht im Zelte sei, sprühten seine Augen Funken, und er wußte [sofort], daß Imhammed seine Base und den Knaben entführt hatte. Dann begann er die Araber anzufeuern, sie sollten hinter Imhammed her reiten und ihm Ihmēda zurück bringen. Alsbald saßen die Araber auf, der Emir 'Alī an ihrer Spitze; und sie verfolgten den Imhammed.

Nun kehren wir zum Emir Imhammed zurück. Er kam in Merg Ibn 'Amir an und fand die Hirten bereits dort vor. Er begrüßte sie, und sie berichteten ihm, daß gestern sieben Reiter nach ihm gefragt hätten. Da wußte er, daß seine Vettern gekommen waren ihn zu suchen und zu töten und ihre Schwester Ihmēda zurück zu holen. Aber er vertraute auf Gott und sprach: "Er ist gnädig, er wird mich vor ihnen und vor ihrer bösen Absicht retten". Die sieben Reiter waren [wirklich] seine Vettern. Als sie die Herden des Emir Imhammed, ihres Vetters, sahen, verbargen sie sich im Gebüsch, um ihn, wenn er käme, zu töten. Der Emir Imhammed aber wandte sich, nachdem er den Bericht über seine Vettern von den Hirten gehört hatte, zu Ihmēda zurück. Nun wurde die Welt dunkel, und er wachte die ganze Nacht hindurch, zum Kampfe bereit, sei es gegen seine Vettern oder gegen die Araber des Emir 'Alī, die ihn doch auf jeden Fall verfolgen würden. Vor Tageslicht schlief er ein wenig; aber [vorher] hatte er zu Ihmēda gesagt: "Wenn die Reiter kommen, wecke mich auf". Als das Tageslicht anbrach, kamen die Reiter in Scharen auf

الحيدة خافت تفيقو الفرس قدمت عليه وبراسها فيقتو. يوم انو فاق تطلع والا الخيل صارت قريبه منو فانتخى وزمجر مثل الاسد وقال تسمعى بصيتى وما شفتى فعلى يا الحيدة. وغار بفرسو على الخيل المقبلة. اول ملكاد جاب ثلاث روس خيل ثانى ملكاد جاب اربع روس وذبيح الامير على ولكن فرسو تعبت وما عادت تركط فهجمت انعرب حتى تذبحو فقال للم اصبروا يا عرب تاقول والقصيدة. اوبعدين اذبحونى قالت لو العرب تفظل فارتكى على الرمح وقال

رَحَلْنَا وِانْزِلْنَا إِبْمَرْجِ إِبِنْ عَامِرْ وَٱصْجَحْنَا بِوْجُوة إِلْعَوَابِسَه

أَوَّلَ رَدَّة عنينك يا احْمَيْدَه

يَالْلِي زِيْقِ الثَّوبْ بالنِّدْ طَامِسَه

قَانِي رَدّة عنيك يا احمَيده

ذَيَّحْنَا ٱلْعَرَبُّ وِاكْبِيرِ الْكَوَابِسَهِ

وَيَنْ أُوْلاد عَمّو حَلِيْلَنُو

ويكون مَعَاهُم إِمْغَامِسَ

إِمْغَامِسْ يَمِينْ الْخَيْل وَأَنَّا يِسَارِهَا

نلعب نيهم لِعْبِ الغوارس (1

ما اكمل الامير امحمد القصيدة الا واولاد عبو السبعة خرجوا من مخبام وانتخوا لعيناه يا المحمد وغاروا على العرب وهزموم حتى اوصلوم بيوتهم وجابوا نجمة الصبح من عندم اونتحوا خلق اكثير منهم وكسبوا طرش. بعديين اخذوا ابن عهم الامير المحمد واختام اجيدة ونجمة الصبح اورجعوا 20 لعند ابوم واخبروا كيف كان ابن عهم في طيقة وكل ذلك لانو كان يحافظ على شرف اختام وان اختام بعدها بنت مثل ما تركته. الاب لما سمع فهم اكثير وقام سلم على ابن اخو[ة]. بعدين عمل لو فرحة وعرس مدة سبعة ايام وادخلو على اجيدة فصارت الحيدة عروس الى المحمد بالحلال عن رظى ابوها وبقى عند عبو. وبعد موت عبو صار الامير مكانو. انتهت

10

15

Die Übersetzung der Verse ist nicht überall ganz sicher; eine Prosa-Übersetzung nebst Worterklärung wird im sprachlichen Kommentar gegeben werden.

ihn zu. Aber Ihmēda scheute sich ihn zu wecken. Da lief sein Roß auf ihn zu und weckte ihn mit seinem Kopfe auf. Sowie er aufwachte, blickte er um sich; da waren auch schon die Reiter nahe bei ihm. Ja, da schrie er auf und brüllte wie ein Löwe und rief: "Du hörst wohl von meinem Ruhm, aber du hast meine Taten noch nicht gesehen, o Ihmēda". Dann stürzte er sich mit seinem Rosse auf die Reiter vor ihm. Beim ersten Ansturm erbeutete er drei Rosse, beim zweiten Ansturm erbeutete er vier Rosse und erschlug den Emir 'Alī. Aber sein Roß war müde geworden und konnte nicht mehr rennen. Da stürzten sich die Araber auf ihn, um ihn zu töten. Er aber rief ihnen zu: "Wartet, ihr Araber, bis ich dies Lied gesungen habe; dann mögt ihr mich töten!" Die Araber erwiderten: "Es sei!" Dann stützte er sich auf seine Lanze und sang:

"Wir ritten und hielten in Merg Ibn 'Amir,
Und wachten vor dräuenden Blicken auf!
Zum ersten Mal galt es um dich, o Ihmēda:
O die du den Kleidsaum mit Ambra durchtränkst!
Zum andern auch galt es um dich, o Ihmēda.
Wir schlugen das Volk und der Feinde Herr. —
Wo sind seine Vettern, die lieben Gefährten?
Und bei ihnen weilt doch Imghāmis, [mein Freund]!
Imghāmis zur Rechten der Ross', ich zur Linken,
Wir spielten bei ihnen manch' Reiterspiel.

Kaum hatte der Emir Imhammed das Lied beendet, da stürmten auch schon seine sieben Vettern aus ihrem Versteck hervor und riefen: "Um deines Auges willen, o Imhammed!" Dann stürzten sie auf die Araber und schlugen sie in die Flucht, bis sie sie zu ihren Zelten zurückgetrieben hatten. Sie holten Nigmet es-Subh von dort hervor, töteten viel Volks von ihnen und erbeuteten Herden. Darauf nahmen sie ihren Vetter, den Emir Imhammed, und ihre Schwester Ihmēda und Nigmet es-Subh [in ihre Mitte] und kehrten zu ihrem Vater zurück. Sie berichteten, wie ihr Vetter in Not gewesen sei, und alles das nur, weil er über die Ehre ihrer Schwester gewacht hätte, und wie ihre Schwester noch Jungfrau sei, so wie sie von ihnen gegangen sei. Als der Vater [dies] gehört hatte, war er sehr froh. Er erhob sich und begrüßte seines Bruders Sohn. Danach bereitete er ihm ein hochzeitliches Freudenfest sieben Tage lang und vermählte ihn mit Ihmēda: so ward Ihmēda die rechtmäßige Gattin Imhammeds, mit der Einwilligung ihres Vaters. Nun blieb er bei seinem Oheim. Und nach dem Tode seines Oheims ward er Emir an seiner statt. — Ende. —

II.

## حكايد عن امير عرب

## نقلتها في ملح

كان في امير عرب أوها الامير الو أربع أولاد أوعندو مرة بظل أقول ألها يا بنت تايد الشور يا بنت تايد الراي. المرة قالت لو علامك يا امير تعايرني 5 بابوى ابوى شيخ اوأمير مثلك ليش بتم تقول لى يا بنت تايد الراى. قال لها الامير بتروحي لعند ابوك وبودع معك ها الامانه لو وها الامانه هاذي كانت حزيره فان فكها يكون ابوك ما هو تاية الشور وان ما فكها يكون تاية الشور. ةلت لو قول ايش في فقال لها قولي لو شو اخف الخفيف اوشو اثقل الثقيل قامت المره اوراحت لعند ابوها وقالت لو ان جوزها دایا بعایرها وبیقول 10 الها يا بنت تايد الشور واليوم اجيت حتى تفك لى ها الحزيرة أن فكيتها تكون ما انت تايد الشور وانا اتخلّص من المعيار قال لها قولى يا ولدى قالت يا بوى شو اخف الحفيف اوشو اثقل الثقيل قال لها هادى مسأله هينديا بنتى اخف لخفيف القطى واثقل الثقيل الرصاص فقامت البنت اوجملت حالها اورجعت لعند جوزها بتغني او بتزلغت من الفرح. اوفى في الطريق اتلاقت 15 واولادها الاربعه. فشافوها فرحانه فالثلاثه الاكبار قالوا امنا فرحانه بيظهر جدّنا فاكل للجيرة. الزغير قال لا والله ما هو فاككها. فقالوا الها يا يومّى عسى جدَّنا فله الخيوء قالت بلا جدَّكوا فكها. فقالوا كيف فكها با يومّى. قالت اخف الخفيف القطم واثقل الثقيل الرصاص. طحك الزغير اوقال يا يومَّى ما هو هيك ذكها. قالت لو كيف يا مَيْمَتى بالله اتفكها لى كيف ٥٥ معناها. قال لها لا افكها حتى تنطيني فرس اخوى الكبير لانها تخلَّصني من ابدى لما يلحقني تا يقتلني. فتوجهت الام على ابنها الاكبر ليعطى فرسو للزغير رظى. بعدين قال الزغير يا يومَّى اثقل الثقيل الدم واخف الخفيف الامر اللي لو مشت فيد اجاريد الرجال تصرفد. فقامت الامر من عندهم اتنافت لعند جوزها. 25

حين شافها قال لها شو بابنت تايد الشور قالت لو لا تقول بابنت تايد الشور. للجزيرة فكها ابوى. قال لها ويش فكها. قالت اخف الحفيف الامر

II.

### Geschichte von einem Araberhäuptling.

Die habe ich in Melah aufgeschrieben.

Es war einmal ein Emir der Araber. Und dieser Emir hatte vier Söhne. Er hatte auch eine Frau, die er immer anredete: "O Tochter des Mannes von irrem Verstand, o Tochter des Mannes von irrer Einsicht!" Die Frau sagte einst zu ihm: "Warum, o Emir, schmähst du mich wegen meines Vaters? Mein Vater ist ein Schech und ein Emir wie du! Warum sagst du immer zu mir: 'O Tochter des Mannes von irrer Einsicht'? Da antwortete ihr der Emir: "Du sollst zu deinem Vater gehen, und ich will dir dies Pfand für ihn mitgeben - dies Pfand aber war ein Rätsel -; wenn er es löst, so ist dein Vater nicht irren Verstandes; wenn er es aber nicht löst, so ist er irren Verstandes!" Sie erwiderte: "Sprich, was ist das?" Da antwortete er ihr: "Sprich zu ihm: Was ist das Leichteste des Leichten und was ist das Schwerste des Schweren?" Die Frau erhob sich, ging zu ihrem Vater und erzählte ihm, daß ihr Gatte sie immer schmähe und sie anrede 'O Tochter des Mannes von irrem Verstand!' "Heute aber bin ich zu dir gekommen, damit du mir dies Rätsel auflösest. Wenn du es auflösest, so bist du nicht irren Verstandes, und ich werde von der Schmähung befreit werden". Er sagte zu ihr: "Sprich, mein Kind!" Sie erwiderte: "Vater, was ist das Leichteste des Leichten, und was ist das Schwerste des Schweren?" Er antwortete ihr: "Das ist eine leichte Sache, meine Tochter! Das Leichteste des Leichten ist die Baumwolle, und das Schwerste des Schweren ist das Blei!" Da erhob sich die Tochter, machte sich auf den Weg und kehrte singend und frohlockend vor Freude zu ihrem Gatten zurück. Während sie unterwegs war, traf sie mit ihren vier Söhnen zusammen. Die sahen, wie sie fröhlich war, und die drei Älteren sprachen: "Unsere Mutter ist fröhlich. Es ist klar, daß unser Großvater das Rätsel gelöst hat". Der Jüngste aber sagte: "Nein, bei Gott, er hat es nicht gelöst". Darauf fragten sie sie: "Mütterchen, hat wohl unser Großvater das Rätsel gelöst?" Sie antwortete: "Jawohl, euer Großvater hat es gelöst". Dann fragten sie weiter: "Wie hat er es gelöst, Mütterchen?" Sie erwiderte: "Das Leichteste des Leichten ist die Baumwolle und das Schwerste des Schweren ist das Blei". Der Jüngste lächelte und sprach: "Mütterchen, auf die Weise hat er es nicht gelöst". Sie fragte: "Wie denn, Söhnchen? Bei Gott, löse mir seinen Sinn auf!" Er sagte darauf zu ihr: "Ich werde es nur auflösen, wenn du mir das Pferd meines ältesten Bruders gibst; denn es wird mich vor meinem Vater retten, wenn er mich verfolgt, um mich zu töten!" Da bat die Mutter ihren ältesten Sohn, er möchte sein Pferd dem Jüngsten geben. Der war damit einverstanden. Darauf sprach der Jüngste: "Mütterchen, das Schwerste des Schweren ist das Blut, und das Leichteste des Leichten ist der Befehl, der die Helden unter den Mannen lenkt, wenn sie ihm folgen". Da ging die Mutter frohlockend von ihnen fort zu ihrem Gatten.

Als er sie sah, rief er ihr zu: "Was ist's mit der Tochter des Mannes von irrem Verstand?" Sie antwortete: "Sage nicht 'mit der Tochter des Mannes von irrem Verstand'! Das Rätsel hat mein Vater gelöst". Er darauf: "Wie hat der es gelöst?" Sie erwiderte: "Das Leichteste des Leichten ist der Befehl, nach dem die Helden unter den Mannen gehen

اللي تهشى فيد اجاويد الرجال تصرفه واثقل الثقيل الدم. فقال لها ما اجيتى في دربك على العيال. قالت لا. تركها وراح برة. وجد زلم قال لو روح بهية بيوت العرب وصبح غزو يا عرب اوتعال قول لي يا امير اولادك اتذ تحوا . الزلمة ساوى مثل ما قال لو الامير. المرة حين سمعت الصياح خافت ولما دخل الزلم اوقال للامير اولانك اتذبّحوا صاحت المره ياوِيّ إِنَّى اجيت عليهم 5 أسى كنت عندهم. فعرف الامير أن واحد من أولادو الليَّ فك للزيرة وبها لليلة اللي علها عرف انها كانت عند اولادو. فقام ركب فرسو ولحق الاولاد لما شافوه الاولاد جاى من بعيد عرفوا انو زعلان ليش اخبروا امم للخزيرة. قام الزغير ركب الغرس اوهرب لحقو ابوه فقال الزغير شو باك لاحقني قال الابه والله غير الدحك ليش فكيت للزيرة لامك ولكن اقف عندك قبل حتى 10 احزرك ها للزيرة أن فكيتها ما ذبحتك قال الولد قول يا بوى قال أن أجوك اثنين حتى يقظوا لهن ابقظوة عندك كيف بتغك بينه واحد منه حس والثاني جيّد قال الولد بقيم يابوي من قبّات (دراهم) للبيد اوبرطي النحس قال الابو وان اجوك اثنين مناحيس ابقظو كيف ابيقظي بناته قال الولد حط من مالى او برطى الثنين قال الامير وان اجوك اثنين غانين ابقظوه 15 ويش تفك بينهم قال الولد الغايين لا بصلوا لعندك ولا لعندى بيتظوا على الدرب قبل ما بيصلوا لعندك اولعندى. فانبسط الامير من جوابات ابنو الزغير وقال لو ارجع يا ولدى عليك الله وامان الله لا تخاف. بعدين الولد رجع ويوم روحوا على العرب جمع كل العرب وحط ابنو النغيب اميه على كل العرب بدل منو وذلك لاتو فهيم انتهت 20

und der sie lenkt. Und das Schwerste des Schweren ist das Blut". fragte er sie: "Hast du auf deinem Wege nicht die Kinder getroffen?" Sie antwortete: "Nein!" Er verließ sie und ging nach draußen. Dort fand er einen Burschen; zu dem sprach er: "Geh draußen vor die Zelte der Araber und rufe 'ein Ghazu, ihr Araber'. Dann komm und sprich zu mir: 'O Emir, deine Söhne sind erschlagen'!" Der Bursche tat, wie ihm der Emir geboten hatte. Als aber [seine] Frau den Ruf hörte, geriet sie in Furcht; und als der Bursche hereinkam und zum Emir sagte; "Deine Söhne sind erschlagen!" schrie die Frau laut auf: "Wehe, gerade noch traf ich sie, gerade noch war ich bei ihnen!" Da wußte der Emir, daß es einer von seinen Söhnen war, der das Rätsel aufgelöst hatte. Denn durch diese List, die er ersonnen hatte, hatte er erfahren, daß sie bei seinen Söhnen gewesen war. Sofort bestieg er sein Roß und verfolgte [seine] Söhne. Als die Söhne ihn von weitem kommen sahen, wußten sie, daß er zornig war, weil sie ihrer Mutter das Rätsel kundgetan hatten. Der Jüngste stieg sofort auf das Roß und floh. Sein Vater aber verfolgte ihn. Da sprach der Jüngste: "Was ist dir, daß du mich verfolgst?" Der Vater rief: "Bei Gott, ich will dich totschlagen, weil du deiner Mutter das Rätsel aufgelöst hast. Aber bleib zuerst noch stehen, damit ich dir diese Frage aufgebe. Wenn du sie auflöst, werde ich dich nicht totschlagen". Der Sohn sagte: "Sprich, mein Vater!" Jener darauf: "Wenn zwei Leute zu dir kommen, um einen Streit auszufechten bei dir, wie wirst du zwischen ihnen entscheiden, wenn der eine ein armer Teufel, der andere aber ein Vornehmer ist?" Der Sohn antwortete: "Mein Vater, ich werde von dem Gelde des Vornehmen [etwas] nehmen und den armen Teufel zufriedenstellen". Der Vater fragte weiter: "Und wenn zwei arme Teufel zu dir kommen mit einem Streit, wie wird dann zwischen ihnen entschieden?" Der Sohn erwiderte: "Dann nehme ich von meinem eigenen Vermögen und stelle beide zufrieden". Der Emir fragte nun [zum dritten Mal]: "Und wenn zwei Leute, die Beute gemacht haben, zu dir mit einem Streit kommen, wie wirst du dann zwischen ihnen entscheiden?" Der Sohn entgegnete: "Die Leute, die Beute gemacht haben, kommen weder zu dir noch zu mir, sondern sie vertragen sich unterwegs, ehe sie zu dir oder zu mir gelangen". Da freute sich der Vater über die Antworten seines jüngsten Sohnes und sprach zu ihm: "Kehre um mein Kind. Mit dir sei Gott und der Schutz Gottes; fürchte dich nicht!" Darauf kehrte der Sohn um. Als sie nun zum Stamme kamen, versammelte [der Emir] den ganzen Stamm und setzte seinen jüngsten Sohn zum Emir über den ganzen Stamm ein an seiner statt; und das [tat er], weil [jener] verständig war. — Ende. —

20

25

#### III.

## حكاية شجرة التايهد.

كان في امير عرب وللامير هذا بنت. في يوم من الايام اجي لعند الامير نذير يخبرو انو ان كان ما رحل من هذا المطرح القوم الليله تغزيه هو وقبيلتو. الامير لامن سمع نادى على العرب الرحيل فصارت العرب تهد 5 بيوتها وترحل وكان رحيلها في الليل. بنت الامير جابت فلولها اونوختو اوحطت الباسور على الذلول اوركبت ومشت مع العرب بقت ماشيه مع العب ننص الليل. بعدين تاعت بها الذاول فا شافت حالها الصبح عند طلعت الظوء الا في لحالها في البريد في ارض امر السرب. بعديب صارت تبكى. وهي تبكى الا ها الثلاثه شباب كانوا من الصبح طالعين للصيد والقنص 10 شافوا ها الذلول من بعيد وسمعوا صوت بنت تبكى في ظهرو. فصاروا يركظوا عا الذلول لامن وصلوا وجدوا ها انبنت وجهها مثل انبدر سجان الله خالقها وصاروا يتقاتلوا عليها. واحد يقول فذاي صيدق والثاني صيدق والثالث صيدتى وصاروا بدهم يقتلوا بعظهم. فقالت لهم البنت استهدوا بالرحان يا غلمان انا ودّى منكم كل واحد بيت قصديد (1 واللي يقول بيتو احسن ما 15 يكون انا لو. فقالوا رايك زين. وابتدى الاكبير واسمو الشاطر حسن يقول

> حِلُوحَيد التِّرف بالطَّعن لَوْشَامْ أُوْقَرِنَه لَاعَبِ الْبَاسُورْ لَوْشَاحْ

أُوْقَبْلَكُ عَدّبنُ نَاصرُ والْوَشاحِ

أُودَارِنْ عَالْكَرِيمْ الْبُكُلْ بَابِ

بعدين قال الثاني واسمو الشاطر على حلوحَيْد التّرفْ با لظّعنْ لو مَال أُوْجَعْدِهَا لَاعَبْ إِنْبَاسُورِ لَوْ مَال

أُوْقَلْهِي مَا فَوَى غيرِك وَلَا مال

أُوْحَقِ إِلَّنَّىٰ عَلَى عَرْشُو نَجَلَّى

1) Wohl ein Schreibfehler für قصيد.

#### III.

### Die Geschichte von dem "Baum. der Verirrten".

Es war einmal ein Emir der Araber. Und dieser Emir hatte eine Tochter. Eines Tages kam zu dem Emir ein Späher, der ihm mitteilte, wenn er nicht von dieser Stätte aufbräche, so würde bei Nacht der Feind ihn und seinen Stamm berauben. Als der Emir [dies] hörte, ließ er unter dem Stamme zum Aufbruch ausrufen. Da brachen die Araber ihre Zelte ab und machten sich auf den Weg; ihr Aufbruch war bei Nacht. Die Tochter des Emirs holte ihr Reitkamel, hieß es niederknieen, legte den Sattel auf das Reitkamel und saß auf. Dann zog sie mit dem Stamme fort und zog mit dem Stamme dahin bis Mitternacht. Darauf verirrte sich das Reitkamel mit ihr, und sie sah sich plötzlich am Morgen bei Tagesanbruch allein in der Wüste in der Gegend von Umm is-Surab. Da fing sie an zu weinen. Und wie sie so weinte, siehe, da kamen die drei Jünglinge da. Die waren am frühen Morgen auf die Jagd gezogen. Nun erblickten sie dies Reitkamel von ferne und hörten die Stimme einer Maid, die auf seinem Rücken [war und] weinte. Da liefen sie eilends zu dem Reitkamel. Als sie ankamen, fanden sie diese Maid da, mit einem Antlitz dem Vollmond gleich - Gott sei gepriesen, der sie erschaffen hat! -; und sie stritten sich um sie. Der eine sagte: "Dies ist meine Jagdbeute!", und der zweite: "Meine Jagdbeute", und der dritte: "Meine Jagdbeute!" Ja, sie wollten einander sogar töten. Da sprach die Maid zu ihnen: "Laßt euch durch den Barmherzigen leiten, ihr Jünglinge! Ich wünsche von einem jeden von euch einen Vers; und wer den besten Vers singt, dem will ich angehören". Sie sprachen: "Dein Plan ist gut!" Da begann der erste; der hieß Hasan der Kluge; und er sang:

"Lieblich ist der Zarten Irrweg in der Sänfte, wenn sie schwankt, Und dann ihre Zöpfe spielen mit dem Sattel, wenn er schwankt. Vor dir ist ein Speer, ein Schützer, vor dir ist das Heldenschwert, Und ein Haus, dem Edlen offen, immerdar mit jeder Tür".

Darauf sang der Zweite, und der hieß 'Alī der Kluge:

"Lieblich ist der Zarten Irrweg in der Sänfte, die sich neigt, Wenn dann ihre Locken spielen mit dem Sattel, der sich neigt. Und mein Herz liebt keine andre außer dir, und wanket nicht. Das ist wahr bei ihm, der sich auf seinem Throne offenbart". 5

بعدو قال الزغير واسمو الشاطر الحمد حلو حيد الترف بالطَّعِنْ لَوْ مَاجْ مَا جَ الباسُور لو ماج أُوْ جَعْدُه لاَعَبَ الباسُور لو ماج

أُوْمِنْ دَمْعِي لَأَمَلِّي الدُّلُو وَلَوْ مَاجْ

وَاسْقِي الْهِجْنِتَيْنِ الْمِظْمْيَه (1

فاعجبها بيت الشاطر امحمد وقالت لو أنا لك يا امحمد في سنّة الله ورسوله أمَّا مره أو اخت. والأخين الثانيين فرحوا لاخوم وقاموا اخذوها لعند ابوع. قبل ما ركبت لجمل كان في يدها مجبانه اخذتها اوغزتها في الارص حتى اذا كان اجى ابوها يغتش عليها يجد محجانتها ويعرف اين ﴿ ومن هناك اخذوها الاولاد لعند ابوم. والزغير صار بدو يتزوجها فقال لو ١٥ ابوة يا ولدى عيب عليك تتزوج بنت تايهم عن اهلها. لا تعرف شو اصلها وقصلها. ويمكن بعد مده يجى ابوها اواهلها يفتشون عليها والغريب لا بد يرجع الى بلادو فالاحسن يا بوى تخاو[و]ها وتجعلوها تبقى مع اختكم. فسمع الزغير من ابوه. بعد مدة اكمر من سنه اجى ابوها يفتش عليها فوجدها عند الشاطر امحمد فاستكثر بخيرهم اكثير وبقى عندهم ظيف ثلاثة 15 ايام. وفي اليوم الرابع اخذ ابنتو ورجع وفي طريقهم اجوا على ها الشجرة فقالت البنت بابوى من قبل سنه لما طعت برخ بى ذلولى في هذا المطرح وما كان في ولا شجرة وانا لما اخذني الشاطر امحمد غزيت محجانتي في هذا الحمل وشوف يا ابي الحجانه طالعه وصايره شجره وهذه شجرتي. فالعرب والدروز ولخوارنه يسمون هذه الشجرة شجرة التايهة الى هذا البوم 20

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 16 Anm.

Nach ihm sang der Jüngste, und der hieß Imhammed der Kluge:

"Lieblich ist der Zarten Irrweg in der Sänfte, die sich wiegt, Wenn dann ihre Locken spielen mit dem Sattel, der sich wiegt, Und mit meinen Thränen füll' ich wohl den Eimer, der sich wiegt. Und ich stille dann den beiden edlen Stuten ihren Durst.

Am meisten gefiel ihr der Vers Imhammed's des Klugen, und sie sagte zu ihm: "Ich will bei dir sein, o Imhammed, nach dem Rechte Gottes und seines Propheten, entweder als Gattin oder als Schwester". Die beiden anderen Brüder freuten sich für ihren Bruder. Dann machten sie sich auf und brachten sie zu ihrem Vater. Ehe sie aber auf das Kamel stieg. nahm sie einen Lenkstab, den sie in der Hand trug, und steckte ihn in die Erde, damit ihr Vater, wenn er käme um sie zu suchen, ihren Stab fände und wüßte, wo sie wäre. Von dort nun führten die Jünglinge sie zu ihrem Vater. Als der Jüngste sich mit ihr vermählen wollte, sprach sein Vater zu ihm: "Mein Kind, es wäre eine Schmach für dich, eine Maid zu freien, die von ihrem Volk verirrt ist. Du weißt ja nicht, welcher Abkunft und welcher Art sie ist. Vielleicht werden nach kurzer Zeit ihr Vater und ihr Volk kommen, um sie zu suchen. Und der Fremdling kehrt immer zu seinem Vaterlande heim. Drum ist es das Beste, mein Sohn, daß ihr euch mit ihr verbrüdert und sie bei eurer Schwester bleiben laßt!" Der Jüngste gehorchte seinem Vater. Nach einigen Jahren kam ihr Vater auf der Suche nach ihr. Da fand er sie bei Imbammed dem Klugen und dankte ihnen herzlich. Dann blieb er bei ihnen als Gast drei Tage lang. Und am vierten Tage nahm er seine Tochter und kehrte heim. Auf ihrem Wege kamen sie zu dem Baume da. Da sagte die Maid: "Vater, vor einem Jahre, als ich verirrt war, kniete das Reitkamel nieder mit mir an dieser Stelle, aber da gab es keinen Baum hier. Als mich damals Imhammed der Kluge mitnahm, steckte ich meinen Lenkstab an dieser Stelle in die Erde. Nun schau, Vater, der Lenkstock ist aufgeblüht und ist ein Baum geworden. Und dies ist mein Baum!" Und die Beduinen und die Drusen und die Hauranier nennen diesen Baum den "Baum der Verirrten" bis auf diesen Tag.

#### IV.

## حكاية الاربعين فارس الذين كانوا في دير المياس

يحكى انه كان في دير المياس (واقع بين امر القطين والامغيّر) اربعين فارس وكان للم اربعين فرس واربعين رمج وكل يومر يخرجون للصيد والغزو ويرجعون على هذا الدير. وكان للم في الدير بلاطه فيها اربعين خزق 5 يركزون ارماحه فيها. يوم من الايام كان في عرس في عنز وشيخ عنز عزم ها الاربعين خيال ليذهبوا معهم حتى يجيبوا العروس التي كانت في امتان. الخياله الاربعين ذهبوا معهم في العزيم وعند ما جابوا العروس من امتان وكانت جميله للغايه وهم في الطريق هجم الاربعين خيال على العروس وخطفوها وجاءوا بها الى الدير وسكروا باب الدير وراهم وهناك الله خربهم 10 بالعاء كلهم واخيرًا ماتوا كلهم في داخل الدير وما بقى غير ارماحهم مغزوزه في العلاطه.

٧.

## حكايد عن ابن وردان

تقول العرب أن هذا القصر كان لابن وردان وابن وردان هذا كان شيخ قبيلة وكان لو من الطرش ما لا يعد ولا يحصى حتى اجمالة وغنمو كانت 15 ترعى من قصرة الى قصر الاندرين. فيوم من الايلم اجت بقرة من بقراته السبينة وصارت ترعى امام القصر فصار الشيخ ابن وردان يمر يدة على ظهر البقرة. وهو يعهل هكذاا] خرجت عقربة من ظهر البقرة وقرستة فات حالًا. وبعد ما مات كل ها الطرش الذى عندة ضاع وما بقى شيء من اثر هذا الشيخ الا هذا القصر ويسمونة اليوم قصر ابن وردان

#### IV.

## Die Geschichte von den vierzig Rittern, die in Dêr il-Maiyâs waren.

Es wird erzählt, daß in Dêr il-Maiyâs (zwischen Umm il-Kuttên und il-Mughaiyir belegen) vierzig Ritter waren. Sie hatten vierzig Rosse und vierzig Lanzen. Jeden Tag zogen sie auf Jagd und auf Raub aus und kehrten zu dieser Feste zurück. Sie hatten auch in der Feste eine Platte mit vierzig Löchern, in die sie ihre Lanzen hineinsteckten. Eines Tages nun war eine Hochzeit in 'Anz, und der Schech von 'Anz lud diese vierzig Ritter ein mit ihnen zu ziehen, um die Braut einzuholen, die in Imtân war. Die vierzig Ritter nun gingen mit ihnen der Einladung gemäß. Als sie aber die Braut, die ganz ungewöhnlich schön war, geholt hatten und unterwegs waren, stürzten sich die vierzig Ritter auf die Braut und entführten sie. Sie brachten sie nach der Feste und schlossen das Tor der Feste hinter sich. Und dort schlug sie Gott alle mit Blindheit, und schließlich starben sie alle drinnen in der Feste, und es blieben nur noch ihre Lanzen übrig, die in der Platte staken.

#### V.

#### Die Geschichte von Ibn Wardân.

Die Araber erzählen, daß dies Schloß dem Ibn Wardân gehörte. Und dieser Ibn Wardân war ein Schech eines Stammes, und er hatte unzählbar und unausrechenbar viele Herden, so viel daß seine Kamele und sein Kleinvieh von seinem Schlosse bis zum Schlosse von il-Anderin weideten. Eines Tages nun kam eine von seinen fetten Kühen und weidete vor dem Schlosse. Da ließ der Schech Ibn Wardân seine Hand über den Rücken der Kuh gleiten. Und wie er das tat, da kam ein Skorpion aus dem Rücken der Kuh und stach ihn. Und er starb sofort. Nachdem er gestorben war, wurden alle diese Herden, die ihm gehört hatten, zerstreut, und es blieb nichts mehr übrig, was an diesen Schech erinnerte, außer allein dies Schloß; und man nennt es heute "Kasr Ibn Wardân".

## Die alttestamentlichen Lektionen der griechischen Kirche.

Von

#### Alfred Rahlfs.

Vorgelegt von N. Bonwetsch in der Sitzung vom 30. Januar 1915.

## Vorbemerkung.

Zu einer umfassenden Erforschung der Geschichte des Bibeltextes gehört auch ein Studium der liturgischen Bücher, welche Lesestücke aus der Bibel enthalten, besonders der Lektionare1). Daher habe ich in mein Verzeichnis der griechischen Handschriften des Alten Testaments (Nachrichten der K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl., 1914, Beiheft = Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 2) auch die Lektionare aufgenommen. Wer sie aber benutzen will, muß über ihre Anlage orientiert sein. Beim Neuen Testament ist eine solche Orientierung leicht zu gewinnen mit Hülfe der Verzeichnisse der neutestamentlichen Lesestücke, die wir in mehreren Werken besitzen, besonders gut in C. R. Gregorys Textkritik des N.T. 1 (1900), S. 343-386. Für das A.T. ist mir nichts derartiges bekannt. Daher habe ich mit Hülfe meiner Mitarbeiter, besonders der Herren Johann Zelle (ehemals stud. theol.), Dr. Martin Johannessohn und Dr. Friedrich Focke, zuerst die gedruckten Ausgaben des Triodion, Pentekostarion und der Menäen

Über den aus Lucian und anderen Textformen gemischten Text, welchen die Lektionare in ihren Lektionen aus den Königsbüchern bieten, s. meine Septuaginta-Studien 3 (1911), S. 46 f.

und dann fünf Hss. des Lektionars exzerpiert 1) und gebe hier eine Übersicht über die in ihnen vorkommenden alttestamentlichen Lektionen.

Der nächste Zweck dieser Arbeit war also rein praktisch. Doch hat sich damit im Laufe der Zeit immer mehr das Bestreben verbunden, das in diesen Werken vorliegende Lektionssystem auch wissenschaftlich zu verstehen. Dies führte mich dazu, die dem System zugrunde liegende Ordnung des Gottesdienstes zu studieren und auch andere Lektionssysteme (Kap. III und IV) zur Vergleichung heranzuziehen. Einige sichere Ergebnisse hoffe ich dabei gewonnen zu haben. Doch konnte mein Absehen nicht darauf gerichtet sein, alle einschlägigen Fragen zu beantworten. müßte das handschriftliche Material in viel weiterem Umfange untersucht sein. Auch lassen sich manche Fragen m. E. heutzutage noch gar nicht beantworten. Die Geschichte der meisten Fest- und Gedächtnistage ist noch so wenig klargelegt, daß man zur Zeit noch gar nicht damit operieren kann. Und doch würden gerade die in den Handschriften besonders stark wechselnden Festund Gedächtnistage zweiten Ranges ein wichtiges Hülfsmittel für die zeitliche und örtliche Festlegung der verschiedenen Redaktionen des Lektionars sein.

Ich zitiere den Septuagintatext nach der Ausgabe Swetes. Hochgestelltes <sup>1</sup> und <sup>2</sup> hinter einer Verszahl bezeichnet den ersten oder zweiten Teil eines Verses ohne Rücksicht auf die Länge der Teile, wird also auch da verwendet, wo nur wenig am Schluß oder Anfang eines Verses fehlt. Ein ebenso gestelltes † bedeutet jede andere Unvollständigkeit des Wortlauts, mag nun Anfang und Schluß des Verses fehlen und nur ein Stück aus der Mitte vorhanden sein, oder umgekehrt ein Stück aus der Mitte fehlen, oder ein Vers irgendwie anders variiert sein. Auf kleine Veränderungen, wie sie sich namentlich am Anfang der Lektionen öfters finden, ist jedoch keine Rücksicht genommen.

"Nilles" ist = Nic. Nilles, Kalendarium manuale utriusque ecclesiae orientalis et occidentalis, 2 Bde., 2. Aufl., Oeniponte 1896. 1897. Dies Werk belehrt am besten über das griechische Kirchenjahr.

<sup>1)</sup> Nach F. E. Brightman, Liturgies eastern and western 1 (1896), S. LXXXVII ist auch das Lektionar in Venedig 1595/6 gedruckt unter dem Titel Βιβλίον λεγόμενον Άναγνωστικὸν περιέχον πάντα τὰ ἀναγνώσματα τὰ ἐν τοῖς ἑσπερινοῖς τοῦ δλου ἐνιαυτοῦ τὰ τε εὐρισκόμενα ἐν τοῖς βιβλίοις τῶν δώδεχα μηνῶν καὶ τὰ ἐν τῷ τριωδίῳ καὶ ἐν τῷ πεντηκοταρίῳ. Doch habe ich dieses offenbar sehr seltenen Druckes vergeblich habhaft zu werden gesucht.

# Kap. I. Die alttestamentlichen Lektionen im Codex S. Simeonis und in vier Pariser Handschriften des Lektionars.

Die fünf Handschriften, die ich mit Hülfe meiner Mitarbeiter exzerpiert habe1), sind der "Codex S. Simeonis", früher im Simeonsstift in Trier, jetzt im Trierer Domschatz, 143. F (X./XI. Jahrh.; vgl. mein Verzeichnis der griech. Hss. des A. T., S. 296) und vier Handschriften in Paris, Bibl. Nat., Grec 272. 273. 308 und Suppl. grec 805 (XII. und XIII. Jahrh.; vgl. ebenda S. 206 und 215 f.). Die Trierer Hs. liegt gedruckt vor in "Codex Sancti Simeonis exhibens lectionarium ecclesiae graecae DCCC. circiter annorum vetustate insigne. Edidit R. Maria Steininger. Aug. Trev. 1834". Steininger hat jedoch das Lektionar nicht so. wie es in der Hs. steht, abgedruckt, sondern die in ihm enthaltenen Bibeltexte von den sie umgebenden liturgischen Notizen getrennt und die Bibeltexte nach der Reihenfolge der biblischen Bücher geordnet auf S. 1-109, das liturgische Beiwerk dagegen in der Einleitung auf S. XVII—XXXIX mitgeteilt<sup>2</sup>). Die Pariser Hss. konnte ich dank der Liberalität Henri Omonts in Göttingen benutzen; gern hätte ich sie bei der Ausarbeitung des vorliegenden Aufsatzes an einigen Stellen nochmals eingesehen, doch war dies bei der gegenwärtigen politischen Lage natürlich ausgeschlossen. Den Trierer "Codex Sancti Simeonis" bezeichne ich mit der Sigel "Sim.", die Pariser Hss. mit den aus ihren Signaturen entnommenen Ziffern 272. 273. 308. 805.

Alttestamentliche Lektionen werden nach der noch jetzt in der griechischen Kirche geltenden Praxis nur gelesen 1) am Vorabend (παραμονή "Vigilie") gewisser Feste, 2) an den Wochentagen der Fastenzeit, 3) in den großen Horen am letzten Wochentage vor Weihnachten, Epiphanias und Ostern. Die großen Horen ent-

1) Hierbei sind nur die eigentlichen Lektionen berücksichtigt, nicht das liturgische Beiwerk, auch nicht die in diesem Beiwerk vorkommenden Psalmenverse (προχείμενα und στίγοι).

<sup>2)</sup> Auf S. XVII ff. finden sich manche Fehler. Zum Teil stammen sie aus der Hs.; so die falschen Angaben über die biblischen Bücher, denen die Lektionen entnommen sind, in den Überschriften der Lektionen; Steininger hat sie mit einem Stern gekennzeichnet, und ich zweisle nicht, daß sie wirklich der Hs. selbst angehören, da ich solche Verwechselungen der biblischen Bücher auch in den Überschriften anderer Lektionare gefunden habe. Zum Teil aber werden die Fehler auf Steiningers Rechnung zu setzen sein; so die falschen Auslösungen wie ξπος für ἐσπέρας, was in der Hs. ε<sup>π</sup> geschrieben sein wird, oder παραμονή für παρ[ασκευή], und die Fehler in den Angaben über den Umfang der Lektionen, die sich nach dem Textabdruck S. 1 ff. mit Sicherheit feststellen lassen. Ich habe alle offenkundigen Fehler in der Regel stillschweigend verbessert.

halten nur Lektionen, die bereits in anderen Gottesdiensten vorkommen; sie fehlen in den fünf exzerpierten Hss. und werden uns erst im nächsten Kapitel (S. 54 f.) begegnen. Die fünf Hss. enthalten also nur die Lektionen für die Vorabende der Feste und die Wochentage der Fastenzeit<sup>1</sup>). An den Vorabenden der Feste der Apostel Johannes (26. Sept. oder 8. Mai) und Peter und Paul (29. Juni) werden abweichend von der sonstigen Praxis nicht Stücke aus dem A.T., sondern aus den Briefen jener Apostel gelesen; diese hat man, um die Vorabendlektionen vollzählig beisammen zu haben, in das sonst rein alttestamentliche Lektionar mit aufgenommen. daher führe auch ich sie mit an. Dagegen lasse ich ein Bruchstück eines neutestamentlichen Lektionars, welches in Sim. dem alttestamentlichen Lektionar vorangeht. unberücksichtigt<sup>2</sup>).

Alle fünf Hss. beginnen mit Weihnachten und Epiphanias und lassen darauf die Fastenzeit folgen. Zwei Hss. (272. 805) brechen mit oder schon vor dem Schlusse der Fastenzeit ab, die drei übrigen fügen als zweite, kleinere Hälfte die Pfingstzeit und die unbeweglichen Feste (außer Weihnachten und Epiphanias) hinzu. Die Anordnung im einzelnen schwankt nur bei den unbeweglichen Festen, bei denen auch die Zahl der aufgenommenen Festtage sehr verschieden ist (s. unten S. 42 f.); sonst ist sie durchaus fest und in der Natur begründet. Wie gelegentliche Bemerkungen der gedruckten Hss.-Kataloge schließen lassen, sind

1) An den Wochentagen der Fastenzeit werden die Lektionen immer auf den

Morgen- und Abendgottesdienst in der Weise verteilt, daß morgens (πρωί) eine Lektion gelesen wird, abends (ἐσπέρας) die übrigen.

2) Indessen gebe ich, da sich ein Uneingeweihter schwerlich in den Notizen über diese neutest. Lektionen bei Steininger S. XVII f. zurechtfinden wird, wenigstens anmerkungsweise eine kurze Erläuterung derselben. Die Hs. beginnt unvollständig mit der Lektion Marc. 524—34, die für den 4. Dez., den Tag der hl. Barbara, bestimmt ist (vgl. Gregory, Textkritik des N. T., S. 372); die Lektion selbst ist zwar ganz vorhanden, aber es fehlt die Überschrift, und da diese allein das vorhergehende Blatt nicht ausgefüllt haben kann, muß am Anfang der Hs. mehr ausgefallen sein. Dann folgt der 6. Dez. (τοῦ ἀγίου Νικολάου) mit Luc. 617—23. Dann der Sonntag vor Weihnachten mit zwei Lektionen: 1) einer Lektion aus Luc., die aber hier nicht ausgeschrieben ist, für die vielmehr auf die αυριακή aus Luc., the aber mer ment ausgeschrieben ist, für die vielnen auf die χορίαχη τα΄ verwiesen wird (vgl. Gregory S. 357 Mitte: χορίαχῆ τα΄ Luc. 14 16—24), was wiederum beweist, daß am Anf. der Hs. mehr fehlt, da die χορίαχη τα΄ jetzt nicht mehr vorhergeht, 2) Matth. 11—25, wovon der Schluß 18—25, wie die Bemerkung τοῦ ἔρθρου τῶν Χριστουγέννων vor 18 anzeigt, auch im Frühgottesdienste des 25. Dez. gelesen wird. Weiter folgt der 24. Dez. mit Luc. 21—20; der 25. Dez. mit Matth. geiesen wird. Weiter tolgt der 24. Dez. mit Luc. 21—20; der 25. Dez. mit Matth. 118—25 für den Frühgottesdienst (nicht ausgeschrieben, sondern Verweis auf den Sonntag vor Weihnachten) und Matth. 21—12 für die Messe (λειτουργία); endlich der 26. Dez. mit der Lektion Matth. 213—23 (Gregory S. 373), von der aber nur noch der Anfang vorhanden ist, da die Hs. hier wiederum verstümmelt ist. Dann beginnt das alttestamentliche Lektionar, das gleichfalls mehrere Lücken aufweist (im ganzen fünf, davon drei gleich zu Anfang bei Weihnachten und der ersten Fastenzeit) Fastenzeit).

wohl auch die meisten übrigen Hss., soweit sie vollständige Lektionare enthalten, ebenso angelegt. Freilich gibt es auch einen anderen Typus: die Hs. Paris, Bibl. Nat., Gr. 275, welche gleichfalls durchgesehen, aber, da sie nichts wesentlich Neues bietet, nur gelegentlich herangezogen ist, beginnt mit den unbeweglichen Festen, unter die sie folgerichtig auch Weihnachten und Epiphanias aufnimmt, und läßt die bewegliche Fasten- und Pfingstzeit folgen 1). Aber auch in solchen Hss. wird man sich, wenn man sich nur erst ihre Gesamtanlage klar gemacht hat, mit Hülfe meiner Liste leicht orientieren können.

Die griechischen Namen der einzelnen Tage gebe ich genau nach den Hss., nur mit Auflösung der zahlreichen Abkürzungen und mit Verbesserung offenkundiger orthographischer Fehler. Bei den unbeweglichen Festen gebe ich im Anschluß an die in den Hss. übliche Praxis das Datum des Festes selbst an, obwohl die alttestamentlichen Lektionen, wie schon bemerkt, nie am eigentlichen Festtage, sondern stets am Vorabend gelesen werden (z. B. die ersten Lektionen meiner Liste in Wirklichkeit nicht am 25. Dez., sondern in der Christvesper am 24. Dez.).

## Erste Hälfte.

Weihnachten, Epiphanias, Fastenzeit.

25. Dez. Weihnachten; Sim. τῆ παραμονή τῆς άγίας Χριστοῦ θεοῦ ήμῶν γεννήσεως, 272 εἰς τὴν παραμονὴν τῆς άγίας τοῦ Χριστοῦ γεννήσεως, 805 τῆ παραμονὴ τῆς Χριστοῦ γεννήσεως:

- a) Gen.  $1_{1-13}$
- β) Num. 242<sup>2</sup>-3<sup>1</sup>. 5-9. 17<sup>2</sup>-18
- γ) Mich. 46-7. 52-4
- δ) Is. 11<sub>1-10</sub>
- ε) Bar. 3<sub>36</sub>-4<sub>4</sub>
- ς) Dan. 2<sub>31-36</sub>. 44-45
- $\zeta$ ) Is.  $9_{6-7}$
- $\eta$ ) Is.  $7_{10-16}^1$ .  $8_{1-4}$ .  $8^2_{-10}$ .

In Sim. fehlt Gen. 1122—Mich. 521 infolge Ausfalls eines Blattes | 273 beginnt mit der 2. Lektion, es muß aber ein Blatt mit Gen. 11—13 vorhergegangen sein, denn nachher wird dreimal (Epiphanias, Montag der 1. Fastenwoche, Karsamstag) darauf verwiesen | 308 ist am Anf. noch etwas stärker verstummelt (s. mein Verzeichnis der griech. Hss. des A. T., S. 206), hat aber auf dem fälschlich hinter Bl. "1" gestellten Blattfragment Is. 111—91 (lück.) und beginnt dann auf Bl. "1" mit Dan. 2852 | Die Zäh-

<sup>1)</sup> Dieselbe Anordnung findet sich in der Hs. Messina, Bibl. Univ., Salv. 102.

lung der Lektionen ist in den Hss. nicht immer durchgeführt, z. B. hat Sim. hier nur bei der letzten Lektion die Zahl  $\eta'$ . Ich setze aber die Zahlen nötigenfalls auch ohne handschriftliches Zeugnis so, wie sie heißen müssen, und notiere ihr Fehlen nicht.

- 6. Jan. Epiphanias; Sim. 273. 805 τῆ παραμονῆ τῶν φώτων, 308 τῆ παραμονῆ τῶν άγίων φώτων, 272 τῆ παραμονῆ τῶν άγίων θεοφανίων:
  - a) Gen. 11-13
  - β) Exod. 14<sub>15</sub>—18. 21—28. 27—29<sup>1</sup>
  - γ) Exod. 1522—1611
  - δ) Ios. 37-8. 15-17
  - ε) Reg. IV 2<sub>6-14</sub>
  - ς) Reg. IV 59-14
  - ζ) Is. 1<sub>16-20</sub>
  - $\eta$ ) Gen.  $32_{1}^{2}$ — $10^{1}$
  - 3) Exod. 25-10
  - t) Iud. 686-40
  - ια) Reg. III 1830-36. 37<sup>2</sup>-39
  - ιβ) Reg. IV 219-22
  - ιγ) Is. 49 s—15
  - a) Is. 35
  - β) Is. 55
  - $\gamma$ ) Is. 12s-6.

Die erste Lektion ist in allen fünf Hss. nicht ausgeschrieben, sondern es wird auf Weihnachten oder auf den Anfang des Buches verwiesen ! Für Sim, gibt Steininger S. XX als zweite Lektion Exod. 1419-25 an, aber das wird ein Druckfehler für Exod. 1415-29 sein, was Steininger S. XXXIV, wiederum irrig, als Lektion für den Karsamstag angibt, vgl. unten S. 40. Eine sichere Feststellung des Tatbestandes ist nach Steiningers Ausgabe nicht möglich, da er in seinem Abdruck der Texte S. 27-29 das ganze 14. Kap. des Exod. bietet, ohne den Anfang unserer Lektion anzuzeigen | Die dreizehnte Lektion steht in 273 vor der achten, und demgemäß ist auch die Zählung anders. Doch scheint diese Umstellung nur ein Sonderfehler unsers Schreibers zu sein; denn die neunte Lektion, die er hier (Bl. 13 a) folgerichtig als ἀνάγνωσμα δέχατον zählt, zitiert er selbst später beim Dienstag der Karwoche (Bl. 116 b) als ἀνάγνωσμα θ΄ τῶν φώτων | Die drei letzten, besonders gezählten Lektionen werden nach Sim. (s. unten S. 44 zu Mittpfingsten) μετά τὸ άγιασθῆναι τὰ ὅδατα gelesen; die Wasserweihe findet um Mitternacht zum Gedächtnis der Taufe Christi statt, s. Nilles I, S. 57 f. Diese drei Lektionen fehlen in 273, doch ist auch dies nur ein Versehen, denn sie werden am Schluß des Lektionars auf Bl. 169b-172 a nachgetragen mit der Vorbemerkung ταῦτα δὲ τὰ ἀναγνώσματα εἰσὶν τῶν φώτων χαὶ διὰ τὸ γενέσθαι λήθην (Ηs. λίθην) τινά εγράφησαν είς τὸ τέλος τοῦ βιβλίου.

Woche vor der eigentlichen Fastenzeit (vom Montag nach Sexagesimae bis zum Sonntag Quinquagesimae<sup>1</sup>); "Käseesserwoche" oder "Käsewoche", deutsch gewöhnlich "Butterwoche" genannt, weil man zwar nicht mehr das Fleisch der Tiere essen darf, wohl aber noch ihre Produkte Milch, Butter, Käse, Eier), Mittwoch; Sim. τῆ τετράδι τῆς τυροφάγου, 273. 308 τῆ δ΄ τῆς τυροφάγου, 805 τῆ τετράδι τῆς τυρινῆς, 272 τῆ δ΄ πρὸ τῶν νηστειῶν:

πρωί : Ioel 2<sub>12</sub>-26 έσπέρας: <sub>η</sub> 3<sub>12</sub>-21.

Freitag; 272. 273. 308. 805 τῆ παρασκευῆ τῆς τυροφάγου:

πρωί : Zach. 87-17 έσπέρας: , 819-23.

In Sim. ist nur noch die Überschrift des Mittwochs da, die Fortsetzung bis zum Dienstag der 1. Fastenwoche ist ausgefallen | 308 fügt zu der Zahl δ' und ebenso beim Montag der 1. Fastenwoche zu β' und a' über der Zeile die Endungen η (von τετάρτη), α (von δευτέρα) und ς (von πρώτης) hinzu, aber diese vollständigere Schreibweise findet sich nur hier auf den Blättern 13-18, die im XVI. Jahrh. ergänzt sind (vgl. unten S. 50 die Bemerkung zum 11. Mai) | Die Wochenlektionen der Fastenzeit verteilen sich, wie ich schon oben S. 31 Anm. 1 bemerkt habe, stets auf Morgenund Abendgottes dienst in der Weise, daß morgens eine Lektion gelesen wird, abends die übrigen (hier nur eine, in der eigentlichen Fastenzeit zwei, schließlich am Gründonnerstag, Karfreitag und Karsamstag drei oder mehr). έσπέρας ist in Sim. stets gesetzt, πρωί dagegen nur beim Montag und Dienstag der vierten Fastenwoche und beim Montag der fünften Fastenwoche, während es sonst als selbstverständlich weggelassen wird (vgl. jedoch den Verweis bei Himmelfahrt auf "γ΄ τῆς α΄ ἐβδ. πρωί"). Wie die Pariser Hss. verfahren, kann ich nicht sicher sagen, da hierüber keine Aufzeichnungen gemacht sind; da sie jedoch beim Karsamstag, wie ich zufällig notiert habe, auch πρωΐ setzen, möchte ich glauben, daß sie in diesem Punkte sorgfältiger sind als Sim. Ich habe der Deutlichkeit halber stets πρωί und έσπέρας gesetzt.

Erste Fastenwoche (mit dem Montag nach Quinquagesimae beginnend), Montag; 272. 273. 308. 805 τῆ β΄ τῆς α΄ ἑβδομάδος (d. h. τῷ δευτέρα τῆς πρώτης ἑβδομάδος):

πρωί : Is. 1<sub>1-20</sub> εσπέρας: Gen. 1<sub>1-13</sub> Prov. 1<sub>1-20</sub>.

<sup>1)</sup> Die Woche beginnt bei den Griechen nicht wie bei den Lateinern mit dem Sonntag, sondern mit dem Montag. Daher wird sie auch oft nach dem folgenden Sonntag, mit dem sie schließt, benannt, z. B. έβδομὰς τῶν βαίων = Woche vom Montag vor Palmsonntag bis zum Palmsonntag. Diese Praxis ist alt: die "Osterwoche" ist z. B. in den Festbriefen des Athanasius, in Constit. apost. V 13 und im syropalästinischen Lektionar (s. unten Kap. III) S. OD Z. 4 nicht etwa die mit Ostern beginnende Woche, sondern die Karwoche.

Dienstag; 272. 273. 308. 805 τῆ γ΄ τῆς α' ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 1<sub>19</sub>—2<sub>3</sub><sup>1</sup> έσπέρας: Gen. 1<sub>14</sub>—23 Prov. 1<sub>20</sub>—33.

Mittwoch; Hss. τῆ δ΄ τῆς α΄ ἑβδομάδος:

πρωτ : Is.  $2_3^2$ —11 έσπέρας: Gen.  $1_{24}$ — $2_3$  Prov.  $2_{1-21}^{(1)}$ .

Donnerstag; Hss. τῆ ε΄ τῆς α' έβδομάδος:

πρωί : Is.  $2_{11}^2-2_1$  έσπέρας: Gen.  $2_{4-19}$  Prov.  $3_{1-18}$ .

Freitag; 272. 273. 308. 805 τῆ παρασκευῆ τῆς α' έβδομάδος:

πρωτ : Is.  $3_{1-14}$ <sup>1</sup> έσπέρας: Gen.  $2_{20}$ — $3_{20}$  Prov.  $3_{19}$ — $3_{4}$ .

In Sim. ist nur Is. 1263—Prov. 3101 erhalten, davor und dahinter ist eine Lücke | Gen. 11—13 ist in allen vier vorhandenen Hss. nicht ausgeschrieben, sondern es wird auf Weihnachten oder auf den Anfang des Buches verwiesen | Bei der Prov.-Lektion des Mittwochs habe ich "21(1)" geschrieben, weil sich der Schluß nach Swete, nach dem ich ja zitiere, schwer angeben läßt: die meisten LXX-Hss. haben in 221 die Dublette χρηστοὶ ἔσονται οἰχήτορες γῆς, ἄχαχοι δὲ ὑπολειφθήσονται ἐν αὐτῷ, ὅτι εὐθεῖς χατασχηνώσουσι γῆν, καὶ ὅσιοι ὑπολειφθήσονται ἐν αὐτῷ, Swete = B hat nur die zweite Hälfte (von ὅτι an), das Lektionar aber nur die erste Hälfte (so wenigstens sicher nach Sim.; über die Pariser Hss. ist leider keine genaue Aufzeichnung gemacht) | Prov. 31—18 ist in 272. 273 in zwei Teile zerlegt, weil der zweite Teil 11—18 auch für das Fest der Kreuzerhöhung (14. Sept.) bestimmt ist, wie 272 (nicht 273) durch ἀρχὴ τῆς ὑψώσεως vor 11 ausdrücklich anzeigt.

Zweite Fastenwoche, Montag; 272. 273. 308. 805 τῆ β' τῆς β' ἑβδομάδος:

πρωί : Is.  $42-57^1$  έσπέρας: Gen. 321-47 Prov. 334-422.

Dienstag; 272. 273. 308. 805 τῆ γ' τῆς β' ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 57—16 έσπέρας: Gen. 48—15 Prov. 51—15.

Mittwoch; Hss. τη δ΄ της β΄ έβδομάδος:

πρωί : Is. 5<sub>16</sub>-25 έσπέρας: Gen. 4<sub>16</sub>-26 Proy. 5<sub>15</sub>-6<sub>3</sub>1. Donnerstag; Hss. τῆ ε΄ τῆς β΄ ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 6<sub>1-12</sub> έσπέρας: Gen. 5<sub>1-24</sub> Prov. 6<sub>3-20</sub>.

Freitag; Hss. τῆ παρασκευῆ τῆς β΄ ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 7<sub>1-14</sub><sup>1</sup> έσπέρας: Gen. 6<sub>1-8</sub> Prov. 6<sub>20</sub>-7<sub>18</sub>.

Sim. beginnt hinter der oben erwähnten Lücke wieder mit Is. 5 12<sup>2</sup> | In 805 fehlt die letzte Lektion des Mittwochs, gewiß infolge eines Versehens des Schreibers.

Dritte Fastenwoche, Montag; Hss. τῆ β΄ τῆς γ' ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 8<sub>13</sub>—9<sub>7</sub> έσπέρας: Gen. 6<sub>9</sub>—22

Prov. 81-21.

Dienstag; Hss. τῆ γ' τῆς γ' ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 99—104 έσπέρας: Gen. 71—5 Prov. 852—911.

Mittwoch; Hss. τῆ δ΄ τῆς γ΄ ἑβδομάδος:

πρωτ : Is. 10<sub>12-20</sub> έσπέρας: Gen. 7<sub>6-9</sub> Prov. 9<sub>12-18c</sub>.

Donnerstag; Hss. τῆ ε΄ τῆς γ' έβδομάδος:

 $\pi \rho \omega \hat{t}$ : Is.  $11_{10}-13^{1}$ .  $16^{2}-12_{2}$ 

έσπέρας: Gen. 7<sub>11</sub>—8<sub>8</sub> Prov. 10<sub>1—22</sub>.

Freitag; Hss. τῆ παρασχευῆ τῆς γ΄ έβδομάδος:

πρωτ : Is. 13<sub>2-18</sub> έσπέρας: Gen. 8<sub>4-21</sub><sup>1</sup>
Prov. 10<sub>31</sub>--11<sub>12</sub>.

Prov. 8 32—9 11 ist in 272. 273 in zwei Teile zerlegt, weil der zweite Teil 9 1—11 auch für Marienfeste bestimmt ist, wie beide Hss. vor 9 1 bemerken: 272 ἀρχὴ τῆς χοιμήσεως (15. Aug.), 273 ἀρχὴ τῶν ἑορτῶν τῆς θεοτόχου (15. Aug. und 8. Sept., vgl. daselbst; das dritte Marienfest, der 25. März, an dem sonst auch dieselbe Lektion gelesen wird, hat in 273 selbst eine andere Lektion, s. unten S. 50). Übrigens kehrt der zweite Teil der Lektion außerdem noch zu Mittpfingsten und am 13. Sept. wieder.

πρωί : Is. 14<sub>24-32</sub>

Vierte (mittlere) Fastenwoche, Montag; Hss. τη β' της μέσης (oder δ') έβδομάδος:

έσπέρας: Gen. 8<sub>21</sub><sup>2</sup>—9<sub>7</sub> Prov. 11<sub>19</sub>—12<sub>6</sub>.

Dienstag; Hss. τῆ γ΄ τῆς μέσης (δ΄) έβδομάδος:

πρωτ : Is. 25<sub>1-9</sub> έσπέρας: Gen. 9<sub>8-17</sub> Prov. 12<sub>8-22</sub>.

Mittwoch; Hss. τῆ δ΄ τῆς μέσης (δ΄) έβδομάδος:

πρωί : Is.  $26_{21}$ — $27_{9}^{(0)}$  έσπέρας: Gen.  $9_{18}$ — $10_{1}$  Prov.  $12_{23}$ — $13_{98}$ .

Donnerstag; Hss. τῆ ε΄ τῆς μέσης (δ') έβδομάδος:

πρωτ : Is. 28<sub>14—22</sub> έσπέρας: Gen. 10<sub>32</sub>—11<sub>9</sub> Prov. 13<sub>19</sub>—14<sub>6</sub>.

Freitag; Hss. τῆ παρασκευῆ τῆς μέσης (δ') έβδομάδος:

πρωτ : Is. 29<sub>13-23</sub> έσπέρας: Gen. 12<sub>1-7</sub> Prov. 14<sub>15-26</sub>.

Gen. 8218—97 ist in 273 versehentlich doppelt geschrieben | Von Is. 279 fehlt in Sim. der Schluß, dagegen ist der Vers nach den Aufzeichnungen über die Pariser Hss., die ich allerdings zur Zeit nicht kontrollieren kann, in diesen vollständig vorhanden (= Triodion).

Fünfte Fastenwoche, Montag; Hss. τῆ β΄ τῆς ε΄ έβδομάδος:

πρωτ : Is. 37<sub>33</sub>—38<sub>6</sub> έσπέρας: Gen. 13<sub>12—18</sub> Prov. 14<sub>27</sub>—15<sub>4</sub>.

Dienstag; Hss. τῆ γ΄ τῆς ε΄ έβδομάδος:

πρωτ : Is.  $40_{18-31}$ , aber 308: Is.  $40_{1-2.9-31}$ 

έσπέρας: Gen. 15<sub>1-15</sub> Prov. 15<sub>7-19</sub>.

Mittwoch; Hss. τη δ' της ε΄ έβδομάδος:

πρωί : Is.  $41_4^2$ —14 έσπέρας: Gen.  $17_{1-9}$ 

Prov. 15<sub>20</sub>—16<sub>2</sub> (hinter Swete 16<sub>2</sub> kommen in den Lektionaren die beiden Verse 16<sub>3</sub>. hebräischer Zählung, die bei Swete hinter 15<sub>29</sub> stehen).

Donnerstag; Hss. τῆ ε΄ τῆς ε΄ έβδομάδος:

πρωτ : Is. 42<sub>5-16</sub> δοπέρας: Gen. 18<sub>20-33</sub> Prov. 16<sub>17</sub><sup>2</sup>-33.

Freitag; Hss. τῆ παρασχευῆ τῆς ε΄ έβδομάδος:

πρωτ : Is.  $45_{11}$ — $18^1$  έσπέρας: Gen.  $22_{1}$ —18 Prov.  $17_{17}^2$ — $18_5$ .

In Sim. ed. Steininger S. XXX fehlt die Überschrift des Donnerstags wohl nur durch ein Versehen des Herausgebers | In 272 fehlt Prov. 1628<sup>2</sup>—Is. 4513<sup>1</sup> infolge Ausfalls eines Blattes.

Sechste Fastenwoche (von den Griechen als die Woche des Palmsonntags bezeichnet, weil der Sonntag bei ihnen die Woche schließt, vgl. oben S. 34 Anm. 1), Montag; Sim. 272 τῆ β΄ τῆς βα(ε)ιοφόρου, 308 τῆ β΄ τῶν βατων, 273. 805 τῆ β΄ τῆς ς΄ ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 48<sub>17</sub>—49<sub>4</sub> έσπέρας: Gen. 27<sub>1-41</sub><sup>1</sup>
Prov. 19<sub>13-22</sub>.

Dienstag; 272. 273 τη γ' της βαϊοφόρου, Sim. 308 τη γ' των βαίων, 805 τη γ' της ς' έβδομάδος:

πρωί : Is.  $496^2$ —10<sup>1</sup> έσπέρας: Gen. 318—16
Prov. 213—21.

Mittwoch; 805 τῆ δ' τῆς βαϊοφόρου, Sim. 272. 308 τῆ δ' τῶν βαΐων, 273 τῆ δ' τῆς ς' ἑβδομάδος:

πρωτ : Is. 581-111

έσπέρας: Gen. 43 26<sup>2</sup>-31<sup>1</sup>. 45 1-16

Prov. 2123-224.

Donnerstag; 805 τῆ ε΄ τῆς βαϊοφόρου, Sim. 272. 273. 308 τῆ ε΄ τῶν βαΐων:

πρωτ : Is. 65<sub>8</sub>—16<sup>1</sup> έσπέρας: Gen. 46<sub>1</sub>—7 Prov. 23<sub>15</sub>—24<sub>5</sub>.

Freitag; Sim. 805 τῆ παρασκευῆ τῆς βαϊοφόρου, 272. 308 τῆ παρασκευῆ τῶν βαίων, 273 τῆ παρασκευῆ τῆς ς΄ ἑβδομάδος:

πρωί : Is. 66<sub>10</sub>—24 έσπέρας: Gen. 49<sub>53</sub>—50<sub>26</sub>

Prov.  $31_{8-31}$  hebräischer Zählung =  $24_{76-77}$ .  $29_{28-49}$  bei Swete.

Vorabend von Palmsonntag; 273. 308 εἰς τὴν παραμονὴν τῶν βατων, Sim. τῷ σαββάτῳ τῶν βατων ἐσπέρας, 805 τῷ σαββάτῳ ἐσπέρας:

- a) Gen. 49<sub>1-2.8-12</sub>
- β) Soph. 3<sub>14-19</sub>
- $\gamma$ ) Zach.  $9_{9-15}^{1}$ .

In 272 fehlt dieser Tag, ohne daß die Hs. verstümmelt wäre | In 308 ist das Blatt, auf dem die Überschrift steht (Bl. 106b), im XVI. Jahrh. er-

gänzt | In Sim. fehlt der Schluß von Soph. 319 und alles Folgende bis zum Ende des Karfreitags; nach Karl Hamanns Bemerkungen zum Codex S. Simeonis, ergänzt u. hsg. von G. Flügel (1895), S. 13 sind 2 Quaternionen ausgefallen.

Karwoche, Montag; 272. 273 τη β΄ της μεγάλης έβδομάδος, 308. 805 τη άγια καὶ μεγάλη β΄:

πρωί : Ez. 1<sub>1-20</sub> έσπέρας: Exod. 1<sub>1-20</sub> Ιοb 1<sub>1-12</sub>.

Dienstag; 272. 273 τη άγία καὶ μεγάλη γ΄, 308 τη μεγάλη γ΄:

πρωί : Ez. 121-21<sup>1</sup> έσπέρας: Exod. 25-10

Ιοb 113-22.

Mittwoch; 272. 273 τη δ΄ της μεγάλης έβδομάδος, 308 τη μεγάλη δ΄:

πρωί : Ez. 23-33

έσπέρας: Exod. 211—22 (am Schluß der Zusatz aus Exod. 184 τὸ δὲ ὄνομα τοῦ δευτέρου — ἐχ χειρὸς Φαραώ, den auch F, M und viele Minuskeln an dieser Stelle haben)

Iob 2<sub>1-10</sub> (am Schluß der Zusatz aus Iob 1<sub>22</sub> καὶ οὐκ ἔδωκεν ἀφροσύνην τῷ ϑεῷ wie in einigen Minuskeln).

Donnerstag; 272. 273. 308 τῆ άγία καὶ μεγάλη ε':

πρωΐ : Ier.  $11_{18}$ – $12_5$ <sup>1</sup>.  $12_9$ <sup>2</sup>–11<sup>1</sup>. 14–15

έσπέρας: Exod. 1910—19 Ιοb 381<sup>2</sup>—21. 421—5

Is. 50<sub>4-11</sub>.

Freitag; 272. 273. 308 τῆ ἀγία καὶ μεγάλη παρασκευῆ:

πρωί : Zach. 11 10—18, aber 308: Zach. 11 6—8. 10—14. 12 10†

(nur καὶ ἐπιβλέψονται πρός με εἰς δν ἐξεπέντησαν:

aus dem Luciantexte). 13 6—7. 14 6—10<sup>1</sup>. 20<sup>1</sup>. 21<sup>2</sup>

έσπέρας: Exod. 33 11-23 Ιοb 42 12-17 c Ιs. 52 13-54 1.

Die Hs. 805 endet verstümmelt mit ἤλθον Iob 16 (dritte Lektion des Montags) | Exod. 25-10 (zweite Lektion des Dienstags) ist in 273 nicht ausgeschrieben; es wird auf die 9. Lektion von Epiphanias verwiesen, vgl. oben S. 33 | Daß in Sim. Montag — Freitag der Karwoche ganz fehlen, ist schon beim Palmsonntag bemerkt. Beim 6. Aug. verweist Sim. auf die 2. Lektion (β΄ ἀνάγνωσμα) = 1. Abendlektion des Karfreitags, s. unten S. 51.

Karsamstag; Sim. 273. 308 τῷ άγίφ καὶ μεγάλφ σαββάτφ, 272 τῷ άγίφ σαββάτφ:

πρωί : Ez. 37<sub>1—14</sub> έσπέρας: α) Gen. 1<sub>1—5</sub>

- β) Is. 60<sub>1-16</sub>
- γ) Exod. 121-11
- δ) Ion. (das ganze Buch)
- ε) Ios. 5 10—15 (am Anf. schickt Sim. 1) ein orientierendes παρενέβαλον (οί) υίοὶ Ἰσραήλ ἐν Γαλγάλοις vorauf, am Schl. fügt er καὶ ἐποίησεν Ἰησοῦς οὕτως hinzu)
- c) Exod. 1320-151(1)
- ζ) Soph. 38-15
- $\eta$ ) Reg. III 178-24
- 3) ls. 61<sub>10</sub>2-62<sub>5</sub>
- t) Gen. 221-18
- ια) Is. 61<sub>1-10</sub><sup>1</sup>
- ιβ) Reg. IV 48-37
- ιγ) Is. 63 112-64 51
- ιδ) Ier. 38 31-34
- ιε) Dan. 31-51.

Die erste Abendlektion Gen. 11-5 ist in 273 nicht ausgeschrieben, es wird auf den Anfang des Buches, d. h. auf Weihnachten, verwiesen, wo Gen. 11-13 bereits vorgekommen war; da aber an unserer Stelle nur Gen. 11-5 gelesen werden soll, fügt 273 am oberen Rande hinzu ξω; τὸ πρωί ήμέρα μία, d. h. bis zum Schluß von Gen. 15 | In der zweiten Abendlektion hat 272 vor Is. 60 11 im Texte τέλος (Schreibfehler für ἀρχή) τῆς ύψώσεως, 273 im Texte ἀργή und am Rande nochmals ἀργή und daneben είς την δύωσεν, 308 nur am Rande von jüngerer Hand τού σταυρού τάδε λέγει χύριος. Alle diese Bemerkungen weisen darauf hin, daß der Schluß der Lektion von Is. 6011 an auch am Feste der Kreuzerhöhung (14. Sept.) gelesen wird; die Notiz in 308 erklärt sich daraus, daß man der Lektion Is. 60 11—16 an jenem Feste ein einleitendes Τάδε λέγει χύριος 2) voraufschickte, vgl. Sim. ed. Steininger S. XXXIX Sp. 2 Z. 1 | Als sech ste Abendlektion gibt Steininger S. XXXIV Exod. 1415-29 an, was in Wirklichkeit die 2. Lektion des Epiphaniasfestes ist, vgl. oben S. 33; daß auch Sim. an unserer Stelle Exod. 1320-151 hat, folgt aus dem Vorhandensein dieser nur am Karsamstag vorkommenden Lektion in Steiningers

2) Diese Einleitungsformel prophetischer Lektionen war schon zur Zeit des Chrysostomus üblich, s. F. E. Brightman, Liturgies eastern and western 1 (1896), S. 531 Z. 25 f.

<sup>1)</sup> Ebenso das jerusalemische Typikon vom J. 1122 bei A. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας 2 (Petersb. 1894), S. 182 Z. 22 f., und das alte konstantinopolitanische Typikon (IX./X. Jahrh.) bei A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskich rukopisej I 1 (Kiev 1895), S. 133 Z. 9 (hier wird nur der Anfang der Lektion angeführt).

Abdruck der Texte S. 27-29 | An die sechste Abendlektion, die bis Exod. 151 reicht, schließt sich die Ode Exod. 1512-19 an. die in 308 vollständig, in den übrigen Hss. mehr oder weniger unvollständig ausgeschrieben ist. Vor der Ode hat die Lektionar-Hs. Paris, Bibl. Nat., Gr. 275 die Bemerkung καὶ εὐθ(ὑς) λέγ(ει) ὁ ψάλτης, die darauf hinweist, daß hier der Sänger an die Stelle des Vorlesers tritt. Die Hs. 273, die nur die ersten fünf Worte der Ode 'Αισωμεν τῷ κυρίφ, ἐνδόξως γὰρ ausschreibt, setzt vor ἐνδόξως ein o mit darüber gestelltem λ, was auf Wechselgesang zwischen dem Sänger und der Gemeinde (6 λαός) hinweist, vgl. unten S. 42 Z. 12-14 die Bemerkung derselben Handschrift zu der Ode aus Dan. 3. Eine Anweisung für den vom Patriarchen selbst geleiteten, besonders feierlichen Gottesdienst in der Hauptkirche Jerusalems gibt das Typikon bei A. Papadopulos-Kerameus, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμετικής σταγυολογίας 2 (Petersb. 1894), S. 182 Z. 26 ff.: 'Εν ταύτη τη προφητεία [= alttest. Lektion] όφειλει ໃστανται οἱ δύο γοροί, καὶ ໃστανται μέσον αὐτῶν τρεῖς ψάλται καὶ ὅταν πληρωθῆ έως τὸ "Αισωμεν τῷ χυρίψ", νὰ τὸ ψάλλουν αὐτὸ οἱ τρεῖς ψάλται · καὶ ἀποκρίνουσιν αὐτῶν (= αὐτοῖς) οἱ δύο γοροὶ "Ενδόξως γὰρ δεδόξασται" καὶ οὕτως, ἔως ότου λέ(γουσιν) "οί δὲ υίοὶ Ἰσραήλ" [Exod. 1519], είτα λέγ(ουσιν) ""Αισωμεν" είς τ(ον) ήγον β'. Auf antiphonischen Gesang weist auch die Bemerkung in Sim. πάντὶ προκείμ(ενον) [d. h. anstatt eines προκείμενον] λέγετ(αι) ώδη της 'Εξόδου" hin 1); denn ein προκείμενον ist ein antiphonisch gesungener Psalmenvers (Versikel, Antiphon), und der Ausdruck paßt nur insofern weniger gut, als die προκείμενα sonst sehr kurz sind und die Einleitung zur folgenden Lektion, nicht den Abschluß der vorhergehenden bilden. Nach alledem gehört die Ode, genau genommen, nicht mehr zur Lektion und ist daher auch von Steininger S. XXXIV f. mit Recht unter dem liturgischen Beiwerk zum Abdruck gebracht. - Die Ode schließt sich an die voraufgehende Lektion am besten in Sim. an, wo die Lektion mit xaì είπαν in der Mitte von Exod. 151 endigt und durch diese Worte unmittelbar zur Ode überleitet, weniger gut in 272. 273. 308, wo die Lektion bis zum Ende des Verses geht, also den Anfang der Ode schon vorausnimmt; doch läßt sich auch diese Praxis daraus erklären, daß der ἀναγνώστης dem ψάλτης sozusagen den Ton angibt | Die zehnte Abendlektion Gen. 22 1-18 ist in Sim. 272. 273 nicht ausgeschrieben, es wird auf den Freitag der fünften (272 irrtümlich μέσης = vierten) Fastenwoche verwiesen | Wie sich an die 6. Abendlektion die Ode Exod. 1512-19 anschloß, so schließt sich an die letzte Lektion Dan. 31-51 die Ode2) Dan. 357-88 an, die wiederum mehr oder weniger unvollständig ausgeschrieben ist (in 272 fehlt sie jetzt ganz, aber ursprünglich folgten auf Dan. 351 noch einige Zeilen, die anscheinend den Anfang der Ode enthielten; sie sind jetzt aber ganz verblaßt und wohl auch absichtlich getilgt,

2) Das Gebet des Azarias Dan. 3 26-45, das sonst auch eine Ode ist, gehört

in unserm Falle zur Lektion.

<sup>1)</sup> Vgl. die Anweisung des alten konstantinopolitanischen Typikon (IX./X. Jahrh.) bei A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskich rukopisej I 1 (Kiev 1895), S. 133: Καὶ εύθὺς ὁ ψάλτης άντὶ προχειμένου, όταν είπη ὁ διάχονος Σοφία, έχεινος λέγει Σ. 100. Γεαι ευυυς ο ψακτης αντι προχειμένου, οταν είπη ο οιάχονος λοφία, έχεινος λέγει 'Ωιδή τῆς 'Εξόδου, καὶ ἀνέρχεται εὐθὺς "Αισωμέν τῷ χυρίψ ἐνδόξως γὰρ δεδόξασται, καὶ πληροί τὴν ψόὴν ὅλην ἐν τῷ ἄμβωνι, κατὰ στίχον δεχομένου τοῦ λαοῦ ἀπὸ ἐνάρξεως τοῦ α΄ στίχου "Αισωμέν τῷ χυρίψ, καὶ δοξάζει καὶ μία περισσή, καὶ εὐθὺς κατέρχεται καὶ ἀνέρχεται ἀνάγνωσμα ζ΄ Σοφονίου.

und eine junge Hand hat, da die Hs. hier zu Ende ist, dafür τέλος βοιβλοίου ἀμήν hingeschrieben). Die zwischen Dan. 351 und 57 fehlenden Anfangsverse der Ode, welche noch nicht wie alle Verse von 57 an mit Εὐλογεῖτε beginnen und mit dem Refrain Υμνείτε καὶ ὑπερυψοῦτε αὐτὸν εἰς τοὺς αἰῶνας endigen, finden sich nur in 273, verdanken aber auch hier ihr Vorhandensein wohl nur einer Willkür des Schreibers, denn sie gehören weder zur Lektion, da sie nicht die roten Zeichen (Neumen) der Lektionen haben, und da hinter 51 ausdrücklich εως ώδε τέλος bemerkt ist, noch zum Odengesang, denn erst vor 57 steht καὶ είθ' οὕτως λέγει ὁ ψάλτης (vgl. Sim. καὶ εὐθ[ὺς] ὁ ψάλτης). Die Ode selbst wird vom ψάλτης im Wechselgesang mit der den Refrain singenden Gemeinde vorgetragen, vgl. 273, wo die Ode nur bis 64 ausgeschrieben ist, und dann bemerkt wird: ααὶ διέρχεται τὴν ψόδην χατά στίχ(ον oder -ους), λέγοντος τοῦ λαοῦ Ύμνεῖτε χαὶ ὑπερυψοῦτε αὐτὸν εἰς τοὺς αίῶνας. Vgl. auch das oben (S. 41 Z. 13) zur Exod.-Ode zitierte Jerusalemer Typikon S. 183 Z. 24-28, wo die Dan.-Ode ebenso wie die Exod.-Ode auf drei ψάλται und zwei Chöre verteilt ist, und das S. 41 Anm. 1 zitierte konstantinopolitanische Typikon S. 133 unten, wo δ ψάλτης προχείμενον λέγων und ὁ λαός abwechseln.

## Zweite Hälfte.

Pfingstzeit und unbewegliche Feste.

805 brach schon in der Karwoche verstümmelt ab. 272 endigt mit dem Schlusse der ersten Hälfte; eine äußere Verletzung scheint nicht vorzuliegen, denn die letzte Lage der Hs. ist ein vollständiger Quaternio; trotzdem lassen die oben bei der 1. und 3. Fastenwoche und beim Karsamstag angeführten Vermerke für den 14. Sept. und 15. Aug. schließen, daß ursprünglich noch ein zweiter Band dazu gehörte, welcher die unbeweglichen Feste enthielt. In 273 schließt die erste Hälfte gleichfalls mit einer vollen Lage; auch hat sie eine Unterschrift in großen Buchstaben Bl. 152b: " xs βωήθ(ει) τῶ σῶ δούλω Κων(σταντίνω) σπαθ(αρίω) πουβιπου(λαρίω) $^{\alpha}$ , und die zweite Hälfte hat eine besondere Überschrift Bl. 153 a: "àvaγνώσματ(a) συν θω των έορτων τοῦ ένιαυτοῦ ὅλου"; trotzdem gehören beide Hälften schon ursprünglich zusammen, denn in der Unterschrift der zweiten Hälfte Bl. 172 a, die der der ersten Hälfte ähnlich, aber weiter ausgeführt ist, wird gleichfalls "Kwy(σταντίγος) σπαθάριος πουβιπουλάριος" genannt. In Sim. und 308 sind die beiden Hälften nicht scharf geschieden.

Von den drei hier allein noch in Betracht kommenden Hss. Sim. 273. 308 ist 308 nicht nur am reichhaltigsten, sondern hat auch allein eine streng systematische Ordnung: 1) bewegliche Feste der Pfingstzeit, 2) unbewegliche Feste vom September,

mit dem das Jahr beginnt, bis zum August. Daher lege ich 308 zugrunde<sup>1</sup>) und schalte die wenigen Tage, welche Sim. und 273 über 308 hinausgehend bieten (Pfingstmontag, 8. Mai, 15. Aug.), an ihrer Stelle ein. In Sim. und 273 sind die Tage so geordnet:

| Sim.:                  | 273:                   |
|------------------------|------------------------|
| 2. Febr.               |                        |
| 25. März               | 25. März               |
| Mittpfingsten          |                        |
| Himmelfahrt            | Himmelfabrt            |
| Sonntag vor Pfingsten  | Sonntag vor Pfingsten  |
| Pfingsten              | Pfingsten              |
| Pfingstmontag          | <u> </u>               |
| Sonntag nach Pfingsten | Sonntag nach Pfingsten |
| 29. Juni               | -                      |
| , 16. Juli             |                        |
| 6. Aug.                |                        |
| 13. Sept.              |                        |
| 15. Aug.               |                        |
| (1. Sept.)             | 1. Sept.               |
| 8. Sept.               | 8. Sept.               |
| 14. Sept.              | 14. Sept.              |
| 8. Mai                 | 8. Mai                 |
|                        | 29. Juni               |
| •                      | 6. Aug.                |
|                        | 15. Aug.               |
|                        | 13. Sept.              |
|                        | <del>-</del>           |

Hierbei ist noch zu bemerken, daß Sim. die vier unbeweglichen Feste vom 29. Juni bis zum 13. Sept. nur mit ihren Namen nennt, während er den übrigen unbeweglichen Festen das Datum voraufschickt, z. B. Μηνὶ Αὐγούστω τε΄ εἰς τὴν παραμονὴν ατλ. Die Lektionen des 15. Aug. brechen in Sim. unvollständig mit Ez. 44s ab. Die nächste Überschrift hinter der Lücke lautet Μηνὶ τῷ αὐτῷ εἰς τὴν η΄ τῷ παραμονῷ εἰς τὸ γενέσιον τῆς ὁπεραγίας θεστόπου. Da aber Mariae Geburt nicht auf den 8. Aug., sondern auf den 8. Sept. fällt, muß in der Lücke noch ein in den Sept. fallender Festtag gestanden haben, und dies kann wohl nur der 1. Sept. gewesen sein; daher habe ich den 1. Sept. in Klammern hinzugefügt.

<sup>1)</sup> Ein kleiner Übelstand dabei ist es nur, daß der Schluß der Hs. später ergänzt ist, und wir mit der Möglichkeit rechnen müssen, daß die Ergänzung nicht ganz adäquat ist, s. unten S. 50 die Bemerkung zum 11. Mai.

Mittpfingsten, d. h. der mittelste Tag zwischen Ostern und Pfingsten = Mittwoch der vierten¹) Woche nach Ostern (Mittwoch zwischen Jubilate und Cantate); Sim. 308 τη δ΄ της μεσοπεντηκοστης (in beiden Hss. μεσοΝ geschrieben):

- $\alpha$ ) Mich.  $42^2-3^1$ . 5.  $62-5^1$ . 8.  $54^{\dagger}$
- $\beta$ ) Is. 55<sub>1</sub>. 12<sub>3-4</sub>. 55<sub>2</sub><sup>2</sup>-3<sup>1</sup>. 6<sup>2</sup>-13
- γ) Prov. 91-11.

Als Autor der 1. Lektion wird in beiden Hss. Isaias angegeben, bei dem sich aber nur der Anfang der Lektion in Kap. 2 st. ähnlich findet | Die 2. Lektion ist in Sim. nicht ausgeschrieben, es wird auf die vorletzte Lektion von Epiphanias ("ἀνάγνωσμα β΄ τῶν φώτων μετὰ τὸ ἀγιασθῆναι τὰ ὕδατα") verwiesen; ganz stimmt allerdings die Epiphanias-Lektion (Is. 55) mit der hier in 308 (und im gedruckten Triodion) vorgeschriebenen Lektion nicht überein | Die 3. Lektion ist in beiden Hss. nicht ausgeschrieben; Sim. verweist auf den Dienstag der 3. Fastenwoche, 308 auf den 8. Sept.

Himmelfahrt; Sim. 273 τῆ παραμονῆ τῆς ἀναλημφίμου, 308 εἰς τὴν παραμονὴν τῆς ἀναλή(μψεως):

- $\alpha$ ) Is.  $2_{2-3}^{1}$
- β) Is. 62<sub>10</sub>—63<sub>3</sub><sup>1</sup>. 63<sub>7</sub>—9
- γ) Zach. 1411. 41. 8-11.

Steininger S. XXXVII hat im Texte "THΣ ANAΛΗΜΨΙΝ.", aber in der Anmerkung τῆς ἀναλήμψιμου (so); das schließende N im Texte wird Druckfehler für M sein, wie in NHNI S. XXXVI statt MHNI | Die 1. Lektion ist in Sim. nicht ausgeschrieben, es wird auf .den Dienstag der 1. Fastenwoche ("γ΄ τῆς α΄ ἑβδ. πρωί") verwiesen und als Anfang der Himmelfahrtslektion "Τάδε λέγει χύριος (vgl. oben S. 40 Anm. 2) · ἔσται ἐν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις" — Is. 2 2 angegeben.

Sonntag vor Pfingsten; Sim. τῆ παραμονῆ τῶν άγίων πατέρων, 273. 308 τῆ παραμονῆ τῶν άγίων τιη' πατέρων τῶν ἐν Νικαία:

- a) Gen. 14<sub>14-20</sub>1
- β) Deut. 18-11. 15-171
- γ) Deut. 10<sub>14-18</sub>. 20-21.

Pfingsten; Sim. τη παραμονή της πεντηχοστής, 273 τη παραμονή της άγίας πεντηχοστής, 308 τη ποριακή της άγίας πεντηχοστής εἰς την παραμονήν (in allen drei Hss. ist  $\overline{N}$  für πεντηχοστής geschrieben):

<sup>1)</sup> Da der Sonntag bei den Griechen die Woche schließt (vgl. oben S. 34 Anm. 1), beginnt die erste Woche nach Ostern mit dem Ostermontag. Anders bei den Lateinern, welche die Woche mit dem Sonntag anfangen und daher die erste Woche nach Ostern mit Quasimodogeniti beginnen.

- a) Num. 11 16-17. 242-28
- β) Ioel 223-321
- 7) Ez. 3624-28.

Pfingstmontag; Sim. τη ἐπαύριον της πεντηχοστης (Hs.  $\overline{N}$ ) ἑσπέρας, τοῦ ἀγίου πνεύματος:

- a) Ier. 11-21. 32-8
- β) Ier. 111-17
- 7) Ier. 22-12.

Diese Lektionen hat nur Sim. Der Pfingstsonntag gilt als Herrenfest (Nilles I, S. 32), der Pfingstmontag ist dem hl. Geiste geweiht (Nilles II. S. 406); wir haben hier dieselbe Praxis wie bei anderen Festen des Herrn und der Gottesmutter, bei denen der auf den Festtag folgende Tag gleichfalls Personen geweiht ist, die bei der Festbegebenheit eine Rolle gespielt haben: 26. Dez. Maria und Josef, 7. Jan. Johannes der Täufer. 3. Febr. Simeon und Anna, 26. März Gabriel, 9. Sept. Joachim und Anna (vgl. Nilles I, S. 63). Wenn man τη έπαύριον της πεντημοστής έσπέρας mit der Notiz für den Samstag vor Palmsonntag τῷ σαββάτψ τῶν βαίων ἐσπέρας vergleicht, könnte man meinen, die Lektionen seien für den Abend des Pfingstmontags selbst bestimmt. Aber dies würde aller Analogie widersprechen, da Abendlektionen außer in der Fastenzeit, wo übrigens auch immer eine korrespondierende Morgenlektion vorhergeht, nur an den Vorabenden der Festtage vorkommen. Folglich muß es sich auch hier um den Vorabend des Pfingstmontags, also um den Abend des Pfingstsonntags handeln, und für diesen passen die Lektionen auch ihrem Inhalt nach sehr gut, da an ihm eine Bußfeier stattfindet, s. Nilles II, S. 398 f. 405 f. und vgl. auch Dim. Sokolow, Darstellung des Gottesdienstes der orthodoxkatholischen Kirche des Morgenlandes, übers. v. G. Morosow (1893), S. 120, wo jene Bußfeier 1) als "Vorbereitung" für den "Tag des Geistes" bezeichnet wird.

Sonntag nach Pfingsten; Sim. 308 τῆ παραμονῆ τῶν άγίων πάντων, 273 παραμονὴ τῶν άγίων πάντων:

- a) Is. 439-141
- β) Sap. 31-9
- $\gamma$ ) Sap. 5<sub>15</sub>-6<sub>3</sub><sup>1</sup>.

<sup>1.</sup> September; 273 ἀρχὴ τῆς ἐνδ(ίκτου) καὶ μνήμη τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Συμεὼν τοῦ στολίτου, 308 μνήμη τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Συμεὼν τοῦ στολίτου καὶ τῶν ἀγίων μ' γυναικῶν, καὶ ἡ κοίμησις Ἰησοῦ τοῦ Ναυή, καὶ μνήμη τοῦ μεγάλου ἐμπρησμοῦ:

<sup>1)</sup> Jetzt ist die Bußfeier nach Sokolow in erster Linie zu einer Gedächtnisfeier für alle Verstorbenen geworden.

- $\alpha$ ) Is. 61<sub>1-10</sub><sup>1</sup>, aber 273: Sap. 3<sub>1-9</sub>
- β) Lev. 263-5.  $7^2-8^1$ . 9-12.  $14-22^1$ .  $33^2$ .  $23^2-24^1$  (vielfach gekürzt), aber 273: Sap.  $515-63^1$
- γ) Sap. 47-15.

Der große Brand fand in Konstantinopel, wahrscheinlich im Jahre 462, statt, s. Nilles I, S. 268 | 273 verweist für die beiden ersten Lektionen auf den Sonntag nach Pfingsten | Über den Ausfall des 1. Sept. in Sim. siehe oben S. 43.

- 8. September; Sim. τῆ παραμονῆ εἰς τὸ γενέσιον τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου, 273 τὸ γεννέσιον τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου, 308 τῆ παραμονῆ τῆς ἑορτῆς τοῦ γενεσίου τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου (aber nachher im Verweis beim 13. Sept.: τὴν γένε[σιν] τῆς θεοτόχου):
  - a) Gen. 2810-17
  - β) Ez. 43<sub>27</sub>—44<sub>4</sub><sup>1</sup>
  - γ) Prov. 91-11.

Sim. schreibt keine Lektion aus, sondern verweist auf 1) 15. Aug., 2) 15. Aug., 3) Dienstag der 3. Fastenwoche "von der Mitte an", vgl. oben S. 36 die Bemerkung zur 3. Fastenwoche | 273 schreibt die erste Lektion aus und verweist für die zweite auf den 25. März, für die dritte auf den Dienstag der 3. Fastenwoche | 308 schreibt alle drei Lektionen aus.

- 13. September; Sim. τῆ παραμονῆ τῶν ἐγκαινίων, 273 εἰς ἐγκαίνια ναοῦ, 308 τῆ παραμονῆ τῆς ἑορτῆς τῶν ἐγκαινίων τῆς ἁγίας 'Αναστάσεως Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν (d. h. der Auferstehungskirche in Jerusalem):
  - α) Reg. III 822-231. 272-30
  - β) Prov. 319-34
  - γ) Prov. 91-11.

Sim. und 273 schreiben nur die erste Lektion aus und verweisen für die zweite auf den Freitag der 1. Fastenwoche, für die dritte auf den Dienstag der 3. Fastenwoche "von der Mitte an" (273 ἀπὸ τὸ μέσον τοῦ ἀναγνώσματος, Sim. nach Steininger ἀπὸ τοῦ μέσον, in Wirklichkeit wohl ἀπὸ τὸ μέσον wie zweimal am 14. Sept.), vgl. oben S. 36 die Bemerkung zur 3. Fastenwoche | 308 schreibt die beiden ersten Lektionen aus und verweist für die dritte auf τὴν γένε[σιν] τῆς θεοτόχου = 8. Sept.

- $\alpha$ ) Exod.  $15_{22}$ — $16_{1}^{1}$
- β) Prov. 311-18
- γ) Is. 60<sub>11</sub>—16.

Sim. schreibt nur die erste Lektion aus und verweist für die zweite auf den Donnerstag der 1. Fastenwoche "von der Mitte an" (ἀπὸ τὸ μέσον, vgl.

<sup>14.</sup> September; Sim. τῆ παραμονῆ τῆς ὑψώσεως, 273 εἰς τὴν ὕψωσιν τοῦ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ, 308 ἡ ὕψωσις τοῦ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ:

13. Sept.), für die dritte auf die 2. Abendlektion des Karsamstags ἀπὸ τὸ μέσον, vgl. oben S. 35. 40 die Bemerkungen zur 1. Fastenwoche und zum Karsamstag | 273 schreibt keine Lektion aus, sondern verweist auf 1) dritte Epiphanias-Lektion, 2) Donnerstag der 1. Fastenwoche, 3) zweite Karsamstags-Lektion | 308 schreibt alle drei Lektionen aus.

26. September; 308 ή μετάστασις τοῦ άγίου ἀποστόλου καὶ εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου τοῦ θεολόγου:

- a) Ioh. I 321-461
- β) Ioh. I 411—16
- γ) Ioh. I 420-55.

Dieselben Lektionen haben Sim. 273 an dem in 308 fehlenden 8. Mai.

- 11. Oktober; 308 τῆ παραμονῆ τῆς μνήμης τῆς άγίας καὶ οἰκουμενικῆς ζ' συνόδου τῆς ἐν Νικαία τὸ δεύτερον (787 n. Chr.):
  - a) Exod. 251.8-21
  - β) Reg. III 620-31 (der stärker umgebildete erste Vers lautet ἀκοδόμησεν ὁ βασιλεὸς Σαλομὼν οἶκον τῷ κυρίφ καὶ ἐποίησε θυσιαστήριον κέδρινον κατὰ πρόσωπον τοῦ δαβήρ, καὶ περιέσχεν αὐτὸ χρυσίφ)
  - $\gamma$ ) Ez. 40<sub>1-2</sub>. 41<sub>1</sub><sup>1</sup>. 16<sup>2</sup>-25<sup>1</sup>.

26. Oktober; 308 τοῦ άγίου μάρτυρος Δημητρίου καὶ μνήμη τοῦ μεγάλου σεισμοῦ:

- $\alpha$ ) Is.  $63_{15}-64_{5}^{1}$
- $\beta$ ) Ier. 2<sub>1-12</sub>
- $\gamma$ ) Ier.  $3_{22-24}$ <sup>1</sup>. 25.  $\langle 4_8, 5_3, 4^2, 22. \rangle$

Das große Erdbeben fand in Konstantinopel im Jahre 740 statt, s. Nilles I, S. 308 | Die 3. Lektion bricht in 308 infolge Ausfalls eines Blattes mit ἐπεχάλυ- Ier. 325 ab. Die Fortsetzung entnehme ich der Lektionar-Hs. Paris, Bibl. Nat., Gr. 275, die auf den später vorgesetzten Papierblättern gerade mit dem 26. Okt. beginnt. Daß 308 dieselbe Fortsetzung gehabt hat, ist mir deshalb sehr wahrscheinlich, weil sie zu dem in 308 zur Verfügung stehenden Raume vorzüglich paßt.

# 8. November (Michaelstag, s. Nilles I, S. 319):

- a) Ios. 513-15
- β) Iud. 621. 71. 11-241
- γ) Dan. 10.

Die Überschrift und der Anfang der 1. Lektion fehlen in 308 wegen des oben erwähnten Ausfalls eines Blattes, der Text setzt erst mit αὐτῷ δέσποτα Ios. 514 wieder ein. Ios. 513 gebe ich als Anfang nach den gedruckten Menäen an.

- 13. November; 308 τῆ παραμονῆ τοῦ άγίου Ἰωάννου τοῦ χρυσοστόμου:
  - a) Prov.  $10^{7^1}$ .  $6^1$ .  $3_{13}$ —14.  $15^{\dagger}$ . 16 a.  $86^1$ .  $34^{\dagger}$ . 35. 4.  $12^1$ . 14. 17. 5—9.  $22_{21}^1$ .  $19^1$ .  $154^2$
  - β) Prov.  $10_{31}^1$ .  $_{32}^1$ .  $11_{2}^2$ .  $_{4}^2$ .  $_{7}^1$ .  $_{19}^1$ .  $13_{2}^{\dagger}$  (vgl. Os.  $10_{12}$ ).  $_{9}^1$ .  $8_{17}^{\dagger}$ .  $15_{2}^1$ .  $14_{33}^1$ .  $22_{11}^1$ . Eccl.  $8_{1}^1$ . Sap.  $6_{18}$ .  $_{12}^2$ .  $_{14}^1$ .  $_{15^2-16^1}$ .  $7_{30}^2$ .  $8_{2}^{2\cdot1}$ .  $_{3}^2-4$ .  $_{7}^2-8$ .  $_{9}^{\dagger}$ .  $_{17}^{\dagger}$ .  $_{18}^{\dagger}$ .  $8_{21}^2-9_{3}^1$ .  $9_{4-5^1}$ .  $_{10}$ .  $_{11}^2$ .  $_{14}^2$
  - 7) Prov. 292<sup>1</sup>. Sap. 41<sup>2</sup>. 14<sup>1</sup>. 611. 17<sup>1</sup>. 18<sup>†</sup>. 21<sup>2</sup>. 22<sup>†</sup>. 715<sup>2</sup>. 16<sup>†</sup>. 22<sup>1</sup>. 26<sup>†</sup>. 27<sup>2</sup>. 29. 109. 10<sup>†</sup>. 12. 730<sup>2</sup>. 18<sup>2</sup>. 21<sup>1</sup>. 10—11<sup>1</sup>. 12<sup>†</sup>. 13—16<sup>1</sup>. 17. 19—21. 22<sup>†</sup>. 28<sup>†</sup>. 1613<sup>1</sup>. Sir. 211<sup>2</sup>. Sap. 168<sup>2</sup>. Sir. 211<sup>1</sup>. Prov. 384<sup>2</sup>. 1.

Man findet diese zusammengeflickten Lektionen auch in den gedruckten Menäen und kann sie dort bequemer im Zusammenhange lesen. Bei der zweiten Lektion hat 308 wie das Menäum die Überschrift Σοφίας Σολομῶντος, obwohl der erste Teil der Lektion aus den Prov. stammt; ebenso auch beim 1. und 27. Jan.

- 21. November; 308 τη παραμονή της έορτης της ύπεραγίας θεοτόχου της έν τῷ ναῷ εἰσόδου αὐτης:
  - a) Exod. 401-3.4<sup>†</sup>.5.7.9.14.28-29
  - β) Reg. III 8<sub>1</sub>—7. 9<sup>1</sup>. 10—11
  - γ) Ez. 4327-4441.

Die dritte Lektion ist nicht ausgeschrieben, es wird auf den 8. Sept. verwiesen.

- Januar; 308 τῆ παραμονῆ τῆς κατὰ σάρκα ὀκταημέρου περιτομῆς τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Βασιλείου:
  - α) Gen. 1712-14
  - β) Prov. 822-50
  - $\gamma$ ) Prov.  $10_{31}$  etc. = 2. Lektion des 13. Nov.

Der Verweis auf die 2. Lektion des 13. Nov. findet sich in der Hs. selbst.

- 25. Januar; 308 τῆ παραμονῆ τοῦ άγίου Γρηγορίου τοῦ θεολόγου:
  - α) Ier. 1<sub>4</sub>—6. 9<sup>2</sup>. 7<sup>2</sup>. 8<sup>2</sup> (aber 8<sup>2</sup> frei umgestaltet δτι μετὰ σοῦ εἰμὶ πάσας τὰς ἡμέρας ἡυόμενός σε καὶ σώζων σε ὁ θεὸς ὁ ἄγιος Ἰσραήλ)
  - $\beta$ ) Sap. 47—15
  - γ) Prov.  $10_{31}$  etc. = 2. Lektion des 13. Nov.

308 verweist für die zweite Lektion auf den 1. Sept., für die dritte auf den 13. Nov.

<sup>27.</sup> Januar; 308 τῆ παραμονῆ τῆς ἀνακομιδῆς τοῦ λειψάνου τοῦ άγιου Ἰωάννου τοῦ χρυσοστόμου:

- a) Prov.  $10^{-1}$  etc. = 1. Lektion des 13. Nov.
- β) Prov.  $29_2$ <sup>1</sup> etc. = 3. Lektion des 13. Nov.
- γ) Sap. 47. 16<sup>1</sup>. 17<sup>1</sup>. 19<sup>2</sup>—57.

Die Reliquien des Johannes Chrysostomus wurden im Jahre 438 nach Konstantinopel gebracht, s. Nilles I, S. 82 | 308 verweist für die beiden ersten Lektionen auf den 13. Nov.

2. Februar; Sim. ή παραμονή τῆς ὁπαπαντῆς, 308 ή ὁπαπαντή τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ σωτῆρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ:

Sim. verweist auf die ποίμησις τῆς θεοτόπου = 15. Aug., folglich

- $\alpha$ ) Gen. 28<sub>10</sub>-17
- β) Ez. 43<sub>27</sub>—44<sub>4</sub><sup>1</sup>
- 7) Prov. 91-11.

308 hat ganz andere Lektionen:

- α) Exod. 12<sub>51</sub>—13<sub>3</sub><sup>1</sup>. 13<sub>10</sub>—12<sup>1</sup>. 14—16<sup>1</sup>, dann ein ganz freies Exzerpt aus Lev. 12, ferner Num. 8<sub>16</sub><sup>1</sup> und ein freies Exzerpt aus Num. 3<sub>12</sub>—13 (ebenso wie in den gedruckten Menäen)
- β) Is. 19<sub>1.3</sub>.4<sup>†</sup>.5.12.16.19-21 (= 3. Lektion der gedruckten Menäen)
- $\gamma$ ) Is.  $35_{1}^{2}$ .  $2^{2}-6^{(1)}$ .  $10^{\dagger}$ .  $9^{2}$ .  $10^{1}$ .  $10^{2}$ .  $12_{6}$ .

In der 3. Lektion schreibe ich "6<sup>(1)</sup>", weil der Schluß des Verses in der Lektionar-Hs. Paris, Bibl. Nat., Gr. 275, und, obwohl dies in unseren Aufzeichnungen nicht vermerkt ist, vielleicht auch in 308 fehlt.

17. März; 308 μνήμην επιτελούμεν του σεισμού:

πρωτ: Is.  $63_{15}-64_{5}$ .  $64_{8}-9$ 

έσπέρας: die auf den Tag fallende Gen.-Lektion Dan. 9<sub>15-19</sub>.

Dies Erdbeben findet sich nicht bei Nilles, wohl aber in dem von A. Dmitrievskij herausgegebenen konstantinopolitanischen Typikon aus dem IX./X. Jahrh. (Opisanie liturgičeskich rukopisej 1 [Kiev 1895], S. 55). Dmitrievskij führt in der Anmerkung auch zwei Jerusalemer Hss. an, die es gleichfalls haben und dieselben Lektionen angeben wie 308 | Die Anweisung für die erste Abendlektion heißt in der Hs.: ἐσπέρας δὲ εἰς τὴν αὐτὴν ιζ΄ τοῦ μηνὸς μετὰ τὴν εἴσοδον τῶν ἱερέων ἀναγινώσκεται τὸ τῆς Γενέσεως ἀνάγνωσμα οἰον φθάσει τὴν ἡμέραν. Die Feier des 17. März ist offenbar keine größere Feier, da sonst die alttestamentlichen Lektionen am Vorabend gelesen werden müßten, sondern sie verbindet sich mit dem Wochengottesdienst der Fastenzeit, in die der Tag ja immer fallen muß, und hat nur zur Folge, daß die Morgenlektion aus Is., die sonst auf den Tag fallen würde, durch Is. 63 15 ff. (auch am 26. Oktober, dem Tage des großen Erdbebens, gelesen), und die sonst vorgeschriebene Abendlektion aus den Prov. durch Dan. 9 15 ff. ersetzt wird Die Voraussetzung dabei ist natürlich, daß der 17. März auf einen der

Wochentage von Montag bis Freitag fällt; wie man verfuhr, wenn er auf einen Samstag oder Sonntag fiel, weiß ich nicht.

- 25. März; Sim. εἰς τὴν παραμονὴν τοῦ εὐαγγελισμοῦ, 273. 308 ὁ εὐαγγελισμὸς τῆς (+ ὑπεραγίας 308) θεοτόχου:
  - $\alpha$ ) Exod.  $3_1^2 8^1$
  - β) Prov. 822-30, aber in Sim. ist dies die 3. Lektion.

Dazu kommt in Sim. als 2. Lektion: Gen. 181-101

, , 273 , 3. , : Ez. 43<sub>27</sub>—44<sub>4</sub><sup>1</sup>

 $_{n}$   $_{n}$   $_{n}$  308  $_{n}$  3.  $_{n}$  : Prov. 9<sub>1—11</sub>.

308 verweist für die 3. Lektion auf den 8. Sept.

- 8. Mai; Sim. εἰς τὴν παραμονὴν τοῦ άγίου ἀποστόλου καὶ εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου τοῦ θεολόγου, 273 τοῦ άγίου καὶ πανευφήμου ἀποστόλου Ἰωάννου τοῦ θεολόγου:
  - a) Ioh. I 321-461
  - β) Ioh. I 411-16
  - γ) Ioh. I 420-55.

In 308 fehlt dieser Tag, aber dieselben Lektionen hat 308 an dem 26. Sept., der umgekehrt in den beiden anderen Hss. fehlt.

- 11. Μαί; 308 τη παραμονή των γενεθλίων της πόλεως:
  - $\alpha$ ) Is.  $54_{9-10}^{1}$ .  $11^{2}$ —15
  - β) Is. 61<sub>10</sub><sup>2</sup>—62<sub>5</sub> (Verweis auf Karsamstag)
  - $\gamma$ ) Is.  $65_{18}^2 20^1$ .

Der bis Bl. 185 reichende alte Bestand von 308 (XIII. Jahrh.) bricht in der 1. Lektion ab, alles Folgende ist im XVI. Jahrh. ergänzt (in einer Kolumne, während die alte Hs. zwei Kolumnen hat). Mit dem, was vom 11. Mai fehlte, hat der Ergänzer die Vorderseite von Bl. 186 und die ersten Zeilen der Rückseite gefüllt; den Rest der Rückseite und die ganze Vorderseite des folgenden Blattes läßt er frei und beginnt den 24. Juni erst auf Bl. 187b. Danach scheint es, als ob er daran gedacht hätte, hier später noch einen Tag einzuschalten, etwa den 21. Mai, den einzigen Tag, für den die gedruckten Menäen in dieser Zeit noch alttestamentliche Lektionen vorschreiben (s. unten S. 58). Der Ergänzer führt den Kalender richtig zu Ende; das will allerdings nicht viel besagen, da die strenge Disposition dieses Lektionars keinen Zweifel übrig ließ. Ob das Ergänzte dem Verlorenen völlig glich, ist fraglich; in einer, allerdings unwesentlichen, Kleinigkeit jedenfalls nicht: die Verweisungsformel lautet im alten Bestande ζήτει είς, in der Ergänzung aber dreimal προεγράφη oder προεγράφησαν τὰ τοιαῦτα άναγνώσματα (16. Juli) neben zweimaligem ζήτει. Vgl. auch oben S. 34 die Bemerkung zur Woche vor der eigentlichen Fastenzeit.

<sup>24.</sup> Juni; 308 (Ergänzung) τη παραμονή τοῦ γενεσίου τοῦ άγίου 'Ιω-άννου τοῦ προδρόμου:

- $\alpha$ ) Gen. 17<sub>15-19</sub><sup>1</sup>. 18<sub>11-14</sub><sup>1</sup>. 21<sub>1</sub><sup>†</sup>. 2. 4-8
- β) Iud. 132-51.61.7-8.13-141.17-18.211
- $\gamma$ ) Is.  $40_{1-3}$ .  $9^{1}$ .  $41_{17}^{2}$ —18.  $45_{8}^{1}$ .  $48_{20}^{2}$ —21<sup>1</sup>.  $54_{1}$ .
- 29. Juni; Sim. τῆ παραμονῆ τῶν άγίων ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου, 273. 308 (Ergänzung) τῶν άγίων (+ καὶ πανευφήμων 273) ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παόλου:
  - α) Petr. I 1<sub>3—9</sub>
  - β) Petr. I 1<sub>13-19</sub>
  - γ) Petr. I 2<sub>11-24</sub>1.
- 16. Juli; Sim. τῆ παραμονῆ τῶν άγίων χλ' πατέρων τῶν ἐν Καλχηδόνι, 308 (Ergänzung) τῶν άγίων πατέρων τῆς τετάρτης (Hs. δ<sup>ης</sup>) συνόδου: Beide Hss. verweisen auf den Sonntag vor Pfingsten, folglich
  - $\alpha$ ) Gen.  $14_{14-20}$ <sup>1</sup>
  - β) Deut. 1<sub>8-11</sub>. 15-17<sup>1</sup>
  - γ) Deut. 10<sub>14-18</sub>. 20-21.

Das Datum ist nur in 308 angegeben, in Sim. fehlt es nicht nur bei diesem, sondern auch bei den benachbarten Festen, s. oben S. 43.

- 20. Juli; 308 (Ergänzung) τοῦ άγίου προφήτου 'Ηλιοῦ (so die Hs.):
  - a) Reg. III 17
  - β) Reg. III 18<sub>1</sub>.  $_{17-27}^{1}$ .  $_{29-36}$ .  $_{37}^{2}$ - $_{40}$ .  $_{41}^{\dagger}$ .  $_{44}^{2}$ .  $_{42}^{2}$ .  $_{45}^{2}$ . 19<sub>1</sub><sup>1</sup>.  $_{2}^{\dagger}$ .  $_{3-4}^{1}$ .  $_{5-10}$ .  $_{15}^{1}$ .  $_{16}^{2}$
  - $\gamma$ ) Reg. III 19<sub>19</sub><sup>†</sup>. 20<sup>1</sup>. 21<sup>2</sup>. IV 2<sub>1-2</sub>. 7-14.

Das Datum ist in der Hs. nicht angegeben. Siehe Nilles I, S. 218.

- 6. August; Sim. τῆ παραμονῆ τῆς μεταμορφώσεως, 273. 308 (Ergänzung) ἡ μεταμόρφωσις τοῦ χυρίου (+ καὶ θεοῦ καὶ σωτῆρος 308) ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ:
  - a) Exod. 24 12-18
  - β) Exod. 33<sub>11-23</sub>. 34<sub>4</sub><sup>2</sup>-6. 8
  - $\gamma$ ) Reg. III  $19 \, s^2 4^1 \cdot 5 9^1 \cdot 11 13^1 \cdot 15^1 \cdot 16^2 \cdot$

Sim. verweist für die 2. Lektion auf die 2. Lektion = 1. Abendlektion des Karfreitags. Der Karfreitag fehlt in Sim. infolge einer größeren Lücke; die übrigen Hss. haben dort nur Exod. 33 11—28, nicht auch 34 42—6. 8.

- 15. August; Sim. εἰς τὴν παραμονὴν τῆς κοιμήσεως τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου, 273 ἡ κοίμησις τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου:
  - a) Gen. 28<sub>10-17</sub>
  - β) Ez. 43<sub>27</sub>—44<sub>4</sub><sup>1</sup>
  - γ) Prov. 9<sub>1-11</sub>.

In 308 (Ergänzung) fehlt dieser Tag; die drei Lektionen hat 308 am 8. Sept. | In Sim. bricht die 2. Lektion mit Ez. 443 ab; es folgt eine Lücke, in der nicht nur der Schluß des 15. August, sondern auch noch der 1. Sept. gestanden haben muß, s. oben S. 43 | 273 verweist für alle drei Lektionen auf den 8. Sept.

- 29. August; 308 (Ergänzung) ή ἀποτομή τῆς τιμίας κεφαλῆς τοῦ τιμίου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ:
  - a) Is.  $40_{1-3}$ .  $9^{1}$  etc. = 3. Lektion des 24. Juni
  - β) Mal.  $3_{1}$ — $3^{1}$ .  $5^{\dagger}$ . 6.  $7^{\dagger}$ .  $12^{1}$ .  $18^{\dagger}$ .  $17^{\dagger}$ .  $4_{6}$ . 4—5
  - γ) entweder Sap. 47 etc. = 3. Lektion des 27. Jan. oder Prov. 2921 etc. = 3. Lektion des 13. Nov.

308 (Ergänzung) verweist für die 1. Lektion auf den 24. Juni, für die beiden Texte der 3. Lektion auf den 13. Nov. Aber Sap. 47 etc. kommt in keiner der bisher benutzten Quellen am 13. Nov. vor. Es ist also die Frage, ob der Ergänzer von 308 eine andere Praxis voraussetzt, oder aus Versehen für beide Texte auf den 13. Nov. verwiesen hat.

# Kap. II. Die alttestamentlichen Lektionen in den gedruckten Ausgaben des Triodion, des Pentekostarion, der Menäen und des Anthologion.

Die alttestamentlichen Lektionen finden sich nicht nur in den Lektionaren, sondern auch in anderen liturgischen Büchern, besonders im Triodion, Pentekostarion und den Menäen, sowie im Anthologion. Hier sind sie allerdings mehr in der großen Masse des liturgischen Materials versteckt, weshalb ich diese Werke in mein Verzeichnis der griechischen Hss. des A.T. nicht aufgenommen habe. Aber für den ersten Anfang der Arbeit auf diesem Felde bieten gerade diese größeren Werke einen unverkennbaren Vorteil darin, daß sie öfter gedruckt und daher ziemlich leicht zugänglich sind. Daher habe ich seinerzeit die Arbeit mit der Exzerpierung jener größeren Werke begonnen und will auch hier kurz über ihr Verhältnis zu den Lektionaren berichten, da sie anderen, die sich mit diesen Studien beschäftigen wollen, gleichfalls als Ausgangspunkt dienen können. Zunächst aber einige Worte zur Orientierung über das Wesen dieser Werke.

Im Gottesdienst kehren gewisse Bestandteile, z.B. die Meßgebete, während des ganzen Jahres oder während eines bestimmten Teiles des Jahres regelmäßig bei derselben Gelegenheit in derselben Weise wieder, während andere Bestandteile, z.B. die meisten Gesänge und die Lektionen, an einzelne Tage gebunden sind. Dementsprechend gibt es zwei Hauptarten liturgischer Bücher:

die einen, wie das Euchologion und das Horologion, enthalten die regelmäßig wiederkehrenden, die anderen, zu denen auch die uns angehenden Bücher gehören, die je nach den Tagen wechselnden Bestandteile des Gottesdienstes. Jeder Tag hat nun aber, genau genommen, eine doppelte gottesdienstliche Feier: 1) als Tag des beweglichen. 2) als Tag des unbeweglichen Kircheniahres. Das bewegliche Kirchenjahr hängt von Ostern ab; jeder Tag des Jahres hat als der soundsovielte Tag vor oder nach Ostern seinen besonderen Gottesdienst. Das unbewegliche Kircheniahr ist das Kalenderjahr; jeder Tag desselben ist dem Gedächtnis des Herrn, der Gottesmutter oder eines Heiligen gewidmet und hat infolgedessen wiederum seinen besonderen Gottesdienst 1). Die beiden Gottesdienste müssen miteinander verbanden werden; wie dies zu geschehen hat, gibt in schwierigen Fällen (ἀπορούμενα) das Typikon an. Alle wechselnden Bestandteile dieser beiden Gottesdienste mit Ausnahme der Psalmen, neutestamentlichen Lektionen und Heiligenlegenden, die man dem Psalter, dem Εὐαγγέλιον und ᾿Απόστολος und dem Synaxar entnimmt<sup>2</sup>), sind nun in den uns angehenden liturgischen Büchern zusammengestellt. Und zwar enthält das Triodion jene wechselnden Bestandteile für das bewegliche Kirchenjahr vom Sonntag vor Septuagesimae, mit dem man sich auf die Fastenzeit vorzubereiten beginnt (vgl. unten Kap. V § 7), bis zum Karsamstag, und das Pentekostarion die Fortsetzung bis zum Sonntag nach Pfingsten; die weitere Fortsetzung bis zum Beginn der nächsten Fastenzeit findet sich im Oktoechos ('Οκτώηχος, auch Παρακλητική genannt), doch kommt dies Buch für uns nicht in Betracht, da es keine alttestamentlichen Lektionen enthält. Andrerseits enthalten die Menäen und das Anthologion, das ein Auszug aus ihnen ist, eben jene wechselnden Bestandteile für die zwölf Monate des unbeweglichen Kirchenjahres von September bis August. Hier haben wir also eine ganz strenge Scheidung zwischen beweglichen und unbeweglichen Festen, während das von mir zugrunde gelegte Lektionar 308, das im ganzen ebenso schied, doch die beiden unbeweglichen Christfeste Weihnachten und Epiphanias nach alter Praxis am Anfange hat stehn lassen 3). Demnach findet man

2) Doch finden sich in den Venediger Ausgaben der Menäen auch die Heiligenlegenden.

3) Vgl. oben S. 31 und 42 f. Es gibt jedoch, wie ich S. 32 gezeigt habe, auch Lektionare, welche die Scheidung zwischen beweglichen und unbeweglichen Festen streng durchführen.

<sup>1)</sup> Dementsprechend hat auch jeder Tag doppelte neutestamentliche Lektionen, vgl. Gregory, der S. 343-364 die Lektionen für das bewegliche, S. 365-386 für das unbewegliche Jahr angibt.

- 1) Weihnachten und Epiphanias in den Menäen des Dezember und Januar (und im Anthologion),
- 2) die Fastenzeit im Triodion,
- 3) die Pfingstzeit im Pentekostarion,
- 4) die unbeweglichen Feste in den Menäen der zwölf Monate von September bis August (und im Anthologion).

Da diese Werke in ihren Lektionen im großen und ganzen mit den Hss. des Lektionars übereinstimmen, ist es nicht nötig, hier nochmals alle Lektionen aufzuzählen. Ich kann mich darauf beschränken, die Unterschiede namhaft zu machen.

Benutzt sind folgende Ausgaben: Triodion Venedig 1636 und Rom 1879, Pentekostarion Ven. 1634 und Rom 1883, Menäen Ven. 1612—1648¹) und Rom 1888—1901, Anthologion Ven. 1630. Das Anthologion erwähne ich nur, wo es von den Menäen abweicht.

1) Weihnachten und Epiphanias (vgl. S. 32 f.).

Weihnachten und Epiphanias haben dieselben Lektionen wie im Lektionar, aber den eigentlichen Festtagen gehen vorbereitende Tage mit alttestamentlichen Lektionen vorauf:

Sonntag vor Weihnachten (Gedächtnis aller alttestamentlichen Väter):

- α) Gen.  $14_{14-20}^{1}$ β) Deut.  $1_{8-11.\ 15-17}^{1}$  = Sonntag vor Pfingsten (s. oben γ) Deut.  $10_{14-18.\ 20-21}$  = Sonntag vor Pfingsten (s. oben
- 24. Dez. Tag vor Weihnachten (oder, wenn der 24. Dez. ein Samstag oder Sonntag ist, der vorhergehende Freitag):

ωρα πρώτη: Mich.  $5_{2-4}$ , τρίτη: Bar.  $3_{36}$ — $4_4$ , ξατη: Is.  $7_{10}$ — $16^1$ .  $8_{1-4}$ .  $8^2$ —10, έννάτη: Is.  $9_{6-7}$ .

5. Jan. Tag vor Epiphanias (oder, wenn der 5. Jan. ein Samstag oder Sonntag ist, der vorhergehende Freitag):

δρα πρώτη: Is. 35 , τρίτη: Is. 1<sub>16</sub>—20 , εχτη: Is. 12<sub>3</sub>—6 , εννάτη: Is. 49<sub>8</sub>—15.

Vor den großen Festen Weihnachten, Epiphanias und Ostern werden "große Horen" gehalten, aber immer nur an einem Wochentage (Montag bis Freitag), nie an einem Samstag oder Sonntag, also nicht am Karsamstag.

<sup>1)</sup> Ich benutzte zwei Exemplare der Göttinger Universitäts-Bibliothek. Das eine ist zusammengestellt aus Drucken der Jahre 1612. 1614. 1624—1626. 1628, das andere aus Drucken der Jahre 1624—1629. 1648.

sondern am Karfreitag, und ebenso am Freitag vor Weihnachten und Epiphanias, wenn der diesen Festen unmittelbar vorangehende Tag ein Samstag oder Sonntag ist. Die großen Horen sind Tagesdienst, sie werden gehalten morgens 6 Uhr (ὤρα πρώτη, Prim), 9 Uhr (ὤρα τρίτη, Terz), mittags 12 Uhr (ὤρα ἔχτη, Sext) und nachmittags 3 Uhr (ὤρα ἐννάτη, Non). Jede Hore wird durch den Gesang von drei ganzen Psalmen eingeleitet, später folgt jedesmal eine Propheten-, eine Apostel- und eine Evangelienlektion. Übrigens sind die in den großen Horen gelesenen Prophetenlektionen durchaus nichts Neues, sondern einfach aus den Lektionen für Weihnachten, Epiphanias, Gründonnerstag und Karfreitag wie derholt. — Die Lektionen für die großen Horen vor Epiphanias (aber nicht die übrigen) finden sich auch in der Lektionar-Hs. Paris, Bibl. Nat., Gr. 275; die ersten drei sind dieselben wie im Menäum, aber für die ὤρα δ' ist nicht Is. 498—15, sondern Is. 55 vorgeschrieben; auch diese Lektion ist von Epiphanias herübergenommen.

2) Fastenzeit (vgl. S. 34-42).

Hier haben wir dieselben Tage wie im Lektionar. Es ist nur wenig zu bemerken:

Erste Fastenwoche, Mittwoch:

3. Lektion: Prov. 2 ganz statt  $2_{1-21}^{(1)}$ .

Fünfte Fastenwoche, Dienstag:

1. Lektion: Is.  $40_{18-31}^1 = \text{Sim. } 272.\ 273.\ 805$  (nicht Is.  $40_{1-2}, 9-31^1 = 308$ ).

Fünfte Fastenwoche, Mittwoch:

3. Lektion: In Prov. 15<sub>20</sub>—16<sub>9</sub> hat die Venediger Ausg. des Triodion ebenso wie das Lektionar die beiden Verse 16<sub>8.9</sub> hebräischer Zählung am Schluß der Lektion, während die römische Ausg. sie ebenso stellt wie Swete.

Fünfte Fastenwoche, Donnerstag:

3. Lektion: Prov. 16172-17171 statt 16172-38.

Karwoche, Freitag:

ωρα πρώτη: Zach. 11<sub>10—18</sub> (= 272. 273 πρωΐ, s. oben S. 39)

, trity : Is. 504-11

, Exty : Is. 5213-541

, ἐννάτη: Ier.  $11_{18}$ — $12_{5}$ .  $12_{9}$ 2—111. 14—15

έσπέρας: = Lektionar.

Karsamstag, ἐσπέρας:

1. Lektion: Gen. 11-13 statt 11-5

6. Lektion: Exod. 1320-1519 statt 1320-1510

15. Lektion: Dan. 31-56 statt 31-51.

Am Mittwoch der 1. Fastenwoche und am Donnerstag der 5. Fastenwoche verlängert das Triodion die Prov.-Lektionen, um genauen Anschluß an die folgenden Prov.-Lektionen, die mit 31 resp. 1717<sup>2</sup> beginnen, herzustellen.

Ebenso verlängert es am Karsamstag die Dan.-Lektion, um sie an den mit 357 beginnenden Odenvortrag anzuschließen, wie dies ähnlich schon das Lektionar 273 getan hatte (s. oben S. 42 Z. 2 ff.). Auch nimmt das Triodion bei der Exod.-Lektion des Karsamstags die Ode 15 18-19, die auch im Lektionar folgt, dort aber nicht zur Lektion gehört, zu dieser hinzu. Endlich verlängert es noch die Gen.-Lektion des Karsamstags, sodaß sie ebenso lang wird wie zu Weihnachten, Epiphanias und am Montag der 1. Fastenwoche Dagegen hat das Triodion am Dienstag der 5. Fastenwoche denselben Is.-Text wie die meisten Hss. des Lektionars ohne die Erweiterung von 308 | Am Mittwoch der 5. Fastenwoche korrigiert erst die römische Ausg. des Triodion die Stellung der Verse nach der Sixtina. Auch sonst korrigiert die römische Ausg. öfter nach der Sixtina, z.B. läßt sie die oben S. 39 beim Mittwoch der Karwoche erwähnten Zusätze zu den beiden Abendlektionen fort, während die Venediger Ausg. sie ebenso hat wie die Hss. des Lektionars | Über die großen Horen am Karfreitag s. oben S. 54 f. Die für sie vorgeschriebenen Lektionen finden sich sämtlich auch im Lektionar am Gründonnerstag und Karfreitag, s. oben S. 39.

# 3) Pfingstzeit (vgl. S. 44f.).

Das Pentekostarion stimmt ganz mit dem Lektionar überein. Die nur in Sim. vorkommenden Lektionen für den Vorabend des Pfingstmontags hat es nicht.

# 4) Unbewegliche Feste (vgl. S. 45 unten - 52).

Hier finden sich die meisten Unterschiede. Vor allem kommen, wenn man alles zusammenrechnet, 11 Tage, die ich durch einen vorgesetzten Stern kennzeichne, neu hinzu. Umgekehrt fehlen der 17. März und der 11. Mai (beide nur in 308 vorhanden). Das Erdbeben des 17. März wird im Menäum überhaupt nicht erwähnt. Am 11. Mai hat zwar auch das Menäum das Gedächtnis der γενέθλια τῆς Κωνσταντινουπόλεως, aber ohne größere Vorabendfeier mit alttestamentlichen Lektionen. Übrigens ist trotz der hinzukommenden Tage und anderer Unterschiede die Zahl der neu hinzukommenden Lektionen selbst gar nicht groß, da manche Lektionen sich einfach wiederholen.

Der Gegenstand der Feier der einzelnen Tage wird in den Menäen sachlich ebenso angegeben wie in den Lektionaren, nur in der Formulierung finden sich ähnliche Unterschiede wie schon zwischen den verschiedenen Lektionaren selbst. Ich führe die abweichenden Formulierungen nicht an. Nur wo ein Tag neu hinzukommt, gebe ich den Gegenstand der Feier an, jedoch nicht wörtlich nach den Ausgaben, sondern in verkürzter Fassung.

## 1. September:

- (a) Is.  $61_{1-10^{1}}$ (b) Lev.  $26_{3-5}$  etc. = 308 (nicht = 273).
- 11. Oktober (aber nur wenn dieser Tag ein Sonntag ist, sonst am folgenden Sonntag):
  - $\begin{array}{lll} \alpha) \ \ \text{Gen.} \ \ 14_{14-20}{}^{1} \\ \beta) \ \ \text{Deut.} \ \ 1_{8-11. \ 15-17}{}^{1} \\ \gamma) \ \ \text{Deut.} \ \ 10_{14-18. \ 20-21} \end{array} \right\} = \begin{array}{lll} \text{Sonntag vor Pfingsten (statt} \\ \text{Exod.} \ \ 25_{1. \ 8-21}. \ \ \text{Reg. III } 6_{20-81}. \\ \text{Ez.} \ \ 40_{1-2}. \ \ 41_{1}{}^{1}. \ \ _{16}{}^{2}-_{25}{}^{1}). \end{array}$

## 26. Oktober:

- α) zu Is. 63<sub>15</sub>—64<sub>5</sub><sup>1</sup> ist noch 64<sub>8</sub>—9 hinzugefügt
- γ) Sap. 3<sub>1</sub>—9 statt Ier. 3<sub>22</sub>—24<sup>1</sup>. 25. 48. 5<sub>3</sub>. 4<sup>2</sup>. 22.

### 8. November:

- $\gamma$ ) Anthol.: Is.  $14_{7-20}$  statt Dan. 10 (aber Men. = Lektionar).
- \*5. Dezember, Σάββα τοῦ ἡγιασμένου:
  - α) Sap. 31-9
  - $\beta$ ) Sap.  $5_{15}-6_{3}^{1}$
  - γ) Sap. 47-15.
- \*6. Dezember, Νιχολάου άρχιεπισκόπου Μύρων τῆς Λυχίας τοῦ θαυματουργοῦ:
  - a) Prov.  $10^{1}$  etc. = 1. Lektion des 13. Nov.
  - β) Prov. 10<sub>31</sub>—11<sub>12</sub>
  - γ) Sap. 47—15.
- \*11. Januar, Θεοδοσίου τοῦ ποινοβιάρχου \*17. Januar, 'Αντωνίου τοῦ μεγάλου \*20. Januar, Εδθομίου τοῦ μεγάλου

## 25. Januar:

a) Prov.  $10^{-1}$  etc. = 1. Lektion des 13. Nov. (statt Ier.  $1_{4-6}$ .  $9^2$ .  $7^2$ .  $8^2$ ).

Folglich sind im Men. die 1. und 3. Lektion des 25. Jan. mit den beiden ersten Lektionen des 13. Nov. identisch, aber die 2. Lektion des 25. Jan. (Sap. 47-15) findet sich am 13. Nov. nicht. Trotzdem verweist das Anthol. für alle drei Lektionen des 25. Jan. auf den 13. Nov.

#### 27. Januar:

- $\gamma$ ) Prov.  $10_{31}$  etc. = 2. Lektion des 13. Nov. (statt Sap.  $47.16^{1}.17^{1}.19^{2}-57$ ).
- \*30. Januar, τῶν ἀγίων τριῶν ἱεραρχῶν Βασιλείου τοῦ μεγάλου, Γρηγορίου τοῦ θεολόγου καὶ Ἰωάννου τοῦ χρυσοστόμου:
  - α) Deut. 18-11. 15-171
  - β) Deut. 1014-18. 20-21
  - γ) Sap. 3<sub>1-9</sub>.

Dies Fest der drei Hierarchen wurde nach Nilles I, S. 87 im Jahre 1081 oder 1084 eingeführt. Aber das genaue Datum steht nicht fest. Möglicherweise gehört das Fest schon dem X. Jahrh. an, s. Chr. Baur, S. Jean Chrysostome et ses oeuvres dans l'histoire littéraire (1907), S. 25 f., besonders S. 25 Anm. 2.

#### 2. Februar:

- a) Exod.  $12_{51}$ — $13_{3}$  etc. = 308 (nicht = Sim.)
- $\beta$ ) Is.  $6_{1-12}$  (gegen Sim. und 308)
- $\gamma$ ) Is. 19<sub>1</sub> etc. = 308 zweite Lektion (nicht = Sim.).
- 17. März (nur in 308 vorhanden) fehlt.

#### 25. März:

a) Gen.  $28_{10-17}$ β) Ez.  $43_{27}-44_{4}^{1}$ γ) Prov.  $9_{1-11}$  = 8. Sept.

Die erste Lektion kommt in den Lektionar-Hss. am 25. März nicht vor, die zweite findet sich in 273 als dritte, die dritte findet sich in 308 ebenso.

# \*26. März, ή σύναξις τοῦ ἀρχιστρατήγου Γαβριήλ:

- (a) Exod.  $3_{1^{2}-8^{1}}$   $\beta$ ) Prov.  $8_{22-30}$  = Lektionar 25. März
- Eine dritte Lektion fehlt.
- \*23. Αρτί1, τοῦ μεγαλομάρτυρος καὶ τροπαιοφόρου Γεωργίου:
  - a) Is.  $43_{9-14}$
  - $\beta$ ) Sap.  $3_{1-9}$
  - $\gamma$ ) Sap.  $5_{15}-6_{3}^{1}$ .
- 11. Mai (nur in 308 vorhanden) fehlt.
- \*21. Μαί, Κωνσταντίνου καὶ Έλένης:
  - a) Reg. III 822-231, 272-30
  - $\beta$ ) Is.  $61_{10}^2$ — $62_5$
  - $\gamma$ ) Is.  $60_{1-16}$ .
- 24. Juni: s. unten 29. Aug.
- 20. Juli nach dem Anthol.:

  - α) Reg. III  $17_{1-7}$ β) Reg. III  $18_{41-42.45}$ .  $19_{1}^{1}$ .  $_{2-4}^{1}$ .  $_{5-8}$  Verkürzung der sonst überlieferten Lektionen.
- \*25. Juli, ποίμησις τῆς ἀγίας \*Αννης:

Nur das Venediger Men. hat Lektionen und zwar dieselben wie am 5. Dez. (Men.), jedoch die beiden ersten in umgekehrter Reihenfolge.

\*27. Juli, τοῦ μεγαλομάρτυρος καὶ ἐαματικοῦ Παντελεήμονος: = Menäum 23. April.

## 29. August:

- a) zwischen Is. 40<sub>1-3</sub> und 9<sup>1</sup> ist noch 4. 5<sup>†</sup> hinzugefügt
- 7) Sap. 47. 16<sup>1</sup>. 17<sup>1</sup>. 419<sup>2</sup>—57, also die erste der beiden Lektionen, welche 308 zur Wahl stellt.

Is. 40 1-3. 91 etc. kam schon am 24. Juni vor; dort stimmen das Venediger Men. und das Anthol, mit dem Lektionar überein, während das römische Men. auch dort 4. 5† hinzufügt.

Außerdem ist noch zu erwähnen: 1) Nur das römische Men. verlängert die Lektionen aus Ioh. I 3-5 am 8. Mai (aber nicht am 26. September) so, daß sie genau aneinander anschließen, vgl. über ähnliche Verlängerungen oben S. 55 Z. 3 v. u. - S. 56 Z. 3 v. o. 2) Am 16. Juli sind zu den Vätern des 4. ökumenischen Konzils die Väter des 1.-3., 5. und 6. Konzils hinzugefügt, verraten sich aber schon durch ihre Stellung hinter den Vätern des 4. Konzils als sekundär. Das Fest selbst erscheint im Venediger Men. und im Anthol. wie im Lektionar beim 16. Juli, jedoch bloß als Anhang mit der Bemerkung, daß es am 16. Juli nur dann gefeiert wird, wenn er auf einen Sonntag fällt, sonst dagegen an dem Sonntag, welcher in die Zeit vom 13.-19. Juli fällt1), d. h. an demjenigen vorangehenden oder folgenden Sonntag, welcher dem 16. Juli zeitlich am nächsten steht. Hieraus hat das römische Men. die Konsequenz gezogen und das Fest dem 13. Juli angehängt. da es schon an diesem Tage gefeiert werden kann.

# Kap. III. Alttestamentliche Lektionen in Jerusalem.

Anton Baumstark hat in seinem Aufsatz über das Alter der Peregrinatio Aetheriae im Oriens Christianus N. S. 1 (1911), S. 62 -64, wie auch in früheren Schriften (s. ebenda S. 62 Anm. 4), nachdrücklich auf das laut Überschrift<sup>2</sup>) aus Jerusalem stammende altarmenische Lektionar, dessen Inhalt F. C. Conybeare, Rituale Armenorum (1905), S. 516-527 angegeben hat 3), als denkbar authentischste Quelle zur Kenntnis der stadthierosolymitanischen Liturgie des späteren 5. Jahrhunderts" hingewiesen. Derselbe hat ebenda S. 64 das von A. S. Lewis in Studia

<sup>1)</sup> Nur das Venediger Men. hat diese genaue Angabe. Das Anthol. sagt ungenau: τη πρώτη έρχομένη αυριακή.
2) "A record of the assemblies which are held in Jerusalem" etc. (Conybeare

<sup>3)</sup> Conybeare gibt die Kapitel und Verse (ohne Rücksicht darauf, ob die Verse vollständig oder unvollständig vorhanden sind) nach der Revised English Version an. Ich habe diese Zitate nach Swete umgearbeitet. — Auf S. 507—516 handelt Conybeare über die Bezeugung und Überlieferung des Lektionars, das schon um 700 n. Chr. einen armenischen Kommentator gefunden hat.

Sinaitica 6 (1897, dazu ein Supplement 1907) herausgegebene syropalästinische Lektionar, welches gleichfalls auf jerusalemische Tradition zurückgeht, als Parallele herangezogen. Dazu kommt noch das bereits oben S. 40—42 dreimal zitierte Jerusalemer Typikon für die beiden Wochen vom Palmsonntag bis zum Samstag nach Ostern, welches A. Papadopulos-Kerameus, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας 2 (Petersb. 1894), S. 1—254 aus einer griechischen Hs. vom J. 1122 herausgegeben hat ').

Diese drei Quellen gewähren uns einen interessanten Einblick in ein von dem bisher vorgeführten stark abweichendes Lektionssystem, welches lange neben jenem existiert und, wenn auch gewiß im wesentlichen stets auf Jerusalem und Palästina beschränkt, doch durch die armenische Übersetzung einen Einfluß auf eine räumlich weit entfernte Kirche ausgeübt hat. Dies System ist zweifellos sehr alt; gegen die von Baumstark gegebene Datierung wird sich kaum etwas einwenden lassen. Schon deshalb ist es wichtig. Aber besonders wichtig wird es für uns als Vergleichungsobjekt: Züge, die sich in diesem System ebenso finden wie in dem bisher vorgeführten, haben allen Anspruch darauf, für noch älter als die zweite Hälfte des V. Jahrh. gehalten zu werden. Daher gebe ich eine vollständige Übersicht auch über die alttestamentlichen Lektionen dieses Systems <sup>2</sup>).

Hierbei lege ich das altarmenische Lektionar zugrunde und stelle das meist unvollständigere syropalästinische Lektionar und das nur für die Karwoche in Betracht kommende griechische Typikon daneben. Die Inhaltsangabe des armenischen Lektionars beruht auf zwei Hss. (VIII./IX. und XIV. Jahrh.) und einem Kommentar aus der Zeit um 700 n. Chr. 3); Lücken der älteren Hs., die aus der

<sup>1)</sup> Papadopulos-Kerameus gibt dem Werke, dessen Anfang verloren gegangen ist, den Titel Τυπικὸν τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἐκκλησίας. Ich behalte den mehrdeutigen Ausdruck "Typikon" (vgl. Krumbacher, Gesch. der byz. Litt. 2 [1897] § 137) bei, bemerke aber, daß es mit dem gewöhnlich unter dem Namen Typikon gedruckten Werke (vgl. oben S. 53) nichts zu schaffen hat. Das "Jerusalemer Typikon" gibt wie das Triodion und Pentekostarion eine vollständige Anweisung für den Gottesdienst der beiden Wochen; nur die Lektionen sind nicht ganz ausgeschrieben, sondern es ist bloß ihr Anfang und Schluß angegeben. In den Untertiteln wird diese Anweisung als τάξις (S. 99. 161) oder ἀκολουθία (S. 32. 147. 156. 189) oder τάξις καὶ ἀκολουθία (S. 108. 116) bezeichnet. Vgl. ubrigens zu jener Verwendung des Ausdrucks "Typikon" Th. Schermann im Katholik 92 (1912), S. 249: "Die zweite Gattung von Hss. sind die Typiken, in welchen nur Titel und Abschnitte der Bücher, die zur Verlesung kommen sollen, angegeben sind (ev. das Inzipit und Explizit)".

Die in denselben Werken vorkommenden neutestamentlichen Lektionen lasse ich unberücksichtigt.

<sup>3)</sup> Als Zeit des Kommentars gibt Conybeare auf derselben Seite 508 zuerst "about A. D. 690", dann "early in the eighth century" an. Der Verfasser des Kommentars wurde nach S. 515 Z. 1 f. im Jahre 684 zum Bischof geweiht und starb um 714.

jüngeren ergänzt sind, zeige ich im Anschluß an Conybeare durch Winkelklammern () an¹); Kursivdruck bedeutet, daß auch der Kommentar die betreffende Lektion bezeugt. Bei den Lektionen des syropalästinischen Lektionars gebe ich in runden Klammern die Nummern an, mit welchen die Herausgeberin die Lektionen durchgezählt hat; syropalästinische Lektionen, die in den armenischen Lektionen desselben Tages keine Parallele haben, stelle ich an den Schluß des betreffenden Tages. Beim griechischen Typikon zitiere ich in runden Klammern die Seitenzahlen der Ausgabe von Papadopulos-Kerameus.

# Vorabend von Epiphanias.

| Armen. Lekt.                      | Syropal. Lekt.                  |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| Gen. $1_{1}$ — $3_{20}$           | Gen. 1-3 (Nr. 60)               |
| Is. 7 <sub>10—18</sub>            | Is. 7 <sub>10—16</sub> (Nr. 24) |
| Exod. $14_{24}$ — $15_{22}^{2}$ ) |                                 |
| Mich. 52-8                        | Mich. 52-5 (Nr. 25)             |
| Prov. 11-9                        | Prov. 11-9 (Nr. 26)             |
| $\langle Is. 9_{5-7} \rangle$     | Is. 8 <sub>8</sub> —11 (Nr. 27) |
| $\langle Is. 11_{1-9} \rangle$    | Is. 12 (Nr. 35)                 |
| Is. $35_{4-8}$                    |                                 |
| $\langle Is. 40_{10-17} \rangle$  |                                 |
| Is. 42 <sub>1-7</sub>             |                                 |
| Dan. $3_{1-90}$                   |                                 |
| •                                 | T (NT 00)                       |

Ion. (Nr. 88)

Nach dem armen. Lekt. fand der Gottesdienst am 5. Januar "in the Shepherd's hut" statt und begann nachmittags 3 Uhr ("at the ninth hour"). Das syropal. Lekt. hat in der Regel keine solchen Angaben | Im syropal. Lekt. steht Gen. 1—3 (Nr. 60) beim Montag der Karwoche, jedoch mit der Angabe, daß dieselbe Lektion am Karsamstag³), zu Weihnachten und "am Tage der Weihe des Taufwassers" gelesen wird. Ebenda erscheint Is. 12 (Nr. 35), getrennt von den Epiphaniaslektionen (Nr. 24—27), mit der Angabe "für die Weihe des Wassers"; daß auch hier das Taufwasser gemeint ist, folgt schon aus der sich anschließenden neutestamentlichen Lektion Cor. I 101—4 (2 ἐβαπτίσαντο). Die Wasserweihe findet in der Epiphaniasvigil statt, s. oben S. 33 | Das Buch Ionas (Nr. 88) steht im syropal. Lekt. beim

<sup>1)</sup> Die von Conybeare in den Anmerkungen mitgeteilten Überschüsse der jüngeren Hs. lasse ich unberücksichtigt, da sie zweifellos nicht dem aus Jerusalem übernommenen Lektionar angehören, sondern erst später in Armenien hinzugefügt sind. Vgl. unten S. 66 (Pfingsten) und Kap. V § 11 letzte Anmerkung.

sind. Vgl. unten S. 66 (Pfingsten) und Kap. V § 11 letzte Anmerkung.

2) Dies heißt wohl "bis 1522 exclusive", vgl. den Karsamstag, wo Conybeare
"Exod. 1424—1521" angibt. Ähnliche Ungenauigkeiten scheinen auch sonst vor-

<sup>3)</sup> Der Karsamstag steht in der Überschrift voran, aber nach der Anordnung des Lektionars steht die Lektion in Wirklichkeit beim Montag der Karwoche.

Karsamstag mit der Angabe "für die Vigilie von Epiphanias (μοσωλ = θεοφάνια) und Ostern".

Neben Epiphanias hat das syropal. Lekt. noch zwei andere Feste:

Weihnachten und Kalendae (اهمه).

Doch ist die Anordnung so verwirrt, daß man schon daraus auf Überarbeitung schließen kann: Nr. 23 Vorabend von Weihnachten, 24—27 Vorabend von Epiphanias, 28. 29 Weihnachten, 30—33 Kalendae, 34 Vorabend der Kalendae, 35. 36 Wasserweihe (in der Epiphaniasvigil). Unter den Kalendae kann man nach dem ganzen Zusammenhange des Lektionars wohl nur die Kalendae des Januar, also unser Neujahr, verstehen; allerdings ist ihre Auszeichnung auffällig, weil das griechische Jahr sonst mit dem September beginnt. An alttestamentlichen Lektionen kommt für den Vorabend von Weihnachten nur Gen. 1—3 vor (Nr. 60, vgl. oben), für die Kalendae die vier Lektionen Is. 4315—21. 351—10. 401—8. 442—7 (Nr. 30—33).

## Quadragesima.

Für die Quadragesima gibt das armen. Lekt. zunächst 19 Lektionen für die Taufkandidaten. Es sind, wie Conybeare S. 518 Anm. e bemerkt, die Schrifttexte, an welche Cyrill von Jerusalem um die Mitte des IV. Jahrh. seine berühmten Katechesen angeknüpft hatte. Die Katechesen wurden offenbar alljährlich in der Quadragesima den Katechumenen, welche in der Ostervigil die Taufe empfangen sollten, vorgelesen und dabei jene Schrifttexte vorausgeschickt. Alt- und neutestamentliche Stücke wechseln ab; die alttestamentlichen sind Nr. 1) Is. 116-20, 2) Ez. 1820-23, 6) Is. 4517-25, 8) Ier. 3919-44, 9) Iob 382-39, 12) Is. 711-810, 13) Is. 531-545, 15) Dan. 713-27, 18) Ez. 371-14.

Dann folgen die Lektionen für die Gemeindegottesdienste:

Armen. Lekt.

Syropal. Lekt.

Erste Woche:

Mi. Exod. 11-210

Ioel 114-20

Ioel 1<sub>14</sub>—2<sub>11</sub> (Nr. 38)

Fr. Deut. 64-710

Iob 62-713

Is.  $40_{1-8}$ 

Zweite Woche:

Mo. Reg. I 11-23

Prov. 12-33

Ier. 1 1—10

Di. Reg. I 123-226

Prov. 21-310

Ier. 1<sub>11</sub>—2<sub>3</sub>

```
Armen. Lekt.
                              Syropal. Lekt.
Mi. Exod. 211-22
     Ioel 21-11
     Mich. 41-7
Do. Reg. I 321-418
     Prov. 311-413
     Ier. 231-316
Fr. Deut. 711—81
     lob 9_2 - 10_2
     Is. 40_{9-17}
                          Ioel 2_{12-20} (Nr. 40)
Dritte Woche:
Mi. Exod. 2<sub>23</sub>—\langle 3_{15} \rangle
     Inel \langle 2_{21} \rangle_{-32}
Fr. Deut. 811-910
     Iob 121-136
                          Is. 42<sub>17</sub>—43<sub>14</sub> (Nr. 42)
     Is. 42_{1-8}
                          Ioel 2_{21}—27 (Nr. 43)
Vierte Woche:
Mi. Exod. 316-22
     Ioel 31-8
Fr. Deut. 911-24
                          Deut. 10_{12}—11_{28} (Nr. 45)
                          Iob 16. 17 (Nr. 46)
     Iob 162-17
     Is. 4322-448
                          Is. 42<sub>5-10</sub> (Nr. 47)
Fünfte Woche:
Mi. Exod. 4_{1-21}
                         Exod. 8 (von wo an?)
                               -9 (Nr. 49)
     Ioel 39-21
                         Ioel 39-21 (Nr. 50)
Fr. Deut. 101-15
     Iob 192-29
     Is. 45_{1-13}
Sechste Woche:
Mi. Exod. 421-53
                         Exod. 10. 11 (Nr. 51)
     Zach. 99-16
                         Zach. 99—15 (Nr. 52)
Fr. Deut. 11<sub>10-25</sub>
                         Deut. 1228-143 (Nr. 53)
    Iob 21
                         Iob 21 (Nr. 54)
     1s. 46_3-47_4
                         Is. 43_{10-21} (Nr. 55)
```

Nach dem armen. Lekt. fanden alle Mittwochs- und Freitagsgottesdienste in der Sionskirche ("in holy Sion") statt (dieselbe Angabe [عن] hat das syropal. Lekt. beim Mittwoch und Freitag der 6. Woche), dagegen fand der Gottesdienst am Montag, Dienstag und Donnerstag der 2. Woche in der Auferstehungskirche ("in the holy Anastasis") statt. Alle Gottesdienste

Karwoche.

begannen nachmittags 4 Uhr ("at the tenth hour") | Im syropal. Lekt. fehlt infolge des Ausfalls zweier Blätter der Anfang und damit zugleich die Überschrift der Mittwochslektionen der 5. Woche; die erste der beiden Lektionen beginnt jetzt mit Exod. 8222. Infolge der Lücke läßt sich nicht bestimmen, ob diese Lektionen wirklich zum Mittwoch oder etwa zum Freitag der 5. Woche gehören; ich habe sie zum Mittwoch gestellt, weil sie den Mittwochslektionen des armen. Lekt. einigermaßen, den Freitagslektionen gar nicht entsprechen.

|           |                                        | — <del></del>                                                |                                                                             |
|-----------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|           | Armen. Lekt.                           | Syropal. Lekt.                                               | Griech. Typikon                                                             |
| Mo.       | Gen. 11-320                            | Gen. 1—3 (Nr. 60)                                            | Gen. $1_{1-13}$ (S. 40)                                                     |
|           |                                        | •                                                            | Prov. 1 <sub>20-33</sub> (S. 40)                                            |
|           |                                        |                                                              | Is. $5_{1-7}$ (S. $40$ )                                                    |
|           |                                        |                                                              | Ez. 11-20 (S. 42)                                                           |
|           |                                        |                                                              | Exod. 1 1-20 (S. 43)                                                        |
|           |                                        |                                                              | Iob 11—12 (S. 43)                                                           |
|           |                                        |                                                              | Gen. $2_{4-19}$ (S. $46)^{1}$ )                                             |
|           | <i>Prov.</i> $1_{1-9}$                 | Prov. $1_{1-9}$ (Nr. 61)                                     | $Is. 40_{1-8} (S. 46)$                                                      |
|           | Is. $40_{1-8}$                         | Is. $40_{1-8}$ (Nr. 62)                                      | Prov. 1 <sub>1-20</sub> (S. 46)                                             |
| Di.       |                                        |                                                              | Exod. 19 <sub>10—18</sub> 1 (S. 58)                                         |
|           |                                        |                                                              | Prov. 2 <sub>13—21</sub> (S. 58)                                            |
|           |                                        |                                                              | Os. $4_{1-6^1}$ (S. 58)                                                     |
|           |                                        |                                                              | Ez. 121-211 (S. 60)                                                         |
|           |                                        |                                                              | Exod. 25-10 (S. 60)                                                         |
|           | <i>a</i>                               | O 0 0 0T 00                                                  | Iob 1 13—22 (S. 60 f.)                                                      |
|           | Gen. 69-917                            | Gen. 69—919 (Nr. 63)                                         | Gen. $7_6 - 8_{21}$ (S. 63)                                                 |
|           | Prov. 9 <sub>1—11</sub>                | Prov. $9_{1-11}$ (Nr. 64)                                    | Prov. 9 <sub>1-11</sub> (S. 63)                                             |
| <b></b> - | Is. $40_{9-17}$                        | Is. $40_{9-17}$ (Nr. $65$ )                                  | Is. 40 <sub>9-17</sub> (S. 63)                                              |
| Mi.       |                                        |                                                              | Prov. 3 <sub>27-34</sub> (S. 74)                                            |
|           |                                        |                                                              | Os. $5_{13}^2$ — $6_3$ (S. 74)                                              |
|           |                                        | •                                                            | Ez. 23-33 (S. 76)                                                           |
|           |                                        |                                                              | Exod. 211—22 (S. 77)                                                        |
|           | Gen. 18 <sub>1</sub> -19 <sub>30</sub> | Gen 18 10 (N- cc)                                            | Iob 21—10 (S. 77)                                                           |
|           | Prov. 1 <sub>10—19</sub>               | Gen. 18 <sub>1</sub> -19 <sub>30</sub> (Nr. 66)              | Gen. 18 <sub>1</sub> —19 <sub>30</sub> (S. 78)                              |
|           | Zach. 11 11—14                         | Prov. $1_{10-19}$ (Nr. 67)                                   | Prov. $1_{10-19}$ (S. 78)                                                   |
| Dα        | Gen. $22_1 - \langle 18 \rangle$       | Zach. 11 <sub>11</sub> <sup>2</sup> — <sub>14</sub> (Nr. 68) | Zach. $11_{11}^2-14$ (S. 80)                                                |
| Do.       | Gen. 221—(18)                          | Gen. $22_{1-19}$ (Nr. 69)                                    | Gen. 22 <sub>1</sub> <sup>2</sup> —19 (S. 94)                               |
|           |                                        |                                                              | Ier. 11 18—12 15 (S. 95)*)                                                  |
|           |                                        |                                                              | Exod. 1910—19 (S. 97)                                                       |
|           |                                        |                                                              | Iob 38 1 <sup>2</sup> —42 5 (S. 97 f.) <sup>2</sup> )<br>Is. 504—11 (S. 98) |
|           | 1) Vgl. die erste Lekt                 | ion dieses Tages im armen                                    |                                                                             |
|           |                                        |                                                              |                                                                             |

Vgl. die erste Lektion dieses Tages im armen. und syropal. Lektionar.
 In Wirklichkeit werden diese Lektionen nur aus Ier. 11 18-12 5¹. 12 9²-11¹.
 und Iob 38 1²-21. 421-5 bestanden haben, vgl. oben S. 39. Das Typikon gibt stets nur den Anfang und Schluß der Lektionen an.

|     | Armen. Lekt.                       | Syropal. Lekt.                    | Griech. Typikon                                                              |
|-----|------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                    | • •                               | Exod. 30 <sub>22-33</sub> (S. 100)                                           |
|     |                                    |                                   | Reg. I 16 <sub>1-13</sub> <sup>1</sup> (S. 100)                              |
|     | $\langle Is. 61_{1-6} \rangle$     | Is. 61 <sub>1-11</sub> (Nr. 70)   | Is. $61_{1-6}$ (S. $100 f.$ )                                                |
|     | •                                  |                                   | Cant. $1_{2-4}$ (S. 101)                                                     |
| Fr. | Zach. 11 11-14                     | Zach. $11_{11^2-14}$ (Nr. 72)     | Zach. 11 10-13 (S. 146)                                                      |
|     |                                    |                                   | Zach. 13 <sub>4</sub> —9 (S. 148)                                            |
|     | Is. 39-15                          | Is. $39^2$ —15 (Nr. 74)           | Is. $39^2$ —15 (S. 148 f.)                                                   |
|     | Is. 504-9                          | Is. $50_{4-9}^{1}$ (Nr. 76)       | Is. $50_{4-9}$ (S. 150)                                                      |
|     | $Am. 8_{9-12}$                     | Am. 89-12 (Nr. 78)                | Am. $8_{9-12}$ (S. 150 Z. $24-26$ )                                          |
|     | Is. $52_{13}$ — $53^{1}$ )         | Is. 52 <sub>13</sub> —53 (Nr. 80) | Is. 52 <sub>13</sub> —53 (S. 152)                                            |
|     | $\langle Is. 63_{1-3} \rangle$     | Is. 63 <sub>1-7</sub> (Nr. 82)    | Is. $63_{1-6}$ (S. $152$ )                                                   |
|     | <i>Ier.</i> 11 <sub>18—21</sub> 1) | Ier. 11 <sub>18-20</sub> (Nr. 84) | Ier. 11 <sub>18-20</sub> (S. 154)                                            |
|     | Zach. $\langle 14_6 \rangle_{-11}$ |                                   | Zach. 1452-121 (S. 154)                                                      |
|     |                                    |                                   | Exod. 33 11—23 (S. 158)                                                      |
|     |                                    |                                   | Iob 42 12—17 c (S. 158)                                                      |
| a.  | a 1 2                              | O. 1 9 (NT., 60)                  | Is. 52 13—53 (S. 159)                                                        |
| Sa. | Gen. 1—3                           | Gen. 1—3 (Nr. 60)                 | Ez. 371—14 (S. 177)<br>Gen. 11—5 (S. 182)                                    |
|     | Gen. 22 <sub>1—18</sub>            |                                   | Is. 601—16 (S. 182)                                                          |
|     | $Exod. 12_{1-24}$                  | T 07 00)                          | Exod. 121—11 (S. 182)                                                        |
|     | Ion.                               | Ion. (Nr. 88)                     | Ion. (S. 182)<br>Ios. 5 1015 (S. 182)                                        |
|     | Exod. 1424—1521                    |                                   | Exod. 1320—1519 (S. 182 f.)                                                  |
|     | Is. 60 <sub>1—13</sub>             | Is. 60 (Nr. 87)                   | Soph. 38—15 (S. 183)                                                         |
|     | Iob 381—18                         |                                   | Reg. III 178—24 (S. 183)<br>Is. 61 10 <sup>2</sup> —62 5 (S. 183)            |
|     | Reg. IV 21-22                      |                                   | Gen. 22 12—18 (S. 183)                                                       |
|     | Ier. 3831-34                       |                                   | Is. 61 1—10 <sup>1</sup> (S. 183)                                            |
|     | Ios. 1 <sub>1</sub> —9             |                                   | Reg. IV 48-37 (S. 183)<br>Is. 63 11 <sup>2</sup> -64 5 <sup>1</sup> (S. 183) |
|     | Ez. 37 <sub>1—14</sub>             |                                   | Ier. 38 31—34 (S. 183)                                                       |
|     | Dan. 31-90                         |                                   | Dan. 31—? (S. 183)                                                           |

Nach dem armen. Lekt. fanden die Gottesdienste, in welchen die alttestamentlichen Lektionen gelesen wurden2), am Montag, Mittwoch und Donnerstag "in the holy shrine of the city" statt, am Freitag "in holy Golgotha" (vgl. aber unten Anm. 1), am Samstag in der Auferstehungskirche. Beim Dienstag nennt die ältere armenische Hs. keinen Ort; die jüngere hat "auf dem Ölberg" (vgl. Typikon S. 60 Z. 18: Dienstag Nachm.

<sup>1)</sup> Die beiden Lektionen Is. 5213-53 und Ier. 1118-21 kommen an demselben Tage nochmals vor, nur etwas verkürzt und in umgekehrter Reihenfolge: Ier. 11 18—20. Is. 53 (Conybeare S. 522 Z. 12f.). Davor steht die Anweisung: "And then they go up into the church at the tenth hour". Es handelt sich also um einen zweiten Gottesdienst an anderer Stätte, denn die oben im Text angeführten Lektionen werden "in holy Golgotha" gelesen.

2) Daneben kommen Gottesdienste an anderen Stätten ohne alttestamentliche

Lektionen vor. Diese lasse ich unberücksichtigt.

3 Uhr εἰς τὸ ἄγιον ὄρος τῶν Ἐλαιῶν). Der Gottesdienst begann am Dienstag. Mittwoch und wohl auch am Montag, wo die Zeitangabe fehlt, wie in der Quadragesima nachmittags 4 Uhr ("at the tenth hour"), am Donnerstag aber schon um 1 Uhr ("at the seventh") hour"; dieselbe Angabe auch im syropal. Lekt.) und am Freitag mittags ("at the sixth hour"; ein zweiter Gottesdienst an anderer Stätte begann nachmittags 4 Uhr, s. oben S. 65 Anm. 1). Am Samstag begann der Gottesdienst abends ("at eventide") und wurde mit dem Anzünden der Lichter eröffnet; die alttestamentlichen Lektionen dauerten bis Mitternacht, dann folgten je eine Lektion aus dem Apostel (Cor. I 151-11) und dem Evangelium (Matth. 28) und die Darbringung des eucharistischen Opfers. Sonst ist noch zu bemerken, daß die alttestamentlichen Lektionen am Donnerstag nach ausdrücklicher Angabe in der Katechumenenmesse gelesen wurden; die sich anschließende Messe der Gläubigen hatte vor der Darbringung des Opfers nur neutestamentliche Lektionen (Cor. I 1123-32. Matth. 2620-39). Übrigens sind der Gründonnerstag und der Karsamstag die beiden einzigen Tage im ganzen Lektionar, an welchen eine Darbringung des Opfers erwähnt wird | Im Typikon stimmen die in Petit gesetzten Lektionen mit denjenigen der gewöhnlichen Lektionare, wie wir sie in Kap. I kennen gelernt haben, überein und werden auch zu denselben Zeiten gelesen, z. B. am Montag Ez. 11-20 πρωί, Exod. 11-20 und Iob 11-12 έσπέρας. Die diesen vorangehenden Lektionen werden vor ihnen morgens, die ihnen folgenden nach ihnen abends gelesen. Die Stätte des Gottesdienstes wechselt, z. B. S. 41 Z. 2 sic to arion Karlon, S. 43 Z. 8 en τῷ ναῷ τοῦ άγίου Κωνσταντίνου.

#### Pfingsten

hat nur im syropal. Lekt. und in der jüngeren Hs. des armen. Lekt., welche eine in Armenien erfolgte Überarbeitung des Lektionars enthält (vgl. oben S. 61 Anm. 1), alttestamentliche Lektionen und zwar, was allein schon gegen die Ursprünglichkeit beweist, für den Festtag selbst, nicht für den Vorabend. Es sind im syropal. Lekt.: Is. 25. Ioel 228—38 (Nr. 93. 94), in der armen. Hs.: Prov. 1130—124. Zach, 210—13. Is. 527—10 (Conybeare S. 525 Anm. e).

# Gedächtnistage.

Nur das armen. Lekt. hat folgende Gedächtnistage, deren Bezeichnung ich zur Sicherheit mit Conybeares eigenen Worten gebe:

- 1. Mai: Commemoration of Jeremiah the prophet in Anathoth: Ier.  $1_{1-10}$ . Ier. 45
- 27. Juni: Deposition (lit. laying down) of Zechariah the prophet: Zach. 37—(49)
- 14. Juni (so; in der jüngeren Hs. fehlend): of Elisha the prophet: Reg. IV 13<sub>14-21</sub>

<sup>1)</sup> Die jüngere Hs. setzt dafür "sixth" ein, wie sie überhaupt die Zeitangaben öfters ändert.

- 2. Juli: of the Tabernacle which was in Kirjath-jearim: Reg. I 6<sub>18</sub>—7<sub>2</sub> 1). Reg. II 2) 6<sub>12</sub>—19
- 6. Juli: Deposition of Isaiah the prophet: Is. 61-10
- 1. August (dies Datum ist im Lekt. selbst als allgemein bekannt nicht angegeben): Martyrdom of Eleazar: Mac. II 6<sub>18</sub>—7<sub>41</sub>
- 15. August: Day of Mariam Theotokos (Gottesdienst at the third milestone of Bethlehem): Is. 7<sub>10-15</sub>
- 25. Dezember: of David and Jacobus<sup>3</sup>) (Gottesdienst in holy Sion): Reg. II 5<sub>1-10</sub>.

### Kap. IV. Alttestamentliche Fastenlektionen bei den Kopten.

Unter den koptischen (bohairischen) Hss. der Göttinger Universitäts-Bibliothek befinden sich zwei früher als Cod. orient. 125, 15 und 125, 9, jetzt als Kopt. 8 und 44) bezeichnete Bände, die von denselben Händen geschrieben sind, unmittelbar aneinander anschließen und zusammen ein Lektionar für die Fastenzeit vom Beginn des dreitägigen Ninivefastens bis zum Palmsonntag enthalten 5). P. de Lagarde hat im ersten Hefte seiner Orientalia (Abhandl. d. K. Ges. d. Wiss. z. Gött. 24 [1879]), S. 39—43 und 12—16 den Inhalt der beiden Bände vollständig angegeben. Leider sind sie sehr jung, ja viele Blätter sind erst vor kaum hundert Jahren zur Ergänzung der Lücken hinzugefügt. Trotzdem lohnt es sich wohl, auch aus diesem Lektionssystem die alttestamentlichen Lektionen auszuheben 6). Dabei unterscheide ich die ganz jungen

<sup>1)</sup> Conybeare: 618—72. Aber Kap. 6 hat nur 21 Verse, also muß ein Druckfehler vorliegen. Auch der Beginn mit 618 könnte verdächtig scheinen, aber die Lektion wird nicht mit dem vollen Verse beginnen, sondern mit einem Exzerpt daraus

<sup>2)</sup> Conybeare hat "IV" statt "II". Das ist sicher falsch, da nur II 612—19 zur Festfeier paßt.

<sup>3)</sup> Gemeint ist Jacobus der Bruder des Herrn, s. den armenischen Kalender bei Conybeare S. 532.

<sup>4)</sup> Verzeichniß der Hss. im preußischen Staate. I: Hannover. 3: Göttingen. Bd. 3 (1894), S. 391 f. und 390.

<sup>5)</sup> Die beiden Bände sind jetzt so geteilt, daß der erste (Kopt. 8) noch den Anfang des Freitags der 4. Woche des großen Fastens enthält, und der zweite (Kopt. 4) mit der Fortsetzung desselben Tages beginnt. Aber diese Teilung rührt erst von dem vor etwa 100 Jahren lebenden Ergänzer der defekten Hs. her und ist von ihm nur deshalb eingeführt, weil er die beiden Bände möglichst gleich dick machen wollte (225 und 226 Blätter). Auf eine sinngemäßere Teilung weist die ältere koptische Foliierung (s. Lagarde, Orientalia I, S. 38 und 12) hin. Sie setzt auf Bl. 186 des ersten Bandes mit A neu ein (a fehlt, da Bl. 185 vom Ergänzer herrührt) und läuft vom ersten Bande, der mit au schließt, in den zweiten Band, der mit au beginnt, hinüber. Nach dieser Foliierung sollte der erste Band bis zum Schluß der 3. Woche des großen Fastens gehn und der zweite mit der 4. Woche beginnen.

<sup>6)</sup> Die daneben stehenden neutestam. Lektionen bleiben unberücksichtigt.

Ergänzungen (Kopt. 8 Bl. 1-16. 68-71. 96. 97. 107. 167-185. 202-204. 210; Kopt. 4 Bl. 9-29. 32-35. 57-77. 103-226) von den älteren Bestandteilen durch Petitsatz. - Alle Lektionen werden morgens gelesen, nur die allererste am Vorabend des Ninivefastens.

```
Ninivefasten:
```

- 1. Tag Ion. 11-21
- 2. Tag Ion. 22-11
- 3. Tag Ion. 3. 4. (nur der Anfang gehört noch der Ergänzung an)
- 1. Woche des großen Fastens:

Mo. Anfang der Geschichte Moses, frei nach Exod. erzählt

Is. 12-18

Di. Is. 1<sub>19</sub>—2<sub>3</sub><sup>1</sup> Zach. 87-13

Mi. Is. 232-111

Ioel 212-26 Do. Is. 2112-21

Zach. 819-23 Fr. Deut. 632-7

Is. 31-141

2. Fastenwoche:

Mo. Exod. 36-14 Is. 42-571

Di. Iob 192-26 Is. 572—16

Mi. Exod. 211-20

Is. 517—25 Do. Deut. 5<sub>15-22</sub>

Is. 61—12

Fr. Deut. 81-94 (Anfang ergänzt)

Reg. I 17<sub>16-54</sub>. 18<sub>6-9</sub>

Is.  $7_{1-14}$ 

Tob 11

3. Fastenwoche:

Mo. Prov. 120-33 Is. 8<sub>13</sub>—9<sub>7</sub>

Di. Prov. 21-15 Is. 10<sub>12</sub>—21

Mi. Exod. 419-613 Ioel 221-27 Is.  $9_9-10_4$ 

Iob 12-14

Do. Prov. 2162-34 Is. 11<sub>10</sub>-12<sub>2</sub>

Fr. Deut. 97-1011 Reg. I 23<sub>26</sub>—24 Is. 13<sub>2—13</sub>

Tob 15

4. Fastenwoche:

Mo. Gen.  $27_{1-41}$  (Anfang ergänzt)

> Is. 1424-32 Iob 16, 17

Di. Gen. 28<sub>10-22</sub> Is.  $25_1 - 26_9^1$ 

Iob 18 Mi. Exod. 7<sub>14</sub>—8<sub>18</sub> (Anfang er-

gänzt) Ioel 228-321 Iob 19

Is. 2621-279

Do. Gen. 32<sub>1</sub><sup>2</sup>—80 Is. 28<sub>14</sub>—22 Iob 20

Fr. Deut. 10<sub>12</sub>—11<sub>28</sub> Is.  $29_{13-17}^1$ .  $42_{8}^2-12^1$ 

Iob 21

5. Fastenwoche:

Mo. Prov. 35-18 Is. 37 33-38 6 Iob 22

Di. Prov. 3<sub>19</sub>-4<sub>9</sub> (Schluß ergänzt)

Is. 401-8 lob 23. 24 (Lagarde versehentlich: Iob 25. 26) Mi. Exod. 820-99 Is. 4142-14 Ioel 39-21 Iob 25. 26 Do. Prov. 410-221 Is.  $269^2 - 20$ Fr. Deut. 1129-1224 Reg. III 172-24 Iob 322-16 6. Fastenwoche: Mo. Prov. 81-11 Is. 44<sub>21</sub>—28 Di. Prov. 8<sub>12-21</sub><sup>1</sup> Is. 45<sub>1-10</sub> Mi. Exod. 10. 11 Is. 45<sub>18</sub>—25 Iob 381-211 Do. Reg. IV 48-251 Is. 43<sub>10-21</sub> Fr. Gen. 221-18 (nur der Anfang ist noch von älterer Hand)

Is. 45 11-17 Prov. 9 12-18 c lob 36, 37 7. Fastenwoche: Mo. Prov. 101-16 Is. 48 17-49 4 Iob 381-36 Di. Prov. 1017-31 Is. 4962-101 Iob 38 37 - 39 30 Mi. Prov. 1032-11131 Is. 581-111 Iob 3931-41 Do. Prov. 11 132-26 Is. 65 8-161 Iob 421-6 Fr. Gen. 4933-50 Prov. 11 27-12 111 Is. 66 10-24 Iob 427—17 (ohne die im Griech. über den hebr. Text überschießenden Verse 17a-e) Sa. Gen. 491-12 Is. 409-311 Soph. 314-19 Zach. 99-151

Hier enden die Göttinger Bände; die Karwoche fehlt leider. Ein koptisches Lektionar für die Karwoche liegt in der um 1400 n. Chr. geschriebenen sahidischen Hs. Borgian. copt. 99 (jetzt in der Vaticana) vor. Eine genaue Angabe ihres Inhalts gibt Zoega, Catalogus codicum copticorum (1810), S. 189-192, vgl. auch Ciasca, S. Bibliorum fragmenta copto-sahidica 1 (1885), S. XXVI— XXVIII. Leider hat Zoega nicht angegeben, für welche Gottesdienste die Lektionen bestimmt sind, und bei ihrer großen Zahl - es sind mehr als 60 Stücke aus dem A. T. — und dem etwas bunten Wechsel der alt- und neutestamentlichen Lektionen wage ich die verschiedenen Tage nicht voneinander abzugrenzen. Ich begnüge mich daher mit der Feststellung, daß das Lektionssystem dieser Hs. manche Berührungen mit dem jerusalemischen zeigt; gleich die ersten erhaltenen Lektionen - am Anfang sind 20 Blätter ausgefallen - decken sich fast völlig mit den jerusalemischen Karmontagslektionen: Gen. 38-24 (der Anfang fehlt). Is 401<sup>†</sup>. 2-5. Prov. 1<sub>1-9</sub>, vgl. Jerusalem (oben S. 64) Gen. 1-3<sub>(20)</sub>. Prov. 1<sub>1</sub>-. Is. 40<sub>1-8</sub>.

# Kap. V. Beiträge zum Verständnis der griechischen Lektionssysteme.

§ 1. Herkunft des in Kap. I und II vorgeführten Lektionssystems aus Konstantinopel.

In Kap. III und IV haben wir Lektionssysteme Palästinas und Ägyptens kennen gelernt. Zeigen diese auch gewisse Berührungen mit dem in Kap. I und II vorgeführten System, auf das es uns besonders ankommt, so überwiegen doch die Unterschiede so sehr, daß wir zuversichtlich annehmen dürfen, das System von Kap. I und II gehöre weder Palästina noch Ägypten an.

Dagegen weist eine Reihe von Indizien auf Konstantinopel als die Heimat dieses Systemes hin:

- 1) Die Hs. 272 ist aus Konstantinopel nach Paris gekommen. Allzu großes Gewicht darf man darauf allerdings nicht legen, da in der Hauptstadt vieles aus den Provinzen zusammengeflossen ist.
- 2) Die Hs. 273 ist von oder für einen σπαθάριος κουβικουλάριος geschrieben (s. oben S. 42). Auch dabei denkt man zuerst an Konstantinopel.
- 3) Die besonders reichhaltige Hs. 308 zeigt gerade in dem, was ihr eigentümlich ist, spezifisch konstantinopolitanische Züge. Am 1. Sept. ist unter anderem das Gedächtnis eines großen Brandes, der, wahrscheinlich im Jahre 462 (Nilles I, S. 268), in Konstantinopel wütete. Am 26. Okt. wird eines großen Erdbebens gedacht, das im Jahre 740 Konstantinopel heimsuchte (Nilles I, S. 308), und am 17. März eines anderen Erdbebens, welches auch im konstantinopolitanischen Typikon vorkommt (s. oben S. 49) und daher gewiß gleichfalls Konstantinopel angehört. Am 11. Mai werden die γενέθλια τῆς πόλεως d. h. Konstantinopels gefeiert. Auch das Fest des Gregor v. Nazianz, der in Konstantinopel Erzbischof war und dort besonders verehrt wurde, am 25. Jan., und noch mehr das Gedächtnis der Überführung der Reliquien des Johannes Chrysostomus nach Konstantinopel am 27. Jan. (neben dem Chrysostomustage 13. Nov., der sich auch nur in 308 findet) weisen auf Konstantinopel hin.
- 4) Das öfters erwähnte, von A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskich rukopisej 1 (Kiev 1895), S. 1—152 herausgegebene konstantinopolitanische Typikon aus dem IX./X. Jahrh. hat nicht nur alle soeben bei 308 genannten Gedächtnistage<sup>1</sup>), sondern, wie ich durch Vergleichung aller für die Fastenzeit angegebenen Lektionen

<sup>1)</sup> Der Anfang des Typikon mit der Überschrift des 1. Sept. fehlt. Damit ist auch die Erwähnung des großen Brandes ausgefallen. Die übrigen Gedächtnistage finden sich bei Dmitrievskij S. 17. 55. 70 f. 45. 46. (23.)

(Dmitrievskij S. 111-133) festgestellt habe, auch dasselbe Lektionssystem.

Hiernach kann es keinem Zweifel unterliegen, daß dies System um 900 in Konstantinopel herrschte. Wie weit es damals schon außerhalb der Hauptstadt verbreitet war, kann ich vorläufig nicht feststellen. Später ist es, ebenso wie der Luciantext des Psalters und des N.T. (s. meine Sept.-Stud. 2 [1907], S. 237), in der ganzen orthodoxen Kirche durchgedrungen und noch heutigen Tages maßgebend. Einen lehrreichen Beweis für sein allmähliches Vorwärtsdringen liefert das Jerusalemer Typikon vom J. 1122, aus dem ich in Kap. III die alttestamentlichen Lektionen der Karwoche mitgeteilt habe; denn es verbindet die konstantinopolitanischen Lektionen, die ich auf S. 64f. durch Petitsatz gekennzeichnet habe, mit den altjerusalemischen Lektionen 1), setzt aber am Karsamstag, wo sie sich wegen zu großer Ähnlichkeit (vgl. unten S. 73) nicht miteinander verbinden ließen, die konstantinopolitanischen an die Stelle der altjerusalemischen 2).

Demnach werde ich das in Kap. I und II vorgeführte Lektionssystem künftig als das konstantinopolitanische bezeichnen. Die Grundzüge des Systems stammen allerdings, wenn ich recht sehe, nicht aus Konstantinopel, sondern, wiederum wie der von Konstantinopel aus im ganzen Reiche verbreitete Luciantext des Psalters und des N.T., aus Antiochia. Aber seine jetzige Ausbildung dürfen wir mit Sicherheit Konstantinopel zuschreiben.

# § 2. Ostervigilie.

Ich beginne nunmehr mit der Besprechung der einzelnen Tage und Zeiten, welche alttestamentliche Lektionen aufweisen, und fange mit der Ostervigilie an, weil diese die Hauptkeimzelle ist, aus der sich die Lektionssysteme entwickelt haben.

"Zur altchristlichen Osterfeier", sagt Ed. Schwartz, Osterbetrachtungen in der Ztschr. f. d. neutestam. Wiss. 7 (1906), S. 16, "gehören drei Dinge: das Fasten vor Ostern, die Vigilie in der Osternacht und das Brechen des Fastens am Schluß der Vigilie". Das Fasten ist ein Zeichen der Trauer, daher bildet "vigilia paschae" den Gegensatz zu "hilaria paschae" G. Morin, Anecdota Maredsolana 1 (1893), S. 202 = "laetatio diei paschae resurrectionis" Migne Patr. lat. 86, Sp. 615/6. Man fastet und trauert, wie schon Tertullian sagt, wegen der Fortnahme des Bräutigams (Matth. 915 und Parallelen) und bereitet sich dadurch

2) Vgl. ferner unten § 6 Schluß.

<sup>1)</sup> Auch noch andere Lektionen kommen hinzu, z.B. am Karmontag Prov. 1 20—33 und Is. 51—7. Über ihre Herkunft vermag ich nichts zu sagen.

zugleich auf das Kommen des Herrn vor. Zu dieser Stimmung schienen alttestamentliche Lektionen besonders gut zu passen: denn im A.T. ist der Herr noch nicht selbst da, wird aber schon angekündigt und von den Frommen sehnlichst erwartet. Daher finden wir im jerusalemischen, konstantinopolitanischen und auch in den abendländischen Lektionssystemen für die Ostervigilie alttestamentliche Lektionen vorgezeichnet. Und höchst charakteristisch ist es. daß diese Lektionen nach dem armenischen Lektionar, der ältesten Quelle für die jerusalemische Praxis, genau bis Mitternacht dauern und dann durch neutestamentliche abgelöst werden (s. oben S. 66 Z. 8 ff.). Mit Mitternacht beginnt hier der Ostersonntag, wie die sich an die neutestamentlichen Lektionen anschließende Darbringung des eucharistischen Opfers beweist. Die alttestamentlichen Lektionen gehören also nur der Zeit an, wo man das Heil erwartet; sobald es da ist, tritt das Neue Testament an die Stelle des Alten 1).

Die Vigilie fand nicht überall zu derselben Zeit statt, dauerte aber überall sehr lange, z. B. in Jerusalem vom Anbruch des Abends bis Mitternacht (s. oben S. 66). Infolgedessen mußte man auch viele Lektionen haben, und so ist es gewiß kein Zufall, wenn Cyprian gerade in der Ostervigilie neben dem angestellten Lektor noch eine außerordentliche Hülfskraft heranzog<sup>2</sup>). Daraus erklärt es sich, daß die Ostervigil sowohl in Jerusalem als in Konstantinopel die größte Zahl alttestamentlicher Lektionen aufweist, die an jedem der beiden Orte überhaupt an irgend einem Tage vorkommt. Im altjerusalemischen System sind es zwölf, und dieselbe Zahl kehrt in dem von G. Morin herausgegebenen Liber comicus (Anecdota Maredsolana 1 [1893], S. 171-201) und anderen lateinischen Lektionaren wieder, was auf sehr alte Überlieferung schließen läßt. Im konstantinopolitanischen System ist die Zahl auf sechzehn gesteigert; davon kommen allerdings nur funfzehn auf die eigentliche Vigil, während eine (Ez. 371-14) dem Morgen des Karsamstags zugewiesen ist, aber diese ist gewiß erst nachträglich auf den Morgen verlegt, da sie, wie wir gleich sehen werden, in Jerusalem und im Abendlande in der Vigil gelesen wird.

Aber nicht nur die Menge, sondern zu einem guten Teil auch die Wahl der Lektionen geht auf sehr alte Überlieferung

<sup>1)</sup> Schon in der Schilderung der Ostervigilie in der syrischen Didascalia ed. Lagarde c. 21 (S. 93 Z. 7) stehen "die Lesungen der Propheten", d. h. des A. T., vor dem "Evangelium"; aber es folgen noch die "Psalmen", und die Ausdrucksweise ist so unbestimmt, daß man nicht sicher auf die Reihenfolge schließen kann.
2) Cypriani epist. 29, zitiert von H. Achelis, Das Christentum in den ersten drei Jahrhunderten 2 (1912), S. 67 Anm. 3.

zurück. Denn auch darin stimmen Jerusalem, Konstantinopel und das Abendland in einem sonst unerklärlichen Maße überein. Nach L. Duchesne, Origines du culte chrétien, 4. éd. (1908), S. 316 haben alle lateinischen Riten mit nur geringen lokalen Differenzen folgende Lektionen in der Ostervigilie: 1) la Création, 2) le Déluge, 3) la Tentation d'Abraham, 4) le Passage de la mer Rouge, 5) la Vision d'Ezéchiel, 6) l'histoire de Jonas, 7) celle de la statue de Nabuchodonosor, 8) quelques passages des prophètes, comme celui où Isaïe prédit le baptême et chante la vigne du Seigneur, 9) le Testament de Moïse, 10) l'Institution de la Pâque. Die meisten dieser Stücke kehren in Jerusalem und Konstantinopel wieder, nur ist in Konstantinopel, wie schon bemerkt, eins auf den Morgen des Karsamstags verlegt. Es entsprechen sich

```
Duchesne
                   Jerusalem
                                                     Konstantinopel
Nr. 1^{1}
           Nr. 1 (Gen. 1-3)
                                               έσπ. α' (Gen. 1_{1-5(13)})
                 2 (Gen. 22<sub>1-18</sub>)
                                                     \iota' (Gen. 22_{1-18})
                5 (Exod. 1424-1521)
                                                     \varsigma' (Exod. 13_{20}—15_{1(19)})
               11 (Ez. 37_{1-14})
                                               πρωΐ
                                                       (Ez. 37_{1-14})
                 4 (Ion.)
                                               έσπ. δ' (Ion.)
                                                    ιε' (Dan. 31-51)
               12 (Dan. 3_{1-90})
                 3 (Exod. 12_{1-24})
                                                     \gamma' (Exod. 12<sub>1-11</sub>).
```

Nur in der Abgrenzung der Lektionen differieren Jerusalem und Konstantinopel in einigen Fällen; doch bestehen zwei dieser Differenzen (bei Exod. 15 und Dan. 3) lediglich darin, daß bei den jerusalemischen Lektionen die ihnen folgenden Oden hinzugerechnet sind, bei den konstantinopolitanischen dagegen nicht (s. oben S. 41; vgl. auch S. 56 Z. 1—5). — Unbestimmt spricht Duchesne Nr. 8 von "quelques passages des prophètes". Die beiden Beispiele, die er anführt, kommen in Jerusalem und Konstantinopel nicht vor, aber beide Orte stimmen in zwei anderen Prophetenlektionen überein:

Jerusalem Konstantinopel Nr. 6 (Is. 
$$60_{1-13}$$
)  $\stackrel{\text{\'eom.}}{\text{}}$   $\beta'$  (Is.  $60_{1-16}$ )  $\stackrel{\text{\reom}}{\text{}}$   $9$  (Ier.  $38_{31-34}$ )  $\stackrel{\text{\reom}}{\text{}}$   $t\delta'$  (Ier.  $38_{31-34}$ ).

Die Gründe für die Wahl der überall wiederkehrenden Lektionen sind durchweg leicht zu erkennen. Die Schöpfung, z. T. mit dem Sündenfall verbunden, ist das Gegenstück und die Voraussetzung der Erlösung. Die Opferung Isaaks ist ein Typus der Opferung des eingebornen Sohnes<sup>2</sup>). Der Durchzug

<sup>1)</sup> Im Liber comicus (Morin, Anecd. Mareds. 1, S. 171—176) Gen. 1—3, auf zwei Lektionen verteilt; im Missale mixtum bei Migne Patr. lat. 85, Sp. 446—448 nur Gen. 11—23.

<sup>2)</sup> Vgl. die unten in § 9 angeführte Stelle aus Pseudo-Augustin.

durchs Rote Meer ist ein Typus der Taufe, die nach allgemein altchristlicher Praxis gerade in der Ostervigilie besonders gern den Bewerbern erteilt wurde. Die Vision Ezechiels von den wiedererweckten Totengebeinen und die Geschichte des Jonas, deren Vorlesung in der Karwoche schon Ambrosius in seinem 20. Briefe vom Jahre 385 bezeugt 1), sind Weissagung und Typus der Auferstehung. Die Geschichte von der Bildsäule Nebukadnezars zeigt die wunderbare Rettung der Frommen, die den heidnischen Götzendienst nicht mitmachen, aus dem Rachen des Todes; sie soll die Täuflinge zur Treue im Glauben mahnen. Endlich das Pascha ist ja das alttestamentliche Vorbild von Ostern.

Auch die nur Jerusalem und Konstantinopel gemeinsamen Lektionen erklären sich leicht. Is. 60 beginnt mit φωτίζου φωτίζου, dabei dachte man wohl vor allem an die Taufe, den φωτισμός. Ier. 38<sub>31—34</sub> schildert den neuen Bund und eignete sich daher gleichfalls für die Täuflinge, welche in den neuen Bund eintraten.

Ebenso würde es nicht schwer fallen, die Beziehungen der Sonderlektionen der einzelnen Riten zu dem Auferstehungs- und Tauffeste aufzuzeigen. Doch will ich mich dabei nicht aufhalten, sondern nur noch darauf aufmerksam machen, daß Konstantinopel zu der Lektion aus Is. 60, die ihm mit Jerusalem gemein ist, noch drei Lektionen aus Is. 61—64 hinzugefügt hat.

### § 3. Andere Vigilien.

Der uralten Ostervigilie sind später andere Vigilien nachgebildet. Die Einführung der Vigil bedeutete stets eine Auszeichnung des betreffenden Festes; es bekam dadurch eine Stellung, die sich der des höchsten Festes mehr oder weniger näherte.

Im jerusalemischen Lektionssystem, wie es uns im altarmenischen Lektionar vorliegt, finden wir diese Auszeichnung nur beim Epiphaniasfeste, wiederum ein Beweis für das hohe Alter dieses Systems. Während aber Ostern zwölf alttestamentliche Lektionen hat, hat Epiphanias nur elf; dadurch wird es als nicht ganz auf gleicher Höhe mit Ostern stehend charakterisiert. Sehr deutlich verrät sich die jerusalemische Epiphaniasvigil als Nachbildung der Ostervigil: sie hat am Anfang und Schluß dieselben Lektionen wie die Ostervigil, Gen. 1—3 (20) und Dan. 31—90, und auch in der

<sup>1)</sup> Epist. 20 § 25 = ed. Maur. 2 (1690), Sp. 858: Sequenti die lectus est de more liber Ionae. Gemeint ist der Karfreitag, s. G. Rauschen, Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius d. Gr. (1897), S. 488 f.

Mitte stimmt sie mit der Ostervigil in Exod. 1424—1521 überein. Epiphanias ist wie Ostern ein altes Tauffest, daher konnte man gewisse Lektionen einfach von Ostern auf Epiphanias übertragen. Dagegen fehlen bei Epiphanias naturgemäß die Texte, welche sich auf die Opferung des eingebornen Sohnes und die Auferstehung beziehen, und es treten dafür Texte ein, welche die Erscheinung des Messias ankündigen.

In der jüngeren Ausgestaltung des jerusalemischen Systems, wie wir sie im syropalästinischen Lektionar finden, sind zur Epiphaniasvigil noch die Vigilien vor Weihnachten und den "Kalendae" hinzugekommen; s. oben S. 62, wo bereits gezeigt ist, daß beide jüngere Zusätze sind. Die Weihnachtsvigil erscheint hier als eine rudimentäre Nachbildung der Oster- und Epiphaniasvigil; die einzige Lektion, die für sie angegeben wird, ist wiederum Gen. 1-3. Die Vigil der Kalendae lehnt sich an die Epiphaniasvigil an: eine Lektion, welche das altarmenische Lektionar in der Epiphaniasvigil hat, Is. 354-8, ist im syropalästinischen Lektionar etwas verlängert als Is. 351-10 auf die Vigil der Kalendae übertragen, und es sind drei andere Is.-Lektionen hinzugefügt (darunter Is. 401-8 aus demselben Kapitel wie die Epiphaniaslektion Is. 40<sub>10-17</sub> im altarmenischen Lektionar). - Sonst ist noch bemerkenswert, daß das Buch Ionas nach dem syropalästinischen Lektionar nicht nur in der Ostervigil, soudern auch in der Epiphaniasvigil gelesen wird. Auch das muß jung sein, da die Geschichte des Jonas wohl für Ostern, aber nicht für Epiphanias typische Bedeutung hat. Es zeigt aber wieder, wie die Lektionen von der Ostervigil auf andere Vigilien übertragen sind.

Im koptischen Lektiones ystem hat der Samstag vor Palmarum alttestamentliche Lektionen. Sie werden jetzt wie fast alle koptischen Lektionen morgens gelesen (s. oben S. 68), aber dies muß sekundär sein. Ursprünglich sind sie zweifellos für die Vigilie des Palmsonntags bestimmt gewesen. Denn sie gehören nicht in die Reihe der übrigen Fastenlektionen, da die Samstage bei den Kopten sonst ebensowenig alttestamentliche Lektionen haben wie in Jerusalem und Konstantinopel. Auch finden wir drei von den vier Lektionen in Konstantinopel als Vorabendlektionen wieder: Gen. 49<sub>1-12</sub> (in Konstantinopel nur 49<sub>1-2</sub>. 8-12). Soph. 3<sub>14-19</sub>. Zach. 9<sub>9-15</sub>. Das Vorhandensein der Palmarumvigil im koptischen System beweist, daß das Vigilwesen in ihm erheblich weiter ausgebildet war als im jerusalemischen. Wie weit diese Ausbildung ging, läßt sich vorläufig nicht sagen, da die Quellen der koptischen Liturgie noch zu wenig ausgeschöpft sind. Doch lehrt uns E. W.

Lane, Account of the manners and customs of the modern Egyptians 2 (1836), S. 324, daß dem Weihnachts-, Epiphanias- und Osterfeste noch neuerdings eine nächtliche Feier in alter Weise voraufging: "the church-prayers are performed at night: that is, in the night preceding the day of festival".

Im konstantinopolitanischen Lektionssystem ist das Vigilwesen sehr ausgebildet. Weihnachten, Epiphanias, Himmelfahrt, der Sonntag vor Pfingsten, der Pfingstsonntag und der Sonntag nach Pfingsten, sowie eine Reihe unbeweglicher Feste (1. 8., 13. und 14. Sept., 25. März, 6. Aug., auch der 29. Juni, der jedoch neutestamentliche Lektionen hat, vgl. oben S. 31) haben in allen benutzten Hss. ihre Vigilien, und dazu kommen in den einzelnen Hss. noch weitere Festtage hinzu, besonders viele in 3081). Unter allen Vigilien ragen aber die vor Weihnachten und Epiphanias weit hervor. Denn während die übrigen nur mit drei alttestamentlichen Lektionen ausgestattet sind, hat Weihnachten acht und das ältere und höhere Epiphaniasfest sogar sechzehn alttestamentliche Lektionen, also ebenso viele wie Ostern (s. oben Dadurch ist Epiphanias mit Ostern, hinter dem es im jerusalemischen System um eine Lektion zurückblieb, auf völlig gleiche Stufe gestellt, während Weihnachten nur halb so hoch steht.

Hinsichtlich der Wahl der Lektionen können wir beim konstantinopolitanischen System ähnliche Beobachtungen machen wie beim jerusalemischen. Zwei von den drei Lektionen, welche die jerusalemische Epiphaniasvigil aus der Ostervigil übernommen hatte, sind auch in der konstantinopolitanischen Epiphaniasvigil, nur etwas modifiziert, aus der Ostervigil übernommen:

|            | Jerusalem                | Konstantinopel                                |
|------------|--------------------------|-----------------------------------------------|
| Ostern     | Gen. 1—3                 | Gen. 1 <sub>1-5 (13)</sub>                    |
|            | Exod. 1424—1521          | Exod. 13 20—15 1 (19)                         |
| Epiphanias | Gen. 1-3 <sub>(20)</sub> | Gen. 1 <sub>1—13</sub>                        |
|            | Exod. 1424-1521          | Exod. 14 <sub>15—18.21—23.27—29</sub> 1 (dann |
|            |                          | als nächste Lektion Exod.                     |
|            |                          | $15_{22}$ — $16_{1}$ ).                       |

<sup>1)</sup> Übrigens ist zu bemerken, daß die Vigil dabei in der Regel zu einer kürzeren Vorfeier am vorhergehenden Abend zusammengeschrumpft ist. In den Menäen ist das Prinzip der abendlichen Vorfeier so ausgebaut, daß jeder Tag mit dem Abend beginnt. Im letzten Grunde stammt dieser Beginn des Festtages mit dem vorhergehenden Abend natürlich von den Juden und aus dem A. T. (Gen. 15.8 etc.). Vgl. auch Didascalia syr. ed Lagarde c. 21 Schluß (S. 95 Z. 12 f.), wo als Grundsatz ausgesprochen wird, daß die dem Sonntag vorangehende Nacht zum Sonntag gehört. — Bei den Wochentagen der Fastenzeit kommt dagegen τρωί νοι έσπέρας.

Ein Zufall ist hier um so sicherer ausgeschlossen, als die jerusalemische und die konstantinopolitanische Epiphaniasvigil sonst sehr verschieden sind (nur in Is. 35 [4-8] stimmen sie noch überein). Auch im übrigen erweist sich die konstantinopolitanische Epiphaniasvigil als Nachbildung der konstantinopolitanischen Ostervigil: die Ostervigil hat zwei Geschichten von Totenerweckungen aus dem Leben der Propheten Elia und Elisa, die Epiphaniasvigil vier andere Geschichten aus dem Leben derselben Propheten; die Ostervigil hat vier Is.-Lektionen, die Epiphaniasvigil fünf.

Weihnachten ist ein jüngerer Doppelgänger von Epiphanias. Das zeigt sich auch in den konstantinopolitanischen Lektionen der Weihnachtsvigil. Die erste Lektion ist zu Weihnachten genau dieselbe wie zu Epiphanias (Gen.  $1_{1-13}$ ), also auch fast dieselbe wie zu Ostern (Gen.  $1_{1-5}$  (13)); vgl. das jüngere jerusalemische System, nach welchem gleichfalls in allen drei Vigilien der Anfang der Gen. (1-3) gelesen wird. Vier andere Lektionen der konstantinopolitanischen Weihnachtsvigil (Mich.  $4_{6-7} + 5_{2-4}$ . Is.  $11_{1-10}$ . Is.  $9_{6-7}$ . Is.  $7_{10-16}^1 + 8_{1-4}$ .  $8^2_{-10}$ ) werden in Jerusalem ganz ähnlich (Is.  $7_{10-18}$ . Mich.  $5_{2-8}$ . Is.  $9_{5-7}$ . Is.  $11_{1-9}$ ) in der Epiphaniasvigil gelesen.

Auf eine Besprechung der übrigen Vigilien verzichte ich aus den oben S. 29 angegebenen Gründen. Nur darauf möchte ich hinweisen, daß man für das Verständnis der Lektionen, deren Beziehung zum Anlaß der Feier nicht überall sofort durchsichtig ist, besonders die Gesänge der betreffenden Tage mit Nutzen heranzieht<sup>1</sup>), und daß wir es bei gewissen Lektionen, die an verschiedenen Tagen in derselben Weise wiederkehren, mit dem zu tun haben, was die Lateiner als "commune sanctorum" bezeichnen<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. auch Dimitrij Sokolow, Darstellung des Gottesdienstes der orthodoxkatholischen Kirche des Morgenlandes, übersetzt von G. Morosow (Berlin 1893), S. 78. 80. 82. 87. 89. 93.

<sup>2)</sup> In den Lektionaren hat der 16. Juli, der Tag der Väter des 4. Konzils, dieselben Lektionen wie der Sonntag vor Pfingsten, der Tag der Väter des 1. Konzils (s. oben S. 44. 51); dieselben Lektionen sind in den Menäen außerdem auf den 11. Okt., den Tag der Väter des 7. Konzils, der im Lektionar andere Lektionen hat (S. 47. 57), und auf den im Lektionar ganz fehlenden Sonntag vor Weihnachten, den Tag aller alttestamentlichen Väter (S. 54), übertragen. Nur in den Menäen (s. oben S. 57 f.) kommen vor die Lektionen für berühmte Asketen (5. Dez., 11., 17. und 20. Jan.) und die Lektionen für große Märtyrer (23. April, 27. Juli).

§ 4. Fastenzeit. Beschränkung der alttestamentlichen Lektionen auf die Wochentage von Montag bis Freitag.

Von den nächtlichen Feiern, den Vigilien, gehen wir jetzt zu den am Tage stattfindenden Gottesdiensten über. Sie haben alttestamentliche Lektionen vor allem in der Fastenzeit.

Die Fastenzeit hat sich erst im Lauf der Geschichte aus kleinen Anfängen zu ihrer jetzigen Länge entwickelt. Ursprünglich fastete man nur 1-2 Tage vor Ostern, aber um die Mitte des III. Jahrhunderts finden wir das Fasten in Ägypten (Dionysius v. Alexandria) und Syrien (Didascalia) auf die ganze Karwoche ausgedehnt, und um 300 n. Chr. muß die sechswöchige Quadragesima entstanden sein, die im 5. Kanon des Konzils von Nicaea (325 n. Chr.) zum erstenmal, aber schon als bekannte Einrichtung erwähnt wird und sich dann sehr schnell im ganzen Morgen- und Abendlande 1) eingebürgert hat, s. besonders F. X. Funk, Die Entwickelung des Osterfastens: Theol. Quartalschr. 75 (1893), S. 179 -225, erweiterter Abdruck in Funks "Kirchengeschichtlichen Abhandlungen und Untersuchungen" 1. Bd. (1897), S. 241-278.

Wie die Ostervigil im kleinen, so ist die Fastenzeit im großen eine Zeit, in der man unter Fasten und Trauern auf das Kommen des Herrn harrt und sich darauf vorbereitet2). Daher eigneten sich für die Fastenzeit wie für die Ostervigil (s. oben S. 71 f.) alttestamentliche Lektionen. Und auch hier kann man wieder einen Einfluß der Ostervigil auf die Gestaltung der jüngeren Gottesdienste beobachten: der Anfang der Gen., der die Ostervigil einleitet, ist nicht nur auf die Epiphanias- und Weihnachtsvigil übertragen, sondern außerdem in Jerusalem auf den ersten Tag der Karwoche, in Konstantinopel auf den ersten Tag der Quadragesima (Weiteres unten in § 10).

Aber nicht alle Tage der Fastenzeit haben alttestamentliche Lektionen, sondern nur die Wochentage von Montag bis

2) Vgl. Eusebius de solemnitate paschali c. 4: wir übernehmen die vierzigtägige Askese προπαρασχευής ένεχα. Derselbe Gedanke kehrt bei anderen Schriftstellern häufig wieder, z. B. Chrysostomus ed. Montf. I 611 C/D.

<sup>1)</sup> Funk S. 260 findet es, obwohl nicht sicher für spätere Einführung der Quadragesima im Abendlande beweisend, so doch "immerhin bemerkenswert", daß die ältesten Zeugnisse für die Quadragesima sämtlich der griechischen Kirche angehören, und daß sie in der lateinischen Kirche erst von Ambrosius erwähnt wird. genoren, und dan sie in der internischen Kitche erst von Ambrosius erwannt wird. Aber wenn Athanasius, wie Funk selbst S. 264 bemerkt, im Jahre 340 gerade von Rom aus den Bischof Serapion von Thmuis bittet, für Einbürgerung der Quadragesima in Ägypten Sorge zu tragen, "damit nicht, wenn alle Welt [genauer: die ganze οἰχουμένη] fastet, wir allein, die wir in Ägypten leben, wegen Nichtfastens verspottet werden", so folgt daraus doch, daß die Quadragesima sich schon demels in Rom fast einschürgert hatte. schon damals in Rom fest eingebürgert hatte.

Freitag. Zur Erklärung dieser Erscheinung gehen wir am besten von einer Stelle des Johannes Cassianus aus. Cassian erzählt in seinen Instituta II 6 (um 425 n. Chr.), daß die ägyptischen Mönche in ihren täglichen Abend- und Nachtgottesdiensten mit dem Psalmengesang jedesmal zwei Lektionen ("lectiones geminas") verbanden, "id est unam veteris et aliam novi testamenti ... in die vero sabbati vel 1) dominico utrasque de novo recitant testamento, id est unam de apostolo vel actibus apostolorum et aliam de evangeliis. quod etiam totis Quinquagesimae diebus faciunt hi, quibus lectio curae est seu memoria scripturarum". Charakteristisch ist hier, daß die Samstage, die Sonntage und die Quinquagesima = πεντηχοστή, d. h. der 50 tägige Zeitraum von Ostern bis Pfingsten, die gleiche Sonderstellung einnehmen. Der Sonntag und die Pentekoste sind die alten Fest- und Freudenzeiten der christlichen Kirche. Nicht nur das Fasten war am Sonntag und in der Pentekoste verboten, sondern auch das Knien beim Gebet. "Denn wie an jedem Sonntag, so weilt in dieser ganzen Zeit [der Pentekostel der Herr bei der Christengemeinde, und die Geberde der Knechtschaft schickt sich nicht, wenn der siegreiche Messias unter den Seinen ist" 2). Mit dem Sonntag ist aber seit dem IV. Jahrhundert im Orient der Samstag auf wesentlich gleiche Stufe gestellt, s. besonders Th. Zahn, Skizzen aus dem Leben der Alten Kirche (1894), S. 326-328; daher darf man im Orient auch am Samstag nicht fasten: Constit. apost. VIII 47 (= Canones apost.) Νr. 64 Εί τις κληρικός εύρεθη την κυριακήν ημέραν η το σάββατον πλην τοῦ ένὸς μόνου (d. h. des Karsamstags, bei dem man das uralte Fasten nachträglich nicht mehr abschaffen konnte) γηστεύων, καθαιρείσθω· ἐὰν δὲ λαϊκός, ἀφοριζέσθω. Hieraus erklärt es sich, daß die ägyptischen Mönche am Samstag, Sonntag und in der Pentekoste nur Neues Testament lasen: an den Tagen, wo der Herr selbst zugegen war, wollten sie auch nur ihn und seine Jünger hören. Wir haben hier eine genaue Parallele zu der Praxis der Osternacht, in der man mit Anbruch des Sonntags vom Alten zum Neuen Testament überging (s. oben S. 72).

Wie im ganzen Jahre, so nahmen nun auch in der Fastenzeit die Samstage und Sonntage ihre Sonderstellung ein. An den Wochentagen von Montag bis Freitag fastete man

<sup>1)</sup> vel hat hier, wie oft bei Cassian (s. den Index der Wiener Ausgabe), den Sinn von et. Vgl. auch Cassian, Conlatio XXI 24 die dominico sabbatoque.

2) E. Schwartz, Osterbetrachtungen: Ztschr. f. d. neutest. 7 (1906),
S. 19. Vgl. auch H. Achelis, Das Christentum in den ersten drei Jahrhunderten Bd. 1 (1912), S. 116 Anm. 10 und S. 118 Anm. 6; Bd. 2 (1912), S. 70.

streng, indem man sich aller Speise bis zum Nachmittag oder Abend enthielt; die Samstage und Sonntage aber waren Tage der Erholung<sup>1</sup>), an denen man sich nur des Fleisches und der tierischen Produkte enthielt<sup>2</sup>), sonst aber nach Belieben essen durfte<sup>3</sup>). An den Wochentagen fand nur eine Halbmesse, die λειτουργία τῶν προηγιασμένων missa praesanctificatorum, statt; an den Samstagen und Sonntagen dagegen wurde eine Vollmesse 4) gehalten. Doch dies erfordert einige Worte der Erläuterung. Das hl. Abendmahl, welches ursprünglich der Sonntagsfeier vorbehalten war (Didache c. .14), wurde später, wenigstens prinzipiell, täglich gefeiert, vgl. z. B. Leo Allatius, De libris ecclesiasticis Graecorum (1645), S. 23: es wird "quotidie indigentibus et petentibus" erteilt. Eine gewisse Ausnahme bildete jedoch die Fastenzeit. Das Abendmahl, in welchem man der Gegenwart des Herrn unmittelbar gewiß wurde, galt stets als Freudenfeier und vertrug sich nicht mit Fasten und Trauer, weshalb man ja auch am Sonntag, dem ursprünglichen Abendmahlstage, nicht fasten durfte. Daher bestimmte schon der 49. Kanon der Synode von Laodicea (um 360 n. Chr.), daß man während der Quadragesima das Brot nicht opfern dürfe außer am Samstag und Sonntag (vgl. Hefele, Conciliengeschichte <sup>2</sup> 1 [1873]. S. 772). Später aber schuf man, um auch in dieser Zeit den täglichen Genuß des hl. Abendmahles zu ermöglichen, die Missa praesanctificatorum, jene eigentümliche Halbmesse, in der

<sup>1)</sup> ἄνεσις Chrysostomus in Gen. hom. 11 (Montf. IV 82 C. 84 C), ἀνάπαυσις in dem unten in § 8 zitierten zweiten Severusfragment.

<sup>2)</sup> Trullanum (692 n. Chr.) can. 56 (Mansi 11 [1765], Sp. 969).

3) H. Achelis hat in seinem über das "Fasten in der Kirche" im großen und ganzen sehr gut orientierenden Artikel in der Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche 5 (1898), S. 775 Z. 36—38 aus den Fest-Briefen des Hl. Athanasius übers. von F. Larsow (1852), S. 94 geschlossen, daß in Ägypten zur Zeit des Athanasius "in den sechs Wochen auch Sonnabend und Sonntag gefastet wurde, mit Ausnahme des Sonntags Palmarum". Aber eine solche, allem sonst Bekannten direkt ins Gesicht schlagende Praxis hat es nie gegeben. Die Athanasiusstelle lautet in The festal letters of Athanasius ed. by W. Curcton (1848), Nachtrag S. o Z. 15—18:

Δο ρος Επάριο Αλαμορο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Αλαμορο Επάριο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Αλαμορο Επάριο Ε

man nicht, was sonst doch die Hauptsache bei jeder Messe ist, "das Brot opferte", wohl aber kommunizierte und dabei Abendmahls-Elemente verwendete, die schon am vorhergehenden Sonntag geweiht waren. Diese Missa praesanctificatorum fand entsprechend dem 52. Kanon des Trullanum (692 n. Chr.) nur an den Wochentagen der Quadragesima statt1); die Samstage und Sonntage waren auch in dieser Zeit Fest- und Freudentage mit vollständigen Meßfeiern. Hiermit hängt es auch zusammen, daß man nach dem 51. Kanon der bereits erwähnten Synode von Laodicea die Geburtstage der Märtyrer in der Quadragesima nur am Samstag und Sonntag feiern soll; nur an diesen beiden Tagen fand vollständiger und feierlicher Gottesdienst statt.

Aus alledem erklärt sich ohne weiteres, weshalb in allen drei Lektionssystemen bloß die Wochentage der Fastenzeit von Montag bis Freitag mit alttestamentlichen Lektionen ausgestattet sind, die Samstage und Sonntage dagegen nur neutestamentliche Lektionen haben.

§ 5. Das jerusalemische Lektionssystem der Fastenzeit und die ihm zugrunde liegende Fastenpraxis.

Die Fastenzeit des jerusalemischen Lektionars besteht aus der 6 wöchigen Quadragesima und der Karwoche. Beide werden aufs deutlichste voneinander geschieden. Die 6 Wochen der Quadragesima werden im altarmenischen Texte durchgezählt: "In the holy quadragesima, in the first week", "In the second week of quadragesima" u. s. w. bis "The sixth week of quadragesima". Hinter dem Freitag der 6. Woche und nur hier steht dann eine Unterschrift: "Here ends the canon. Of the sixth week of quadragesima"2). Die Karwoche wird nicht zur Quadragesima gerechnet, sondern als das Paschafasten ("the fast of Zatik") bezeichnet; vgl. Constit. apost. V 13 ή νηστεία τοῦ πάσχα.

<sup>1)</sup> Genauer gesagt, wird die Missa praesanctificatorum nach orthodoxem Ritus gehalten 1) am Mittwoch und Freitag der Butterwoche, 2) an allen eigentlichen Wochentagen der 6 wöchigen Quadragesima außer Mariae Verkündigung, 3) am Karfreitag; s. Symeon Thessalonicensis, Responsa ad Gabrielem Pentapolitanum, Quaestio 56 (Migne Patr. gr. 155, Sp. 904 D): die Missa praesanctificatorum wird außer in der Quadragesima nur gehalten κατά την τετράδα τε καὶ παρασκευήν τῆς τυροφάγου λεγομένης καὶ κατά την μεγάλην παρασκευήν. In Rom fand sie nach Funk, Kirchengeschichtl. Abhandl. u. Unters. 1 (1897), S. 277 überhaupt nur am Karfreitag statt.

<sup>2)</sup> Während die Samstage und Sonntage im altarmenischen Lektionar gewöhnlich fehlen, folgt hier der Samstag. Daher kann man ganz sicher sagen, daß der Freitag als letzter Tag der Quadragesima gerechnet ist, und der Samstag, der ja auch kein eigentlicher Fasttag ist, nicht mehr dazu gehört. Somit umfaßt die Quadragesima vom Montag der 1. Woche bis zum Freitag der 6. Woche genau 40 Tage. Vgl. unten S. 95 f.

Die zweite Woche der Quadragesima und die Karwoche haben an allen Wochentagen von Montag bis Freitag Gottesdienste, die übrigen Wochen nur am Mittwoch und Freitag.

Die Auszeichnung der Karwoche ist ohne weiteres verständ-Die Auszeichnung der zweiten Woche der Quadragesima hat A. Baumstark im Oriens Christianus N. S. 1 (1911), S. 68 ansprechend aus einer im Laufe der Zeit eingetretenen Änderung der jerusalemischen Fastenpraxis erklärt. Die verschiedenen Provinzen unterschieden sich in ihrer Fastenpraxis dadurch, daß die einen die um 300 n. Chr. aufgekommene 6 wöchige Quadragesima zu der schon vorher gefeierten Karwoche hinzufügten und im ganzen 7 Wochen fasteten, während die anderen die Karwoche in die Quadragesima einrechneten und im ganzen 6 Wochen fasteten. Jene Praxis herrschte in Antiochia, Konstantinopel und den von ihnen abhängigen Gegenden, diese im Occident und den westlicheren Provinzen des Orients, Illyrien, Griechenland und Ägypten. Das zwischen Antiochia und Ägypten in der Mitte liegende Palästina hat in seiner Praxis geschwankt: 6-, 7- und sogar 8wöchiges Fasten ist uns für Palästina bezeugt, s. Baumstark S. 53-55. Daher vermutet Baumstark S. 68 sehr glücklich, daß die Auszeichnung der 2. Woche der Quadragesima aus einer Zeit beibehalten sei, in der das Fasten insgesamt nur 6 Wochen dauerte. jene Woche also die 1. Woche der Quadragesima war.

Die Wahl der Mittwoche und Freitage für die Gottesdienste der übrigen Wochen der Quadragesima erklärt sich daraus, daß diese beiden Tage die uralten, schon in der Didache c. 8 vorkommenden, allwöchentlichen Fasten- oder Stationstage und damit zugleich diejenigen Tage waren, an denen am häufigsten Wochengottesdienste gehalten wurden, vgl. z. B. Epiphanius de fide c. 22 (Dindorf 3, S. 583): Σονάξεις δὲ ἐπιτελούμεναι ταχθεῖσαί εἰσιν ἀπὸ τῶν ἀποστόλων τετράδι (Mittwoch) καὶ προσαββάτφ (Freitag) καὶ κοριακῆ, τετράδι δὲ καὶ ἐν προσαββάτφ ἐν νηστεία ἕως ὧρας ἐνάτης κτλ.

Beachtenswert ist ferner die Zahl der Lektionen. In den Wochen, in welchen sich die Gottesdienste auf Mittwoch und Freitag beschränken, hat der Mittwoch 2, der Freitag 3 Lektionen. In der zweiten Woche der Quadragesima und an den drei ersten Tagen der Karwoche dagegen hat jeder Gottesdienst 3 Lektionen. Auch das bedeutet eine Auszeichnung dieser beiden Wochen. Wenn sodann der Gründonnerstag mit nur 2 alttestamentlichen Lektionen bedacht ist, so wird das dadurch ausgeglichen, daß er als der Tag der Stiftung des hl. Abendmahls daneben mehrere neutestament-

liche Lektionen bekommen hat<sup>1</sup>). Der Karfreitag aber wird wiederum durch seine 8 alttestamentlichen Lektionen vor den übrigen Tagen der Karwoche ausgezeichnet.

Für die Wahl des Lesestoffs gelten folgende Regeln:

- 1) In der Quadragesima wird am Mittwoch stets Exod. und Ioel gelesen, am Freitag stets Deut., Iob und Is.; nur tritt in der letzten Woche Zach. für Ioel ein, da dieser schon in der vorletzten Woche zu Ende gelesen ist. In der 2. Woche, wo auch der Mittwoch 3 Lektionen hat, kommt als dritte ein Stück aus Mich. hinzu.
- 2) Am Montag, Dienstag und Donnerstag der 2. Woche der Quadragesima werden Reg. I, Prov. und Ier. gelesen.
- 3) In der Karwoche stammt die erste Lektion vom Montag bis zum Donnerstag aus der Gen., die zweite vom Montag bis zum Mittwoch aus den Prov., die dritte am Montag und Dienstag aus Is. Dazu kommt am Mittwoch als dritte Lektion ein Stück aus Zach., am Donnerstag als zweite ein Stück aus Is. Der Karfreitag hat nur Lektionen aus den Propheten: vier aus Is., zwei aus Zach., je eine aus Am. und Ier.

Die regelmäßig wiederkehrenden Bücher werden in der Quadragesima fortlaufend, nur hie und da mit kleinen Sprüngen gelesen:

Exod.  $1_1-2_{10}$ .  $2_{11}-2_2$ .  $2_{23}-3_{15}$ .  $3_{16}-2_2$ .  $4_1-2_1$ .  $4_{21}-5_3$ .

Ioel  $1_{14-20}$ .  $2_{1-11}$ .  $2_{21-32}$ .  $3_{1-8}$ .  $3_{9-21}$ .

Deut. 64-710. 711-81. 811-910. 911-24. 101-15. 1110-25.

Iob.  $6_2 - 7_{13}$ .  $9_2 - 10_2$ .  $12_1 - 13_6$ .  $16_2 - 17$ .  $19_{2-29}$ . 21.

Is. 40<sub>1-8</sub>. 40<sub>9-17</sub>. 42<sub>1-8</sub>. 43<sub>22</sub>-44<sub>8</sub>. 45<sub>1-18</sub>. 46<sub>3</sub>-47<sub>4</sub>.

Reg. I 11-23. 128-226. 321-418.

Prov. 12-33. 21-310. 311-413.

Ier. 1<sub>1-10</sub>. 1<sub>11</sub>-2<sub>3</sub>. 2<sub>31</sub>-3<sub>16</sub>.

Ähnliches gilt für die Karwoche, doch sind hier die Sprünge bei der Gen. viel größer:

Gen.  $1-3_{20}$ .  $6_9-9_{17}$ .  $18_1-19_{30}$ .  $22_{1-18}$ .

Prov. 1<sub>1-9</sub>. 1<sub>10-19</sub>, aber dazwischen am Dienstag 9<sub>1-11</sub>.

Is. 40<sub>1-8</sub>. 40<sub>9-17</sub> (dieselben Lektionen wie am Anfang der Quadragesima).

Aus den nicht regelmäßig wiederkehrenden Büchern sind die Lektionen frei gewählt, doch sind am Karfreitag die vier Is.-Lektionen und die beiden Zach.-Lektionen nach der Reihenfolge, in der sie

Auch der Dienstag und Mittwoch der Karwoche haben schon neutestamentliche Lektionen, aber nur je eine. Der Montag hat wie die Quadragesima nur alttestamentliche Lektionen.

in den Büchern selbst stehen, geordnet. Auch halten alle überhaupt auftretenden Zach.-Lektionen die richtige Reihenfolge ein: letzte Woche der Quadragesima Zach. 99—16, Karwoche Mittwoch Zach. 1111—14, Freitag abermals Zach. 1111—14 und 146—11.

§ 6. Das koptische Lektionssystem der Fastenzeit und die ihm zugrunde liegende Fastenpraxis.

Das koptische Lektionar setzt eine 8 wöchige Fastenzeit voraus, ja dieser 8 wöchigen Fastenzeit ist sogar noch das 3 tägige Ninivefasten vorgelegt.

Ägypten gehört, wie oben S. 82 bemerkt ist, zu den Ländern, welche die Karwoche in die Quadragesima einrechneten und daher ursprünglich im ganzen 6 Wochen fasteten. Die Osterfestbriefe des Athanasius, Theophilus und Cyrill legen hierfür ein ganz unzweideutiges Zeugnis ab. Die Karwoche nimmt zwar begreiflicherweise eine gewisse Sonderstellung ein, und die Osterfestbriefe geben außer dem Anfang der Fastenzeit auch den Anfang der Karwoche an; aber sie wird nirgends besonders gerechnet, sondern bildet stets die letzte Woche der Quadragesima.

Diese Praxis hat sich mindestens bis zum Jahre 577 gehalten. Das beweist das Fragment eines Osterfestbriefs, welches zuerst von Bernard P. Grenfell and Arthur S. Hunt, Greek papyri. Ser. II (Oxf. 1897), S. 163-167 herausgegeben wurde und dann in New Palaeographical Society, fasc. III (Lond. 1905), Taf. 48 in Facsimile erschien. Die uns angehende Stelle lautet: ἀρχόμενοι τῆς μέν άγίας τεσσερακοστής ἀπὸ ιθ΄ τοῦ Φαμενώθ μηνὸς κατὰ τὰς εὐαγγελικὰς παραδόσις, της δε εβδομάδος τοῦ σωτηρίου πάσχα ἀπὸ κδ' τοῦ Φαρμουθί μηνός, περιλύομεν την νηστείαν τη κθ΄ τοῦ αὐτοῦ Φαρμουθί μηνός έσπέρα βαθία σαββάτω, έορτάζοντες τη έξης επιφωσχούση χυριακή. Hier fällt also der Montag, mit dem die Quadragesima beginnt, auf den 19. Phamenoth = 15. März, der Karmontag auf den 24. Pharmuthi = 19. April und der Karsamstag auf den 29. Pharmuthi = 24. April, sodaß die Fastenzeit einschließlich der Karwoche 6 Wochen dauert. Ostern fällt auf den 30. Pharmuthi = 25. April, also auf den außerordentlich selten vorkommenden spätesten Termin; daher kann der Brief, wie Grenfell und Hunt richtig sahen, nur im Jahre 577 oder 672 geschrieben sein. Grenfell und Hunt entschieden sich, obwohl aus Mangel an unzweideutigen Indizien etwas schwankend, für 577. Carl Schmidt dagegen plädierte in den Berliner Klassikertexten 6 (1910), S. 92 für das Jahr 672; seine Gründe sind: "Überhaupt gehen die Herausgeber [Grenfell

and Huntl von der falschen Voraussetzung aus, daß dieser Osterfestbrief von einem melchitischen Patriarchen abgefaßt sei, während die Benntzung des Cyrill und die Formel καθ' έκούσιον βούλησιν betreffs der man auf einen Monophysiten der severianischen Richtung hinweisen". Aber hier ist ihm ein sonderbares Versehen passiert, denn καθ' έκούσιον βούλησιν gehört, wie Grenfell und Hunt ganz richtig angezeigt hatten, noch zu dem langen Zitat aus Cyrill. mit dem das uns erhaltene Fragment des Osterfestbriefs beginnt. sodaß also der "Monophysit der severianischen Richtung" der alte Cyrill selber ist. Aus dem Cyrillzitat an sich läßt sich aber kaum auf einen monophysitischen Patriarchen schließen. Weshalb sollte nicht auch ein orthodoxer Patriarch von Alexandria seinen Vorgänger, der doch nicht verdammt war, einmal zitieren? Sollte aber Schmidt mit seiner Annahme eines monophysitischen Verfassers wirklich recht haben, dann würde der Brief ganz sicher dem Jahre 577, nicht 672 angehören; denn von 657 an ist, wie wir gleich sehen werden, die 8 wöchige Fastenzeit für die Monophysiten Ägyptens so reichlich und einheitlich bezeugt, daß wir nicht wohl an eine vorübergehende Rückkehr zur alten Praxis denken können.

Die alte 6 wöchige Fastenzeit ist, wie Funk in seinem oben S. 78 zitierten Aufsatz gezeigt hat, im Laufe der Zeit überall verlängert; nur in Mailand hat sie sich bis auf den heutigen Tag erhalten (Funk S. 266). Die monophysitischen Kopten fügten 2 volle Wochen hinzu. Der Grund dieser Verlängerung ist klar. Der Name τεσσαρακοστή wies auf ein 40 tägiges Fasten hin. Da man aber am Samstag und Sonntag nicht eigentlich fastete (s. oben S. 79 f.), so kamen in den 6 Wochen nur 6 × 5 = 30 (oder mit Einschluß des Karsamstags 31) eigentliche Fasttage heraus. Daher gab man 2 Wochen zu, um wirklich 40 Tage zu fasten.

Diese 8 wöchige Quadragesima wird uns für Ägypten zuerst durch die Exzerpte aus zwei Osterfestbriefen des monophysitischen Patriarchen Benjamin I. von Alexandria bezeugt, welche der Epistel des Johannes Damascenus de sacris ieiuniis angehängt sind (Joannis Dam. opera ed. Lequien 1 [1712], S. 505 = Migne Patr. gr. 95, Sp. 77). Dank der Sorgfalt des Exzerptors sind wir in der glücklichen Lage, die Zeit des zweiten Fragmentes, welches die genauesten Angaben bietet, mit absoluter Sicherheit bestimmen zu können. Es stammt nämlich aus dem 35. 1) Osterfestbrief Ben-

<sup>1)</sup> Lequien: ψευδοεορταστική τριακοστή πέμπτη. Es ist einer der bösesten Druckfehler Mignes, daß er hier πρώτη statt πέμπτη bietet.

jamins, und das Fasten begann am 19. Mechir = 13. Febr., die Karwoche begann am 8. Pharmuthi = 3. April 1), folglich fiel der Ostersonntag auf den 9. April. Benjamin I. hat nach der Überlieferung den Patriarchenstuhl im 1. Jahre der Hedschra = 16. Juli 622 — 4. Juli 623 bestiegen und ist nach 39 jährigem Patriarchat am 3. Januar 662 gestorben, s. A. v. Gutschmid, Kleine Schriften 2 (1890), S. 4992). Wenn er alljährlich einen Osterfestbrief geschrieben hat, so fällt sein 35. Brief in das Jahr 657, und gerade in diesem Jahre war Ostern in der Tat am 9. April. s. E. Schwartz. Christliche und jüdische Ostertafeln (Abhandl. d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl., N. F. VIII 6 [1905]), S. 191. So stimmt hier alles aufs schönste zusammen, und es wird dadurch zugleich die Richtigkeit der überlieferten Chronologie bestätigt. Unsicher bleibt vorläufig nur das genaue Datum des ersten Fragments. welches weniger und zum Teil verderbte Zahlen enthält; am wahrscheinlichsten ist mir. daß es dem vorhergehenden Jahre, also dem Jahre 656 n. Chr., angehört 3). In beiden Fragmenten dauert die Quadragesima 8 Wochen. Auch gibt das zweite Fragment ausdrücklich den Grund der Verlängerung an: 'Αργόμενοι τῶν ὀκτώ έβδομάδων της νηστείας, τουτέστι της άγίας τεσσαρακοστης, διὰ τὸ μη συνα-

<sup>1)</sup> Das Fragment selbst gibt (wie der unten S. 87 zu erwähnende Osterfestbrief des monophysitischen Patriarchen Alexanders II., den wir im Original besitzen) die römischen Daten neben den ägyptischen, und beide stimmen zueinander. Auch sind vom 19. Mechir bis zum 8. Pharmuthi gerade 7 Wochen. An der Richtigkeit der Überlieferung kann also kein Zweifel sein.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Alfred J. Butler, The Arab conquest of Egypt and the last thirty years of the Roman dominion (Oxf. 1902), S. XXVIII. 170 (Anm. 1). 501 f. 505. Butler setzt Benjamins Thronbesteigung genauer in den Januar 623, da Benjamins Vorgänger Andronikus am 3. Jan. gestorben sein soll. Dies Datum ist jedoch, wie Gutschmid a. a. O. durch ein Fragezeichen angedeutet hatte und auch Butler S. 170 Anm. 1 (vgl. S. 172) bemerkt, nicht ganz sicher, da der 3. Jan. Benjamins eigener Todestag ist, also die Angabe desselben Todestages für seinen Vorgänger auf einer Verwechselung beruhen kann.

<sup>3)</sup> Nach dem ersten Fragment dauerte das Fasten vom 27. Mechir bis zum 20. Pharmuthi. Hier muß ein Fehler stecken, denn so kommen nur 54 Tage heraus (4 des Mechir, 30 des Phamenoth, 20 des Pharmuthi), wahrend es vom Montag der 1. Fastenwoche bis zum Karsamstag 55 Tage sein mussen und im zweiten Fragment auch wirklich sind (12 des Mechir, 30 des Phamenoth, 13 des Pharmuthi; die ägyptische Monatsrechnung s. bei F. K. Ginzel, Handbuch der math. u. techn. Chronologie 1 [1906], S. 225 f.). Wir müssen also entweder den 27. in den 26. Mechir korrigieren, oder den 20. in den 21. Pharmuthi; letzteres ist einfacher, da wir nur den Ausfall des Einers anzunehmen brauchen. Wir bekommen dann für Ostern den 22. Pharmuthi = 17. April heraus. Auf den 17. April fiel Ostern in den Jahren 651 und 656. Keins der beiden Jahre stimmt zu der Angabe, daß das erste Fragment aus dem 30. Osterfestbrief Benjamins stammt, denn im Jahre 651 muß er seinen 29., im Jahre 656 seinen 34. Festbrief geschrieben haben. Also muß "30" in 29 oder 34 korrigiert werden; letzteres ist einfacher, da wir wiederum nur den Ausfall des Einers anzunehmen brauchen. (Würden wir umgekehrt den 27. in den 26. Mechir korrigieren, so fiele Ostern auf den 16. April. In diesem Falle müßten wir viel stärker eingreifen, da dann nur die Jahre 629 und 640 in Frage kämen.)

pιθμεῖσθαι τὸ σάββατον καὶ τὴν κοριακὴν ταῖς ἁγίαις νηστείαις, κτλ. Wir haben hier also die folgerichtige Fortbildung der altägyptischen Praxis. Der Anfang der Karwoche wird nach der alten Sitte besonders notiert¹), aber sie wird nicht besonders gerechnet, sondern ist die letzte Woche der 8 wöchigen Quadragesima, wie sie früher die letzte Woche der 6 wöchigen Quadragesima gewesen war.

Seit Benjamin I. haben wir viele Zeugnisse für die 8 wöchige Quadragesima der Kopten. In dem Osterfestbrief Berliner Klassikertexte 6 (1910), S. 55-109, der von dem monophysitischen Patriarchen Alexander II. im Jahre 713, 719 oder 724 geschrieben ist (a. a. O., S. 94), heißt es (S. 86): ᾿Αρξώμεθα τῆς μὲν άγίας τεσσερακοστής των νηστειών, τουτέστιν των ολτώ έβδομάδων, κτλ. Im Typikon κεφ. κη' (Venedig 1615, Bl. ξβ' Anf.) heißt es, daß der Kanon des Patriarchen Nicephorus von Konstantinopel (806-815), nach welchem die Orthodoxen in der 8. Woche vor Ostern, wenn irgend möglich, auch am Mittwoch und Freitag Käse und Eier essen sollen (vgl. unten S. 94), sich gegen die Jakobiten und Tetraditen richtet<sup>2</sup>), die also schon in dieser Woche Käse und Eier meiden; "Tetraditen" ist aber ein Spottname für die Monophysiten Alexandrias. Eutychius, orthodoxer Patriarch von Alexandria (933-940), bezeugt in seinem unten in § 8 anzuführenden Bericht über die Fastenpraxis der 8. Woche vor Ostern, daß die Kopten seiner Zeit im Gegensatz zu den Orthodoxen schon in dieser Woche streng fasteten. Ebenso sagt der erste Anhang des Typikon (Venedig 1615, Bl. ρλα' Vorderseite Sp. 2 Z. 6-8): κατά μέντοι την τυροφάγον (d. h. in der S. Woche vor Ostern) οί αίρετικοί οί λεγόμενοι Τετραδίται μεγάλην νηστείαν παρατηρούσιν. Und für die Neuzeit haben wir den Bericht von E. W. Lane, Account of the manners and customs of the modern Egyptians 2 (1836), S. 323, nach welchem الصوم الكبير das große Fasten" 55 Tage dauert.

Vor der Swöchigen Quadragesima hat das koptische Lektionar noch das 3 tägige Ninivefasten. Über dieses sagt Lane a. a. O.: "A week before their Great Fast, or Lent, commences a fast of three days, kept in commemoration of that of Nineveh, which was occasioned by the preaching of Jonah". Aber nach J. M. Vansleb, Histoire de l'église d'Alexandrie (1677), S. 76 findet dies Fasten vielmehr in der zweiten Woche vor der Quadragesima

<sup>1)</sup> Ebenso auch in dem gleich zu nennenden Osterfestbrief Alexanders II.
2) ἀνατρέπει δὲ ούτος ὁ χανών τὸ δόγμα τῶν Ἰαχωβιτῶν καὶ τὴν τῶν Τετραδιτῶν αῖρεσιν.

statt, und dies wird richtig sein, denn auch die Syrer und Armenier haben es in der 10. Woche vor Ostern. Über das Ninivefasten der Syrer belehrt A. Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jakobiten (Studien zur Gesch. u. Kultur des Altertums, hsg. v. Drerup u. a., III 3-5, Paderb. 1910), S. 191-194. Danach findet es "in der drittletzten Woche vor Beginn der Quadragesima" statt, also, da die syrische Quadragesima 7 Wochen vor Ostern beginnt, in der 10. Woche vor Ostern. Eingeführt wurde es zuerst in der 2. Hälfte des VI. Jahrh. bei den Nestorianern anläßlich einer Epidemie, bald darauf aber von den Jakobiten übernommen. Über das Ninivefasten der Armenier, das άρτζιβούριον, handelt Nilles II, S. 6-11. Es findet in der Woche vor Septuagesimae statt, d. h. gleichfalls in der 10. Woche vor Ostern. Der Termin ist ganz sicher, da die Griechen, um gegen diese greuliche Ketzerei der dreimal verfluchten Armenier zu protestieren, in ebendieser Woche sogar das allwöchentliche Mittwochs- und Freitagsfasten aufgehoben haben 1).

Die drei Tage des Ninivefastens werden im koptischen Lektionar nur gezählt, ohne daß angegeben würde, um welche Wochentage es sich handelt. Nach Vansleb a. a. O. beginnt das Ninivefasten stets am Montag. Hierzu stimmt es, daß im koptischen Lektionar auf die drei Tage des Ninivefastens "der gesegnete Donnerstag, welcher das Ninivepascha ist"), folgt; wie auf das große Fasten das Pascha folgt, so hat man auf das Ninivefasten ein Ninivepascha folgen lassen. Montag, Dienstag und Mittwoch sind auch bei den Syrern die am besten bezeugten Tage des Ninivefastens, s. Baumstark a. a. O., S. 193.

Über die Zeit der Einführung des Ninivefastens bei den Kopten vermag ich nichts zu sagen, da ich keine alten Zeugnisse für dasselbe kenne.

Die Gottesdienste an den Wochentagen der Fastenzeit beschränken sich bei den Kopten nicht auf die Mittwoche und Freitage, wie das in Jerusalem meistens der Fall war, sondern finden während des Ninivefastens wie während des "großen Fastens" täglich statt.

<sup>1)</sup> Daher gehört "die Woche nach dem Tag des Pharisäers und des Zöllners", d. h. nach dem Sonntag vor Septuagesimae, noch jetzt zu den "Fastendispensationswochen", s. Dim. Sokolow, Darstellung des Gottesdienstes der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes, übers. von G. Morosow (Berlin 1893), S. 30 Anm.

<sup>2)</sup> يرم للميارك الذي هو فصح نينوى. Lagarde, Orientalia I, S. 39 gibt als Überschrift dieses Tages falsch an: "fünfter [so (dies "so" stammt von Lagarde selbst)] Tag des ninevitischen المعتابة المعتابة

Die Zahl der alttestamentlichen¹) Lektionen beträgt während des Ninivefastens täglich 1, während des "großen Fastens" täglich 2—4. Die Höchstzahl 4 kommt nur am Mittwoch (3.—5. Woche) und Freitag (2., 3., 6., 7. Woche) vor; diese beiden Tage werden also auch hier ausgezeichnet (vgl. oben S. 82). Im übrigen haben die 1.—3. und 6. Woche regelmäßig 2 Lektionen, die 4., 5. und 7. Woche regelmäßig 3 Lektionen; Ausnahmen: Donnerstag der 5. Woche 2 Lektionen, Mittwoch der 6. Woche 3 Lektionen. Hierin einen tieferen Sinn zu suchen, wäre bei der Jugend der uns zu Gebote stehenden Überlieferung ein gefährliches Unternehmen.

Während des Ninivefastens wird naturgemäß das Buch Ionas gelesen. Dies Buch ist seit alters mit der Fastenzeit verknüpft; wir trafen es schon in der Ostervigil und sahen dort, daß schon Ambrosius es für die Karwoche bezeugt (s. oben S. 74 Anm. 1). In der Ostervigil wird es wegen der typischen Bedeutung des dreitägigen Aufenthaltes des Jonas im Bauche des Walfisches gelesen. Daran wird hier natürlich nicht gedacht; vielmehr wird es hier deshalb gelesen, weil man selbst die Niniviten, die auf die Predigt des Jonas fasteten und Buße taten, nachahmte; stammt doch auch die 3tägige Dauer des Ninivefastens offenbar aus Ion. 34, wo der Prophet den Niniviten verkündigt: Έτι τρεῖς ἡμέραι καὶ Νινευὴ καταστραφήσεται. Übrigens folgen bei Matth. 1240. die Niniviten als Bußspiegel unmittelbar auf Jonas als Typus Christi.

In der Quadragesima wird täglich das Buch Isaias gelesen; es fehlt bloß am Freitag der 5. Woche und ist hier wohl nur zufällig ausgefallen, da man auch nach Analogie des Freitags der 2., 3., 6. und 7. Woche an diesem Tage 4 statt 3 Lektionen erwarten könnte. Die Lesestücke erscheinen im großen und ganzen in der Reihenfolge, die sie in dem Prophetenbuche selbst einnehmen; einige Abweichungen von der Regel sollen am Schluß dieses Paragraphen besprochen werden.

Nächst Isaias wird in der Quadragesima am häufigsten das Buch Iob gelesen. Die Lesung beginnt in der 2. Woche und findet in dieser am Dienstag und Freitag, in der 3. Woche am Mittwoch und Freitag, in den folgenden Wochen täglich statt. Nur in der 6. Woche ist sie wieder auf Mittwoch und Freitag beschränkt; auch fehlt sie am Donnerstag der 5. Woche, aber hier

<sup>1)</sup> Im Gegensatz zum jerusalemischen und konstantinopolitanischen hat das uns vorliegende koptische Lektionssystem an den Wochentagen der Fastenzeit auch neutestamentliche Lektionen. Diese bleiben hier unberücksichtigt. Sie gehören auch wohl erst einer jüngeren Entwicklungsstufe an.

wohl nur infolge eines Fehlers unserer Hs., da dieser Tag gegen die Regel bloß 2 Lektionen hat. Vom Freitag der 2. Woche bis zum Mittwoch der 5. Woche wird Iob 11—26, vom Freitag der 6. Woche bis zum Schluß der 7. Woche Iob 36—42 vollständig und in richtiger Reihenfolge gelesen. Die übrigen drei Iob-Lektionen sind regellos: Dienstag der 2. Woche Iob 19<sub>2—16</sub>, Freitag der 5. Woche Iob 32<sub>2—16</sub>, Mittwoch der 6. Woche Iob 38<sub>1—21</sub> (also außer 32<sub>2—16</sub> Dubletten).

Außer Isaias und Iob werden noch die Proverbia öfter gelesen. Die Lesung beginnt erst in der 3. Woche und setzt in der 4. Woche wieder aus. Sie findet in der 3. und 5. Woche am Montag, Dienstag und Donnerstag statt, in der 6. Woche am Montag, Dienstag und Freitag, in der 7. Woche täglich. In der 3. und 5. Woche wird Prov.  $1_{20}$ — $4_{22}$  vollständig, in der 6. und 7. Woche Prov. 8— $12_{11}$  fast vollständig gelesen. Die richtige Reihenfolge ist überall gewahrt.

Sonst finden wir in der Quadragesima noch folgende Bücher vertreten: Gen. 5 mal, Exod. 7 mal (aber einmal nur freie Nacherzählung), Deut. 6 mal, Reg. I. III. IV zusammen 4 mal, Ioel 4 mal, Zach. 2 mal. Auch bei diesen Büchern läßt sich in der Regel das Prinzip der fortlaufenden Lesung (lectio continua) beobachten, z. B. Mittwoch der 2.—6. Woche Exod. 2<sub>11</sub>—11 mit einigen Auslassungen; Freitag der 1.—5. Woche Deut. 6<sub>3</sub><sup>2</sup>—12<sub>24</sub> mit einer ganz kleinen Auslassung. Aber es kommen auch Störungen vor, die jedoch vielleicht erst durch Überarbeitung entstanden sind, z. B. stehen neben den soeben genannten Lektionen aus Exod. und Deut. noch folgende: Montag der 1. Woche Anfang der Geschichte Moses, frei nach Exod. erzählt, und Montag der 2. Woche Exod. 3<sub>6</sub>—1<sub>4</sub>; Donnerstag der 2. Woche Deut. 5<sub>15</sub>—2<sub>2</sub>.

Vergleichen wir dann noch die koptischen und die jerusalemischen Lektionen für die der Karwoche vorangehenden Fastenwochen, so finden wir eine große Übereinstimmung in der Wahl der biblischen Bücher. Für sich besonders hat das jerusalemische System nur Ier. (3 Lektionen) und Mich. (1 Lektion), das koptische nur Gen. (5 Lektionen) und Reg. III. IV (je 1 Lektion). Dagegen stimmen beide in Exod., Deut., Reg. I, Prov., Iob, Is., Ioel, Zach. überein. Ja die Übereinstimmung erstreckt sich hie und da bis in die Einzelheiten. In Jerusalem wird an den sechs Mittwochen der Quadragesima Exod. 1—53 gelesen, bei den Kopten an den Mittwochen der 2.—6. Woche Exod. 211—11. In Jerusalem wird an den sechs Freitagen Deut. 64—1125 gelesen, bei den Kopten an den Freitagen der 1.—5. Woche

Deut. 632-1224. In Jerusalem liest man die Prov. nur am Montag. Dienstag und Donnerstag der 2. Woche; die Kopten lesen sie mehrere Wochen, beginnen aber damit am Montag, Dienstag und Donnerstag der 3. Woche, und das sind, da die koptische Quadragesima eine Woche vor der jerusalemischen anfängt, genau dieselben Tage, an denen man in Jerusalem die Prov. liest; auch der Lesestoff deckt sich fast: in Jerusalem liest man an diesen Tagen Prov. 12-413, bei den Kopten Prov. 120-34. In Jerusalem wird ferner Iob stets am Freitag gelesen, bei den Kopten nur am Freitag regelmäßig (außer der 1. Woche, wo Iob überhaupt noch nicht gelesen wird), an anderen Tagen mehr oder weniger unregelmäßig. In Jerusalem wird Ioel am Mittwoch der 1.-5. Woche gelesen, bei den Kopten am Mittwoch der 1. und 3.-5. Woche. Auch ist noch daran zu erinnern, daß die koptischen (sahidischen) Karwochenlektionen gleichfalls sich mit den jerusalemischen berührten (s. oben S. 69). Unter diesen Umständen können wir nicht zweifeln, daß zwischen dem jerusalemischen und dem koptischen Lektionssystem ein alter Zusammenhang besteht, wenn wir auch die Art dieses Zusammenhanges vorläufig nicht bestimmen können.

Aber das koptische System berührt sich nicht nur mit dem jerusalemischen, sondern auch mit dem konstantinopolitanischen, und in diesem Falle können wir mit Sicherheit auf Abhängigkeit des koptischen Systems schließen. Besonders deutlich zeigt sich dies bei den Is.-Lektionen, in denen die Kopten gar nicht mit Jerusalem, aber fast ganz mit Konstantinopel übereinstimmen. Vom Montag der 1. Woche bis zum Mittwoch der 5. Woche sind die Is.-Lektionen der beiden Systeme bis auf unbedeutende Unterschiede 1) identisch, und auch die konstantinopolitanischen Is.-Lektionen vom Freitag der 5. Woche bis zum Freitag der 6. Woche kehren bei den Kopten wieder, nur daß sie bei ihnen vom Freitag der 6. Woche bis zum Freitag der 7. Woche gelesen werden. Dieser Unterschied erklärt sich aus der verschiedenen Dauer

<sup>1)</sup> In den meisten Fällen handelt es sich um ganz minimale Differenzen, wie sie hie und da auch zwischen verschiedenen griechischen Hss. vorkommen. Bemerkenswert ist nur folgendes: 1) In der 3. Woche haben die Kopten — oder nur unsere Hs. — die Lektionen des Dienstags und Mittwochs vertauscht. 2) Am Dienstag der 4. Woche ist die kopten Lektion bedeutend länger als die konstantinopolitanische. 3) Am Freitag der 4. Woche hat unsere Hs. (Kopt. 8) zunächst bis zu den Worten Is. 29 17 Apph Auruop = ως τὸ ὄρος, mit welchen Bl. 223 a schließt, denselben Text wie Κοπκαταιτίπορεl, fährt dann aber auf Bl. 223 b mit Is. 428 παραπ = μου . . . τὸ ὄνομα fort. Sie bricht also auf 223 a mitten im Satze ab (durch nachträgliche Hinzufügung von πτε πιχεραμλ am Fuß der Seite ist nur ein notdürftiger Abschluß hergestellt) und fängt auf 223 b mitten in einem ganz anderen Satze an. Daraus folgt, daß es sich hier um ein Versehen handelt.

der Fastenzeit: Konstantinopel hatte vor der Karwoche 6, die Kopten 7 Wochen des strengen Fastens. Daher reichten die konstantinopolitanischen Is.-Lektionen nicht aus, und die Kopten mußten das System erweitern. Das taten sie, indem sie vom Donnerstag der 5. Woche bis zum Donnerstag der 6. Woche neue Is.-Lektionen einschoben 1). Aber sie taten es ungeschickt; denn während Konstantinopel alle Is.-Stücke in der Reihenfolge liest, in der sie im Prophetenbuche selbst stehen, schoben die Kopten ihre neuen Lektionen zwischen Is. 4114 (Mittwoch der 5. Woche) und 4511 (Freitag der 6. Woche) in bunter Reihenfolge ein:  $269^2$ —20. 4421—28. 451—10. 4518—25. 4310—21.

Auch einige andere Übereinstimmungen zwischen dem koptischen und dem konstantinopolitanischen Lektionssystem kommen vor. besonders in den Lektionen aus Ioel und Zach., welche Konstantinopel in der Butterwoche, die Kopten in ihrer zeitlich damit zusammenfallenden ersten Fastenwoche haben (vgl. oben S. 34 mit S. 68), und in den Gen.-Lektionen des Freitags der 5. und 6., resp. 6. und 7. Fastenwoche (vgl. S. 38 mit S. 69). Die Kopten werden auch diese aus dem konstantinopolitanischen System, das sich ja mit der Zeit immer weiter ausbreitete (s. oben S. 71), übernommen haben<sup>2</sup>). Unsere koptischen Hss. sind ja sehr jung und können sehr wohl ein stark umgebildetes koptisches Lektionssystem darstellen. Merkwürdig ist dabei höchstens, daß auch die koptische Kirche trotz ihres Gegensatzes zur byzantinischen Reichskirche sich ihrem Einfluß nicht hat entziehen können.

§ 7. Das konstantinopolitanische Lektionssystem der Fastenzeit und die ihm zugrunde liegende Fastenpraxis.

Das konstantinopolitanische Lektionssystem setzt wie das koptische eine 8 wöchige Fastenzeit voraus. Aber die ganze Zeit von 8 Wochen zerfällt hier in drei deutlich voneinander geschiedene Teile 3):

1) Butterwoche (ή τυροφάγος scil. έβδομάς): Mittwoch und Freitag je 2 Lektionen, am Mittwoch aus Ioel, am Freitag aus Zacharias.

<sup>1)</sup> Die konstantinopolitanische Lektion für den Donnerstag der 5. Woche (Is. 425-16) ist bei dieser Umarbeitung verloren gegangen. Aber ein Teil derselben (428<sup>2</sup>-12<sup>1</sup>) findet sich sonderbarerweise beim Freitag der 4. Woche, s. die vorige Anmerkung.

<sup>2)</sup> Dasselbe gilt wohl für die drei oben S. 75 erwähnten Lektionen der Palmarumvigil, welche die Kopten mit Konstantinopel gemein haben.

3) Zu den deutschen Bezeichnungen der drei Teile füge ich in Klammern

die griechischen in der in den liturgischen Büchern üblichsten Fassung hinzu.

- 2) 6 Wochen der Fasten = Quadragesima (αί εξ έβδομάδες τῶν νηστειῶν, ἡ τεσσαρακοστή): Montag Freitag je 3 Lektionen und zwar stets aus Is., Gen. und Prov., die fortlaufend vom Anfang bis zum Schluß gelesen werden, aber nur anfangs vollständig, nachher mit mehr oder weniger großen Auslassungen.
- 3) Karwoche (ἡ άγία καὶ μεγάλη ἑβδομάς): Montag—Mittwoch je 3 Lektionen aus Ez., Exod. und Iob. Donnerstag und Freitag je 4 Lektionen: die Lesung von Exod. und Iob wird fortgesetzt und je eine Prophetenlektion (nicht aus Ez., sondern aus Ier., Is., Zach.) davor und dahinter gelegt.

Daraus folgt, daß dies System für diejenige Fastenpraxis geschaffen ist, die sich mit der Zeit in der ganzen orthodoxen Kirche durchgesetzt hat und auch in den oft gedruckten liturgischen Büchern, besonders dem Triodion und dem Typikon, vorausgesetzt wird. Denn auch nach dieser jetzt allgemeingültigen Praxis gliedert sich die im ganzen 8wöchige Fastenzeit in eben jene drei Teile, die sich nicht nur durch ihre Namen, sondern auch durch die Art des Fastens und des Gottesdienstes voneinander scheiden. Ich will dies hier an der Hand des Triodion und anderer Quellen etwas genauer ausführen und dabei zugleich zeigen, wie völlig unser Lektionssystem auch in den Einzelheiten auf jene Praxis zugeschnitten ist.

Das Triodion (vgl. oben S. 53) beginnt schon 10 Wochen vor Ostern, mit der κοριακή τοῦ τελώνου καὶ τοῦ Φαρισαίου (Sonntag vor Septuagesimae). Und in der Tat fängt schon mit diesem Sonntag die erste Vorbereitung auf die Fastenzeit an. Denn das Evangelium vom Zöllner und Pharisäer, von welchem dieser Sonntag seinen Namen hat, soll ebenso wie das Evangelium vom verlorenen Sohne, nach welchem der nächste Sonntag (Septuagesimae) κοριακή τοῦ ἀσώτου heißt, und das Evangelium vom jüngsten Gericht Matth. 25<sub>31—46</sub>, das an dem dann folgenden Sonntag (Sexagesimae) gelesen wird, bereits die Bußstimmung der Fastenzeit wecken. Am Sonntag Sexagesimae darf man zum letzten Mal Fleisch essen, daher heißt er κυριακή τῆς ἀπόκρεω ("Karneval"; davon neugriech. ἀποκρεώω comissor, epulis indulgeo Nilles II, S. 19). Mit dem folgenden Montag beginnt die Fastenzeit.

Die erste Woche der Fastenzeit ist jedoch noch keine Woche des eigentlichen Fastens und wird daher auch als Woche πρὸ τῶν νηστειῶν (oben S. 34) oder προνήστιμος έβδομάς (Joh. Damasc. de sacris ieiuniis c. 5: Migne Patr. gr. 95, Sp. 69 D) bezeichnet. Man enthält sich in ihr noch nicht aller Speise bis zum Nachmittag oder Abend, um dann eine einzige,

bloß aus Vegetabilien bestehende Mahlzeit einzunehmen, wie die alte Regel für die eigentlichen Fasttage ist, sondern lebt im ganzen durchaus in der gewöhnlichen Weise und enthält sich nur des Fleisches. Dagegen sind die in der eigentlichen Fastenzeit gleichfalls verbotenen Produkte der Tiere, Milch, Butter, Käse, Eier¹), in dieser Woche noch erlaubt, ja nach dem oben S. 87 zitierten Kanon des Patriarchen Nicephorus von Konstantinopel (806—815) soll man diese Speisen sogar, wenn irgend möglich, genießen, um sich dadurch von den Häretikern zu unterscheiden, die in dieser Woche schon streng fasteten. Daher heißt diese Woche die Käseesserwoche (ή τοροφάγος scil. έβδομάς) oder die Käsewoche (ή τορινή) und wird im Westen, wo die Butter eine ähnliche Rolle spielt wie der Käse im Osten, gewöhnlich als die Butterwoche bezeichnet.

Indessen nehmen zwei Tage dieser Woche, der Mittwoch und Freitag, eine gewisse Sonderstellung ein. Mittwoch und Freitag sind die uralten, schon in der Didache c. 8 vorkommenden. allwöchentlichen Fasten- oder Stationstage (vgl. oben S. 82). Schon Constit. apost. VIII 47 (= Canones apost.) Nr. 69 befiehlt das Mittwochs- und Freitagsfasten auch dem Laien bei Strafe der Exkommunikation. Hieraus erklärt sich, daß diese beiden Tage auch in der Butterwoche eigentliche Fasttage sind, vgl. den eben schon erwähnten Kanon des Nicephorus im Typikon κεφ. κη' (Venedig 1615, Bl.  $\xi \alpha'/\xi \beta'$ ): Δεῖ νηστεύειν τοὺς μοναχοὺς τῆ δ' καὶ ς' της τυροφάγου καὶ μετὰ την τῶν προηγιασμένων ἀπόλυσιν (d. h. nach Beendigung der Missa praesanctificatorum, die stets gegen Abend stattfindet, vgl. unten S. 98) ἐσθίειν τυρὸν καὶ ἀά, ὅπου ἄν εύρεθῶσιν²). Charakteristisch ist auch, daß, wie ebendieser Kanon lehrt, am Mittwoch und Freitag der Butterwoche schon wie an den eigentlichen Fasttagen der Quadragesima die oben S. 80 f. beschriebene Missa praesanctificatorum gehalten wird. Um dieser Eigentümlichkeiten willen bezeichnet Symeon Thessalonicensis, Responsa

 Im Orient werden gewöhnlich nur Käse und Eier genannt, weil diese beiden Speisen dort hauptsächlich in Betracht kommen.

<sup>2)</sup> Dieser Kanon des Nicephorus wird als im Typikon stehend schon von Eutychius, orthodoxem Patriarchen von Alexandria (933—940), zitiert, s. Eutychii patr. Alex. annales interprete E. Pocockio 2 (1658), S. 249 = Eutychii patr. Alex. ann., pars posterior, ed. Cheikho (Corpus script. christ. orient., Scriptores arab., Textus, Ser. tertia, Tom. VII [1909]), S. v, Z 3—7. Daß er auch später maßgebend blieb, lehrt Symeon Thessalon., Responsa ad Gabrielem Pentapol., Quaestio 56 (Migne Patr. gr. 155, Sp. 905 Mitte). — Nach Dim. Sokolow, Darstellung des Gottesdienstes der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes, übers. von G. Morosow (Berlin 1893), S. 30 Anm. gehört die Butterwoche zu den Fastendispensationswochen; vgl. auch Typikon Venedig 1615, Bl. ρλδ' Rückseite Sp. 1. Dies kann ich mir nicht erklären.

ad Gabrielem Pentapolitanum, Quaestio 56 (Migne Patr. gr. 155, Sp. 904 D) den Mittwoch und Freitag der Butterwoche treffend als προοίμια τῶν ἱερῶν νηστειῶν.

Nach alledem ist die Butterwoche kurz zu charakterisieren als eine Übergangswoche, in der man noch nicht voll fastet, aber doch schon etwas mit dem Fasten und der gottesdienstlichen Praxis der Fastenzeit beginnt.

Dieser Charakter der Butterwoche kommt auch im Lektionssystem deutlich zum Ausdruck. Man nimmt die für die Fastenzeit charakteristische Lesung des A.T. noch nicht voll auf und liest noch nicht die Bücher, die in der folgenden Quadragesima gelesen werden, beginnt aber doch schon etwas mit dem A.T. Daß man hierfür gerade den Mittwoch und Freitag gewählt hat, erklärt sich nach dem über diese Tage Gesagten von selbst: sie sind die eigentlichen Fasttage der Butterwoche, daher eigneten gerade sie sich für die alttestamentlichen Lektionen.

Auch in der Zahl der Lektionen unterscheidet sich die Butterwoche charakteristisch von der eigentlichen Fastenzeit: sie hat an beiden Tagen nur je zwei Lektionen, während es weiterhin stets drei, am Gründonnerstag und Karfreitag sogar vier sind. Auch hierdurch soll die Butterwoche als Übergangswoche, in der man noch nicht voll beginnt, gekennzeichnet werden, wie umgekehrt die Steigerung am Gründonnerstag und Karfreitag auf die hervorragende Bedeutung dieser beiden Tage hinweist. Zugleich wird durch die Zweizahl der Lektionen das außerhalb der Fastenzeit herrschende Schema auch für die Butterwoche aufrecht erhalten und somit diese Woche wiederum als außerhalb der eigentlichen Fastenzeit stehend gekennzeichnet. Denn die einzelnen Tage des beweglichen Kirchenjahres, auch der Montag, Dienstag und Donnerstag der Butterwoche, haben sonst regelmäßig zwei neutestamentliche Lektionen; diese setzen am Mittwoch und Freitag der Butterwoche aus (s. Gregory, Textkritik des N. T., S. 361), und die beiden alttestamentlichen Lektionen treten an die Stelle.

Auf die Butterwoche folgt die 6 wöchige Quadragesima. Sie besteht aus den 40 Tagen vom Montag nach Quinquagesimae (Invocavit) bis zum Freitag vor Palmarum. Ihr Anfang wird in der römischen Ausgabe des Triodion (1879), S. 113 durch die Überschrift Άρχη της άγίας καὶ μεγάλης τεσσαρακοστης vor dem Montag der 1. Woche ausdrücklich angezeigt und kommt auch in den Gesängen dieses Tages, wie A. Baumstark im Oriens Christianus N. S. 1 (1911), S. 55 Anm. 2 gezeigt hat, mannigfach zum Ausdruck. Ihr Schluß am Freitag der 6. Woche wird im Triodion

nicht ausdrücklich angezeigt, kommt aber gleichfalls in den Gesängen für den Abendgottesdienst dieses Tages zum Ausdruck; gleich das erste Idiomelon (röm. Ausg. S. 578) beginnt mit den Worten Τὴν ψοχωφελῆ πληρώσαντες τεσσαρακοστήν, καὶ τὴν ἀγίαν ἑβδομάδα τοῦ πάθους σου αἰτοῦμεν κατιδεῖν, φιλάνθρωπε¹). Auch das altarmenische Lektionar zeigt den Schluß der Quadragesima am Freitag der 6. Woche aufs unzweideutigste an, s. oben S. 81 Anm. 2. Und auch die syrische Bezeichnung dieses Freitags als des "Freitags der vierzig (näml. Tage)" oder des "hl. Freitags des 40 tägigen Fastens" beweist nicht minder deutlich, daß die 40 Tage mit diesem Freitag voll werden, s. A. Baumstark, Festbrevier und Kircheniahr der syrischen Jakobiten (1910), S. 207.

Bei dieser Berechnung der 40 Tage sind also die Samstage und Sonntage, obwohl sie keine eigentlichen Fasttage sind, mitgerechnet. Das entspricht zweifellos dem Sinne der Schöpfer der Quadragesima. Denn die τεσσαρακοστή ist das Gegenstück zur πεντηχοστή, und wie diese ein Zeitraum von 50 unmittelbar aufeinander folgenden Tagen war, so sollte offenbar die τεσσαρακοστή ein analoger Zeitraum von 40 Tagen sein. Auch die oft angeführten Vorbilder des 40tägigen Fastens Mosis, Eliae und Christi weisen in dieselbe Richtung. Aber den abendländischen Gelehrten, die an die spätere lateinische Praxis, nur die eigentlichen Fasttage zu rechnen, gewöhnt sind, geht diese Berechnungsweise recht schwer ein. So bemerkt Funk in seinem oben S. 78 zitierten Aufsatz über die Entwickelung des Osterfastens zwar richtig, daß die Quadragesima 6 Wochen umfaßte, aber nirgends, daß diese 6 Wochen wirklich 40 Tage enthalten, betont vielmehr S. 262 ff, immer nur, daß zu wenig eigentliche Fasttage herauskommen. Noch weiter ging H. Achelis in der Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche 3 5 (1898), S. 775 Z. 47-49, indem er für Epiphanius eine 7 wöchige Dauer der Quadragesima (ohne Karwoche) herausrechnete, lediglich weil Epiphanius sagt, daß man an den Sonntagen nicht fastete (der Samstag war damals in Cypern noch nicht auf gleiche Stufe mit dem Sonntag gestellt). Und Deconinck (Revue bibl. intern., N. S. 7 [1910], S. 435), Weigand (Byz. Ztschr. 20 [1911], S. 13f.) und Baumstark (Oriens Christianus N. S. 1 [1911], S. 57) haben sich nicht nur diese Folgerung von Achelis angeeignet, sondern

<sup>1)</sup> Dies Lied hat schon H. Achelis, Fasten in der Kirche: Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche <sup>3</sup> 5 (1898), S. 777 Z. 8 ff. nach den "Briefen über den Gottesdienst der morgenländischen Kirche", übers. von Muralt (Lpz. 1838), S. 63 angeführt. Es wird nicht am Sonnabend vor Palmarum gesungen, wie Achelis nach Muralt angibt, sondern am Freitag Abend. Vgl. auch Baumstark a. a. O.

möchten dementsprechend für Chrysostomus und die apostolischen Constitutionen eine 8 wöchige Dauer der Quadragesima herausrechnen, lediglich weil beide sagen, daß man an den Samstagen und Sonntagen nicht fastete. Solchen Mißgriffen gegenüber scheint es nicht überflüssig, einige Stellen herzusetzen, welche die originale und bei den Orthodoxen stets beibehaltene Berechnung der Quadragesima kennen lehren. Anastasius Sinaita, Quaestio 64 (Migne Patr. gr. 89, Sp. 664 A) sagt: Wenn man einschließlich der besonders zu rechnenden Karwoche 8 Wochen fastet, οδαέτι δφείλει τεσσαρακοστή δνομάζεσθαι, άλλα τεσσαρακοστή έβδόμη. Johannes Damascenus de sacris ieiuniis c. 4 (Migne Patr. gr. 95, Sp. 69 A/B) kommt nach Erwägung verschiedener Aussprüche der Väter über die τεσσαρακοστή zu dem Schlusse, δτι νηστεία έστιν οδ μόνον ή παντελής εωθεν μέγρις έσπέρας ασιτία, αλλά και ή τινών βρωμάτων απογή (vgl. auch die hierauf folgende ausführliche Begründung). Symeon Thessalon., Responsa ad Gabrielem Pentapol., Quaestio 52 (Migne Patr. gr. 155, Sp. 897 A) sagt: Die Quadragesima ἄρχεται μὲν ἀπὸ δευτέρας ήμέρας, λήγει δὲ συναπτῶς εἰς παρασκευήν (vgl. Constit. apost. V 13), των πυριακών καὶ σαββάτων εἰσαγομένων, und dies ist deshalb wohlbegründet, weil man sich auch an den Sonntagen und Samstagen des Fleisches und der tierischen Produkte enthält.

Die Quadragesima bildet eine Einheit. Das war schon im jerusalemischen Lektionssystem dadurch zum Ausdruck gebracht, daß an den Mittwochen und Freitagen der Quadragesima regelmäßig dieselben Bücher wiederkehrten (s. oben S. 83). Doch wechselten dort die Bücher zwischen Mittwoch und Freitag. Im konstantinopolitanischen Lektionssystem ist die Einheitlichkeit völlig: in der ganzen Zeit werden stets dieselben Bücher (Is., Gen., Prov.) und stets in derselben Reihenfolge gelesen.

Endlich kommt dann die Karwoche. Diese wird gelegentlich mit der Quadragesima zusammengerechnet, z. B. bei der Bezeichnung der 4. Fastenwoche als μέση έβδομάς (oben S. 36 f.) und des Mittwochs dieser Woche als δ' τῆς μεσονηστίμου (The Greek liturgies ed. by C. A. Swainson [1884], S. 95 Sp. 2) entsprechend der δ' τῆς μεσοπεντηχοστῆς (oben S. 44). Das erklärt sich leicht, da man ja die ganzen 7 Wochen fastete. Aber bei genauer Rechnung wird die Karwoche scharf von der Quadragesima geschieden. Zum klassischen Ausdruck kommt das in einer Stelle der Constit. apost. V 13, die noch jetzt maßgebend ist; es heißt dort: das Fasten der Quadragesima soll gehalten werden πρὸ τῆς νηστείας τοῦ πάσχα, d. h. vor dem Fasten der Karwoche (vgl. oben S. 34 Anm. 1 und S. 81), und nach jenem

ersten Fasten soll man ἀπονηστεύειν und dann das Fasten der Karwoche beginnen. Aber auch später werden Quadragesima und Karwoche oft ebenso deutlich geschieden; statt weiterer Belege verweise ich nur noch einmal auf das oben S. 96 zitierte Idiomelon. Auch im Kultus unterscheidet sich die Karwoche von der Quadragesima, z. B. wird in ihr mit Ausnahme des Karfreitags keine Missa praesanctificatorum gehalten, s. oben S. 81 Anm. 1.

Demgemäß ist die Karwoche auch im Lektionssystem von der Quadragesima geschieden. Für Is., Gen., Prov. treten Ez., Exod., Iob ein. Nur am Gründonnerstag und Karfreitag wird Ez. durch andere Propheten (darunter auch Is.) ersetzt; zugleich steigt die Zahl der Lektionen von 3 auf 4, da an beiden Tagen zwei Prophetenlektionen gelesen werden. Dadurch werden der Gründonnerstag und Karfreitag, wie schon oben S. 95 bemerkt, vor den übrigen Tagen ausgezeichnet.

So sehen wir, wie sich das konstantinopolitanische Lektionssystem im ganzen und im einzelnen durchaus der noch jetzt gültigen orthodoxen Fastenpraxis anschmiegt. Und es bleibt zum Schluß nur noch die diesem System eigentümliche Verteilung der Lektionen auf Morgen und Abend zu besprechen.

Jeder Wochentag der Fastenzeit hat, wie das Triodion zeigt. eine Morgen- und eine Abendfeier. Die Morgenfeier hat stets nur eine alttestamentliche Lektion; die übrigen werden am Abend gelesen (gewöhnlich zwei, aber in der Butterwoche eine. am Gründonnerstag und Karfreitag drei). Hierdurch wird die Abendfeier als die wichtigere gekennzeichnet. Und in der Tat ist sie die Hauptseier. Denn ab ends ist die σύναξις, in der die Missa praesanctificatorum (vgl. oben S. 80 f.) gehalten wird. Schon Epiphanius de fide c. 22 (Dindorf III, S. 583 f.) berichtet, daß die σύναξις am Mittwoch und Freitag, den alten wöchentlichen Fasttagen, πρὸς τὴν ἐνάτην, d. h. nachmittags 3 Uhr, stattfand, am Sonntag und in der Pentekoste dagegen am Morgen (мата тас πρωϊνάς, ἀφ' εωθεν). Und er gibt als Grund für die Ausnahmestellung der Pentekoste an, daß in ihr die Mittwoche und Freitage keine Fasttage waren (vgl. oben S. 79). Das lehrt uns den Grund für die verschiedene Zeit der Gottesdienste kennen: an den Fasttagen kann die σύναξις erst gegen Abend stattfinden, weil sie mit dem Abendmahl verbunden ist, und man durch den Genuß desselben das Fasten bricht.

Dieselbe Verteilung der Lektionen auf Morgen und Abend findet sich nun aber auch beim Karsamstag, obwohl dieser als Ostervigil seit alter Zeit seine Sonderstellung eingenommen hat. Dadurch ist auch er der Fastenzeit eingegliedert. Aber dies ist gewiß eine nachträgliche Änderung, denn in Jerusalem und im Abendlande wird die konstantinopolitanische Morgenlektion Ez.  $37_{1-14}$ , wie wir oben S. 72 f. sahen, in der Vigil selbst gelesen. Der Grund der Änderung ist leicht ersichtlich. Seit urchristlicher Zeit hatte man am Tage vor Ostern allgemein gefastet; daher blieb der Karsamstag auch später, als das Samstagsfasten im Orient streng verpönt wurde, im Unterschied von allen übrigen Samstagen des Jahres ein Fasttag (vgl. oben S. 79). Somit stand der Karsamstag, obwohl er als Ostervigil seine Sonderstellung einnahm und behielt, doch auch mit den übrigen Fasttagen der ganzen Zeit auf gleicher Stufe, und dies brachte man dadurch zum Ausdruck, daß man die obligate alttestamentliche Morgenlektion auch auf ihn übertrug.

§ 8. Alter und Ursprung der dem konstantinopolitanischen Lektionssystem zugrunde liegenden Fastenpraxis.

Wir haben in den drei besprochenen Lektionssystemen dre i oder gar vier verschiedene Arten der Fastenpraxis angetroffen. Jerusalem hatte eine aus 6 wöchiger Quadragesima und Karwoche bestehende, im ganzen 7 wöchige Fastenzeit, aber die ungewöhnlich reiche Ausgestaltung des Gottesdienstes der zweiten Woche ließ vermuten, daß sie vorher die erste gewesen war, die Quadragesima also wie im Abendlande und in den westlicheren Provinzen des Morgenlandes die Karwoche in sich eingeschlossen hatte (S. 82). Die Kopten hatten eine 8 wöchige Quadragesima, in der die Karwoche einbegriffen war. Das konstantinopolitanische Lektionssystem setzte gleichfalls eine 8 wöchige Fastenzeit voraus, aber diese zerfiel in die Butterwoche, die noch gar keine Woche des eigentlichen Fastens ist, die 6 wöchige Quadragesima und die Karwoche.

Die vom jerusalemischen Lektionar direkt bezeugte und die aus ihm als Vorstufe erschlossene Fastenpraxis sind alt; beide gehören schon dem IV. Jahrh. an. Somit steht auch von dieser Seite der Ansetzung des altarmenischen Lektionars in der 2. Hälfte des V. Jahrh. (oben S. 59 f.) nichts im Wege.

Die 8 wöchige Quadragesima konnten wir in Ägypten mit den bisher zur Verfügung stehenden Hülfsmitteln erst von der Mitte des VII. Jahrh. an nachweisen. Sie mag, wie sich unten zeigen wird, auch in Ägypten schon etwas älter sein; doch kommt darauf nichts an, da das koptische Lektionssystem, wie es uns vorliegt, zweifellos jung ist.

Es bleibt nun noch zu fragen: Wie alt ist die dem konstantinopolitanischen Lektionssystem zugrunde liegende, noch jetzt in der ganzen orthodoxen Kirche gültige Fastenpraxis?

Auf diese Frage ist, soweit ich sehe, bisher noch keine genügende Antwort gegeben. Daher muß ich hier umständlicher, als ich wünschte, auf sie eingehen.

Das wichtigste Material für die Geschichte der 8 wöchigen Fastenzeit hat Franz Xaver Funk in seinem oben S. 78 zitierten Aufsatz über die Entwickelung des Osterfastens S. 270-272 zusammengestellt. Dabei unterscheidet er aber nicht prinzipiell zwischen den beiden Arten der 8 wöchigen Fastenzeit, wie wir sie bei den Kopten und in Konstantinopel kennen gelernt haben. Erst A. Baumstark hat im Oriens Christianus N. S. 1 (1911). S. 55-58 mit vollem Recht betont, daß die 8wöchige Quadragesima eine "von der byzantinischen Abfolge von Vorfastenwoche. Τεσσαρακοστή und Karwoche wesenhaft verschiedene Größe" ist. Beide sind auch ganz verschieden entstanden: die 8 wöchige Quadragesima ist eine Umbildung der alten 6 wöchigen Quadragesima, die man auf 8 Wochen verlängerte, um 40 eigentliche Fasttage herauszubekommen (s. oben S. 85. 86 f.); in der 8 wöchigen Fastenzeit des konstantinopolitanischen Lektionssystems dagegen ist die alte 6 wöchige Quadragesima unverändert beibehalten, und sie zählt nur deshalb 8 Wochen, weil die nach antiochenisch-konstantinopolitanischem Brauch besonders gerechnete Karwoche und die Butterwoche hinzukommen.

Mustern wir unter diesem Gesichtspunkte das von Funk S. 270 -272 zusammengestellte Material, so zeigt sich sofort, daß die beiden ältesten Zeugen, die Pilgerin Aetheria (früher Silvia genannt), welche den jerusalemischen Kultus aus dem Ende des IV. Jahrh. oder aus späterer Zeit¹) beschreibt, und der bekannte Monophysit Severus von Antiochia in den beiden der Epistel des Johannes Damascenus de sacris ieiuniis angehängten Fragmenten<sup>2</sup>), deren erstes aus dem Februar des Jahres 513 stammt 3).

<sup>1)</sup> Auf die durch C. Meisters Dissertation angeregte Kontroverse über das Alter der Peregrinatio Aetheriae brauche ich nicht einzugehen. Vgl. besonders Baumstark im Oriens Christianus N. S. 1 (1911), S. 32—76, auch O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchl. Literatur 3 (1912), S. 416—421.

2) Joannis Dam. opera ed. Lequien 1 (1712), S. 504f. — Migne Patr. gr.

<sup>95,</sup> Sp. 76.

<sup>3)</sup> Das erste Severusfragment stammt έκ τῶν ἐνθρονιαστικῶν αὐτοῦ λόγων, εἰς τὴν τῶν νηστειῶν τεσσαρακοστήν· ἐλέχθη δὲ τῇ πρὸ αὐτῆς παρασκευῇ ἐν τῷ Κασιανοῦ

aufs unzweideutigste von einer 8 wöchigen Quadrages ima sprechen¹). Denn Aetheria sagt c. 27 (Corpus script. eccl. lat. 38, S. 78): "Propterea autem octo septimanae attenduntur, quia dominicis diebus et sabbato non ieiunatur excepta una die sabbati, qua vigiliae paschales sunt et necesse est ieiunari", und sie berichtet, daß man die so herauskommenden 41 Fasttage in Jerusalem neortae [= έορταί], id est quadragesimas" nenne. Ganz ähnlich begründet Severus im ersten Fragment die 8 wöchige Dauer der Quadragesima: ὁ γὰρ πέντε ἀριθμὸς [jede Woche hat 5 eigentliche Fasttage] ολιτάκις ένελιττόμενος τον των τεσσαράκοντα ήμερων αριθμόν extelse. Und im zweiten Fragment sagt er von den "40 Tagen", daß sie ἐχ τῶν ὀχτὼ ἑβδομάδων συνάγονται, ἐχάστης ἑβδομάδος τῶν δύο ήμερῶν, λέγω δη σαββάτου καὶ κυριακης, τη ἀναπαύσει προσκεκληρωμένων<sup>2</sup>).

Nach Aetheria und Severus nennt Funk S. 271 den koptischen Patriarchen Benjamin. Auch dieser vertritt, wie wir oben S. 85 f. sahen, die 8 wöchige Quadragesima.

Weiter folgt eine Stelle, welche Funk S. 271 als (abgesehen von Aetheria) ältestes Zeugnis für die 8 wöchige Fastenzeit "auf der katholischen Seite" anführt, und welche dann in den Verhandlungen über das Alter der Peregrinatio Aetheriae (vgl. oben S. 100 Anm. 1) eine große Rolle gespielt hat. Sie findet sich in der Doctrina des palästinischen Archimandriten Dorotheus (um 600 n. Chr.) in dem περὶ τῶν ἀγίων νηστειῶν handelnden 15. Kapitel (Bibliothecae veterum patrum . . . tom. primus graecolatinus | Paris

έχπλησία. Die ἐνθρονιαστικοί λόγοι sind die Predigten, welche Severus als Inhaber des Patriarchenstuhls von Antiochia vom 18. Nov. 512 (Tag des hl. Romanos) bis zum Jahre 518 gehalten hat. Sie sind, wohl noch zu Lebzeiten des Severus, zu einem 125 Nummern umfassenden, streng chronologisch geordneten Corpus vereinigt und in zwei syrischen Übersetzungen ziemlich vollständig erhalten, aber vereinigt und in zwei syrischen Odersetzungen ziemitch vonstandig einalten, aber noch nicht herausgegeben, vgl. A. Baumstark, Das Kirchenjahr in Antiocheia zwischen 512 und 518: Röm. Quartalschr. f. christl. Alterthumskunde 11 (1897), S. 32—43. Die Predigt, aus der unser Fragment stammt, ist Nr. 15. Ihre syrische Überschrift lautet bei W. Wright, Catalogue of Syriac mss. in the British Museum, part II (1871), S. 535: https://doi.org/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/10.1003/1 entspricht also genau dem oben angeführten griechischen Wortlaut (von εἰς τὴν an). Nach der Stelle, welche die Predigt im Corpus einnimmt, muß sie im Jahre 513 (am Freitag vor der Quadragesima) gehalten sein.

1) Dies hat schon Baumstark im Oriens Christianus a. a. O. richtig aus-

<sup>2)</sup> Wenn Severus sich nicht ganz ungenau ausdrückt, müßte man hieraus schließen, daß die gesamte Fastenzeit damals in Antiochia 9 Wochen dauerte und aus der 8 wöchigen Quadragesima und der Karwoche bestand. Denn Severus sagt ausdrücklich, daß der Samstag und Sonntag jeder der 8 Wochen der Erholung bestimmt seien. Das kann man aber von der Karwoche nicht sagen, da ihr Samstag ein besonders strenger Fasttag ist. Übrigens wäre eine 9 wöchige Fastenzeit auch nur die folgerichtige Weiterbildung der antiochenischen Praxis, da diese stets die Karwoche von der Quadragesima getrennt hat.

1624], S. 840 A/B = Migne Patr. gr. 88, Sp. 1788 C). Nachdem zuerst von den 7 Wochen der Fastenzeit gesprochen ist, heißt es weiter: αλλα οί πατέρες τῷ χρόνφ συνεῖδον προστεθηναι αὐταῖς καὶ άλλην μίαν έβδομάδα, αμα μέν διὰ τὸ προγρμνάζεσθαι καὶ οίον προομαλίζεσθαι τοὺς μέλλοντας εἰσελθεῖν εἰς τὸν κόπον τῶν νηστειῶν, ἄμα δὲ καὶ τιμώντες τὰς νηστείας τῷ ἀριθμῷ τῆς ἁγίας τεσσαρακοστῆς, ἣν ἐνήστευσεν ὁ χύριος ήμων, αί γὰρ έπτὰ (lies ὀκτὸ, wie schon in der Bibl. vet. patr. richtig korrigiert ist) έβδομάδες όφαιρουμένων τῶν σαββάτων καὶ τῶν κυριακῶν τεσσαράκοντα ἡμέραι γίνονται, τιμωμένης καθ' ἑαυτὴν της γηστείας τοῦ άγίου σαββάτου (d. h. des Karsamstags) διὰ τὸ είναι αδτήν ξερωτάτην και μόνην νηστείαν από πάντων των σαββάτων τοῦ ένιautoo. Hier wird fragelos eine der orthodoxen sehr nahestehende Praxis vorausgesetzt, die am genauesten mit der Praxis übereinstimmt, welche Johannes Damascenus in der 1. Hälfte des VIII. Jahrh. als in der Auferstehungskirche zu Jerusalem üblich schildert (vgl. unten S. 104): alle Tage der vorgelegten 8. Woche vom Montag bis zum Freitag müssen zwar wirkliche Fasttage sein, da sonst die Zahl 40 nicht herauskäme, aber die 8. Woche steht doch nicht mit den übrigen auf gleicher Stufe, sondern ist eine Woche der Vorübung wie in der orthodoxen Praxis.

Indessen unterbricht die angeführte Stelle, wenn ich recht sehe, völlig den Gedankengang des Dorotheus und verrät sich dadurch als jüngere Interpolation. Dorotheus vertritt nämlich in seiner übrigen Ausführung über die Dauer des Fastens eine zuerst bei Johannes Cassianus, Conlatio XXI 25 (3. Jahrzehnt des V. Jahrh.) auftauchende, eigentümliche Theorie, durch die sich manche darüber beruhigten, daß in den 6 Wochen des abendländischen und in den 7 Wochen des morgenländischen Fastens nicht 40, sondern nur 36 eigentliche Fasttage herauskamen (im Abendland  $6 \times 6 = 36$ , im Morgenland  $7 \times 5 + \text{Karsamstag} = 36$ ). Dorotheus geht davon aus, daß Gott den Israeliten geboten hat, jährlich den Zehnten von allem darzubringen, und daß die Israeliten. indem sie das taten, in allen ihren Werken gesegnet wurden. Dementsprechend rieten uns die hl. Apostel, auch von den Tagen unsers Lebens Gott den Zehnten darzubringen, damit wir so in unsern Werken gesegnet würden und alljährlich Vergebung für die Sünden des ganzen Jahres erhielten. So πήγίασαν ήμεν από των τριακοσίων έξήκοντα πέντε ήμερων τοῦ ἐνιαυτοῦ ταύτας έπτὰ έβδομάδας τῶν νηστειῶν". Dann folgt, sich sehr ungelenk anschließend und das schon Gesagte höchst überflüssiger Weise wiederholend: "οδτω γάρ ἀφώρισαν έπτὰ έβδομάδας". Dies soll offenbar die vorhergehende Ausführung abschließen und leitet zugleich zu der oben angeführten

Auseinandersetzung über die Hinzufügung einer 8. Woche (-άλλά οί πατέρες ατλ.") über. Nach Abschluß dieser Auseinandersetzung fällt jedoch die 8. Woche vollständig unter den Tisch, und es wird in genauer Fortführung des früheren Gedankenganges dargelegt. inwiefern jene 7 Wochen in der Tat den Zehnten des Jahres darstellen, durch dessen Darbringung man Vergebung für die Sünden des ganzen Jahres erhält: αἱ δὲ ἐπτὰ ἑβδομάδες χωρὶς τῶν σαββάτων καὶ τῶν κυριακῶν γίνονται τριάκοντα πέντε ἡμέραι · λοιπὸν προστιθεμένου τοῦ σαββάτου τοῦ μεγάλου (des Karsamstags) καὶ τοῦ ἡμίσεος τῆς λαμπρᾶς καὶ φωτοποιοῦ νυκτὸς (der Ostervigilie, in der das Fasten noch fortgesetzt wird, vgl. oben S. 71 f.) τριάκοντα εξ ήμισο ήμέρα εἰσίν, ὅπερ ἐστὶ τὸ δέκατον τῶν τριακοσίων έξήκοντα πέντε ἡμερῶν τοῦ ένιαυτοῦ μετὰ πολλῆς ἀχριβείας. τῶν γὰρ τριαχοσίων τὸ δέχατόν ἐστι τριάκοντα, καὶ τῶν ἑξήκοντα τὸ δέκατον ἡ ς΄, καὶ τῶν πέντε τὸ ἦμισυ : ἰδοὸ τριάχοντα εξ ήμισυ ήμέραι, καθώς εἴπομεν. αὕτη ἐστὶν ἡ δεκατία, ὡς ἂν είπη τις, παντός τοῦ ἐνιαυτοῦ, ἢν ἡγίασαν ἡμῖν εἰς μετάνοιαν οἱ ἄγιοι ἀπόστολοι, καθάρσιον οὖσαν τῶν άμαρτιῶν, ὡς εἶπον, παντὸς τοῦ ἐνιαυτοῦ. Auch im folgenden wird noch weiter von der Reinigung von den Sünden des ganzen Jahres gesprochen, die man durch richtige Beobachtung dieser hl. Tage, d. h. offenbar der 361/2 Tage, erhält. So hängt die ganze Darlegung aufs innigste zusammen und ist durchaus einheitlich und folgerichtig durchgeführt, wenn man nur die den Zusammenhang völlig unterbrechende Stelle von der Hinzufügung der 8. Woche fortläßt; die einzige Änderung, die man vornehmen muß, ist, daß man beim Wiedereinsetzen des ursprünglichen Zusammenhanges δὲ (in αἱ δὲ ἐπτὰ ἑβδομάδες) in γὰρ korrigiert 1). Die Interpolation erklärt sich leicht: die Doctrina war für den praktischen Gebrauch der Mönche bestimmt und ist daher später, als die 8. Woche eingeführt war, dementsprechend korrigiert worden. Dorotheus scheidet also aus der Reihe der Zeugen für die 8wöchige Fastenzeit aus; die Stelle beweist nur für die Zeit des Interpolators, die sich nicht genau bestimmen läßt.

<sup>1)</sup> Sonderbarerweise findet sich αἱ γὰρ ἑπτὰ ἑβδομάδες in der Interpolation, wo aber ἑπτὰ Fehler für ἀπτὰ ist. — Nachdem ich obige Ausführung niedergeschrieben hatte, fand ich zu meiner freudigen Überraschung in dem früher der Kirchen-Ministerial-Bibliothek zu Celle, jetzt der Universitäts-Bibliothek zu Göttingen gehörigen Exemplar der Bibl. vet. patr. die Sätze οῦτω γὰρ ἀφώρισαν — ἀπὸ πάντων τῶν σαββάτων τοῦ ἐνιαυτοῦ, deren Ünechtheit ich nachzuweisen gesucht habe, am Anfang und Schluß mit einem doppelten Strich || gekennzeichnet und dazu am Rande die Bemerkung (vielleicht von der Hand des Christian Julius Bokelmann, Archidiakonus in Celle 1701—1735): Inclusa his signis || || additita videntur; et ex margine, in quo a posteriori aliquo Graeculo annotata fuerant, perperam in ipsum textum infulta. Non enim cohaerent ullo modo cum sequentibus.

Nach Dorotheus nennt Funk S. 271 den Anastasius Sinaita (um 700 n. Chr.). Dieser kommt nur insofern in Betracht, als er die 8 wöchige Fastenzeit bekämpft und dadurch zugleich ihr Vorhandensein bezeugt. Übrigens bekämpft er nicht die orthodoxe Fastenpraxis, sondern die 8 wöchige Quadragesima¹), denn er sagt: οδ δεῖ νηστεύειν έβδομάδας ὀκτὰ ἐν τῆ μεγάλη τεσσαρακοστὴ (Migne Patr. gr. 89, Sp. 661 C).

Weiter nennt Funk S. 272 den Johannes Damascenus (1. Hälfte des VIII. Jahrh.). Johannes Dam. hat über die Frage des 7- oder 8 wöchigen Fastens eine eigene Epistel verfaßt (De sacris ieiuniis, vgl. oben S. 85. 100 bei Benjamin und Severus), die uns lehrt, daß der Streit um diese Frage damals himmelhoch (μέγρις αέρος c. 3 Anf.) ging. Johannes gibt sein Urteil dahin ab, daß die Bewahrung des kirchlichen Friedens wichtiger sei als eine überall gleiche Abgrenzung der Fastenzeit, und legt dann die von ihm selbst befolgte Praxis der Auferstehungskirche in Jerusalem dar, ohne sie als allgemein bindend erklären zu wollen (c. 5. 6). Diese Praxis, welche Funk S. 273f. einfach mit der konstantinopolitanischen gleichsetzt, steht dieser allerdings ziemlich nahe, ist aber doch nicht völlig mit ihr identisch. Die 8. Woche vor Ostern ist zwar eine προνήστιμος έβδομάς, in der man sich nur des Fleisches, noch nicht der tierischen Produkte enthält, und deren Gottesdienst noch nicht die Charakteristika der Quadragesima (Terz, Sext, Non, Missa praesanctificatorum) aufweist: aber in dieser Woche wird doch schon ή μέχρις έσπέρας νηστεία geübt, und da Johannes in keiner Weise eine Beschränkung dieser vnoteia auf Mittwoch und Freitag andeutet, so können wir nur annehmen, daß alle Wochentage von Montag bis Freitag schon wirkliche Fasttage waren, wie wir es auch für die wohl ebenfalls aus Palästina stammende Dorotheus-Interpolation annehmen mußten (s. oben S. 102). Hiermit hängt ein anderer Unterschied dieser jerusalemischen Praxis von der konstantinopolitanischen zusammen. Nach dem oben S. 94 besprochenen Kanon des Patriarchen Nicephorus von Konstantinopel (806-815) wurden die beiden eigentlichen Fasttage der Butterwoche, der Mittwoch und Freitag, durch Abhaltung der Missa praesanctificatorum ausgezeichnet. Nach Johannes Dam.

<sup>1)</sup> Anastasius schreibt die 8wöchige Quadragesima seltsamerweise den Arianern zu. Hier hat man "Arianer" in "Severianer" korrigieren wollen. Baumstark im Oriens Christianus N.S. 1 (1911), S. 57 Anm. 2 bekampft diese Änderung als "helle Willkur". Darin mag er recht haben. Aber daß die 8wöchige Quadragesima wirklich auf die Arianer zurückgehe, ist mir trotzdem sehr unwahrscheinlich. Dem Anastasius wird nur eine dunkle Kunde von ihrem haretischen Ursprung zugekommen sein.

dagegen fand in dieser Woche noch keine Missa praesanctificatorum statt (μηδαμῶς ... τῆς τῶν άγίων προηγιασμένων τελετῆς γενομένης). Das erklärt sich sofort, wenn alle Tage dieser Woche als wirkliche Fasttage auf gleicher Stufe standen; denn dann lag zu einer Auszeichnung des Mittwochs und Freitags keinerlei Grund vor¹).

Vergleicht man diese jerusalemische Praxis mit der konstantinopolitanischen, so wird man sich dem Eindruck nicht verschließen können, daß man es bei ihr mit einer Mischpraxis zu tun hat. Die konstantinopolitanische ist durchaus konsequent; in ihr ist die Butterwoche in der Tat eine προνήστιμος έβδομάς. Wenn man aber in dieser Woche schon ebenso bis zum Abend fastet wie in der eigentlichen Fastenzeit, so ist ihre Bezeichnung als προνήστιμος έβδομάς ungerechtfertigt; denn daß man sich in ihr nur des Fleisches enthält, noch nicht der tierischen Produkte, macht bei der Übereinstimmung in der Dauer des Fastens doch keinen so schwerwiegenden Unterschied. Die natürlichste Erklärung ist: Jerusalem hat die προνήστιμος έβδομάς ebenso wie später die Karwochenlektionen (s. oben S. 71) aus Konstantinopel übernommen, sie dabei aber zu einer Woche des strengeren Fastens umgebildet, vielleicht unter der Einwirkung der Swöchigen Quadragesima, deren erste Woche ja schon eine Woche des strengen Fastens war<sup>2</sup>). So betrachtet ist Johannes Damascenus, indem er die jerusalemische Mischpraxis bezengt, zugleich indirekt ein Zeuge für die konstantinopolitanische Praxis.

Nach Vorführung des Johannes Damascenus sagt Funk S. 272: "Aus der Folgezeit ist mir kein Widerspruch mehr bekannt. Theodor Studita († 826) kommt in seinen Schriften wiederholt auf das Fasten zu sprechen, ohne einer Differenz zu gedenken. Jedenfalls war die Entwickelung um die Mitte des 9. Jahrhunderts abgeschlossen" (folgen Belege). Auch wir brauchen nicht weiter hinabzugehen, denn aus dem Anfang des IX. Jahrh. stammt der mehrmals zitierte Kanon des Patriarchen Nicephorus von Kon-

<sup>1)</sup> Palästina hat seine Sonderpraxis auch später beibehalten und nun am Mittwoch und Freitag der Butterwoche überhaupt keine Messe gefeiert, s. die Bemerkung des Triodion zum Mittwoch dieser Woche (Venedig 1636, Bogen γ, Bl. 5 Rückseite Sp. 1 = Rom 1879, S. 54): Ἰστέον ὅτι ἐν Παλαιτίνη οὐ παρελάβομεν ὑπὸ τῶν ἀγίων πατέρων ποιείν τῆ τετράδι καὶ τῆ παρασκευῆ τῆς τυροφάγου (röm. Ausg. τυρινῆς) λειτουργίαν τελείαν οὕτε προηγιασμένην (ebenso im Typikon κεφ. κθ' Venedig 1615, Bl. ξγ' Rückseite Sp. 1).

<sup>2)</sup> Da die 8 wöchige Quadragesima durch Aetheria für Jerusalem selbst bezeugt ist, könnte man an eine Nachwirkung dieser Aetheria-Praxis denken. Aber dann müßte man annehmen, daß diese Praxis sich in Jerusalem mindestens bis ins VII. Jahrh. erhalten hätte, und diese Annahme wird durch die sonstigen Nachrichten über die Fastenpraxis Jerusalems (vgl. oben § 5) nicht begünstigt.

stantinopel, der unzweideutig die orthodoxe Praxis der Butterwoche bezeugt (s. oben S. 94).

Unsere Musterung des von Funk zusammengestellten Materials hat ergeben, daß erst Johannes Damascenus in der 1. Hälfte des VIII. Jahrh. und der Interpolator des Dorotheus, dessen Zeit wir nicht bestimmen können, eine Praxis vertreten, welche, wenn auch mit der konstantinopolitanischen nicht identisch, ihr doch recht nahe steht und wahrscheinlich von ihr abhängt. Daraus dürfen wir schließen, daß die konstantinopolitanische Praxis ziemlich jung ist. Aber zu einer genaueren zeitlichen Festlegung gelangen wir nicht.

Es gibt jedoch außer den von Funk angeführten Stellen noch einige andere Zeugnisse für die Swöchige Fastenzeit, die, soweit ich sehe, bisher überhaupt noch nicht beachtet oder doch nicht richtig gewürdigt worden sind.

Die eine Stelle, die m. W. noch von niemandem herangezogen ist, und die ich mehr zufällig gefunden habe, findet sich in der Chronographie des Theophanes (abgefaßt in der Zeit von 810/11 bis 814/15) beim Jahre 6038 der alexandrinischen Weltära = 546 n. Chr. (rec. C. de Boor 1 [1883], S. 225 Z. 5-10). Danach entstand in jenem Jahre in Konstantinopel (ἐν Βυζαντίφ geht unmittelbar vorher und gehört offenbar auch noch zu diesem Satze) unter Justinian διαστροφή περί τοῦ άγίου πάσχα. καὶ ἐποίησαν οί δήμοι την αποκρεώσιμον μηνί Φεβρουαρίφ δ΄. δ δὲ βασιλεύς προσέταξεν έτέραν έβδομάδα πραθήναι κρέα. καὶ πάντες οἱ κρεωπῶλαι ἔσφαξαν καὶ προέθηκαν, καὶ οὐδεὶς ἡγόραζεν οὕτε ἤσθιεν. τὸ δὲ πάσχα γέγονεν, ὡς δ βασιλεύς ἐκέλευσεν, καὶ εύρέθη ὁ λαὸς νηστεύων έβδομάδα περιττήν. Ιπ J. 546 fiel der Ostervollmond auf einen Sonntag, den 1. April; folglich mußte Ostern nach der bekannten Regel auf den folgenden Sonntag, den 8. April, angesetzt werden; vgl. Ed. Schwartz, Christliche und jüdische Ostertafeln (Abhandl. d. K. Ges. d. Wiss. z. Gött... Philol.-hist. Kl., N. F. VIII 6 [1905]), S. 189. In Konstantinopel hatte man sich jedoch bei der vorherigen Berechnung des Ostertermins versehen und den Sonntag des Ostervollmonds selbst als Ostersonntag angesetzt. Demgemäß hatte man auch την αποχοεώowov, d. h. den der Fastenzeit unmittelbar voraufgehenden Sonntag der Fleischentsagung (Karneval, s. oben S. 93), eine Woche zu früh gefeiert. Der Kaiser merkte nun allerdings noch rechtzeitig den Irrtum und befahl den Fleischern, noch eine Woche länger Fleisch zu verkaufen; aber das Volk blieb der einmal begonnenen Fleischentsagung treu, feierte jedoch nachher Ostern erst an dem vom Kaiser bestimmten richtigen Termine, sodaß es also eine Woche zu viel fastete. Als Tag der Fleischentsagung wird von Theophanes der 4. Februar angegeben. Von da bis zum 1. April sind es 8, bis zum 8. April 9 Wochen. Demnach hätte die normale Dauer der Fastenzeit in Konstantinopel schon damals 8 Wochen betragen.

Zum Glück besitzen wir aber die Quelle des Theophanes in der Chronographie des Johannes Malalas (VI. Jahrh.) rec. Dindorf (1831), S. 482 Z. 19-483 Z. 2: Τῷ δὲ νοεμβρίφ μηνὶ διαστροφή έγένετο περί της αποκρεωσίμου. ὁ δὲ αὐτὸς βασιλεὺς προσέταξεν έτέραν έβδομάδα πραθήναι κρέα. καὶ πάντες μὲν οἱ κρεωπῶλαι ἔσφαξαν καὶ προέθηκαν, οὐδεὶς δὲ ἤσθιεν. ἐγένετο δὲ καὶ πάθος Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ήμῶν, καθώς ὁ αὐτὸς βασιλεὸς ήβουλήθη. Malalas gibt außer dem Monat November, in welchem der Termin des Osterfestes und des davon abhängenden Sonntags der Fleischentsagung falsch bestimmt worden war, kein Datum an. Daraus folgt, daß Theophanes den 4. Febr. als Tag der Fleischentsagung lediglich nach der Praxis seiner Zeit berechnet hat. Der Ausdruck ή αποπρεώσιμος kommt allerdings schon bei Malalas vor. Aber es ist keineswegs nötig, daß er bei ihm schon den Sonntag vor der Butterwoche bezeichnet, der später die ποριακή της απόκρεω ist (s. oben S. 93). Wenn die Butterwoche im VI. Jahrh. noch πρεοφάγιος war, wie die im folgenden anzuführende Stelle des Triodion behauptet, so würde man unter der ἀποκρεώσιμος bei Malalas den ihr folgenden Sonntag, also den 7. Sonntag vor Ostern, zu verstehen haben. Demnach beweist die Theophanesstelle nichts für die Zeit Justinians, sondern lehrt nur, daß die 8 wöchige Fastenzeit am Anfang des IX. Jahrh. in Konstantinopel so fest eingewurzelt war, daß Theophanes unwillkürlich annahm, die Fastenzeit habe schon zur Zeit Justinians ebensolange gedauert.

Die beiden anderen noch zu besprechenden Stellen sind schon von Lequien in seiner letzten Note zu der Epistel des Johannes Damascenus de sacris ieiuniis¹) herangezogen, freilich zugleich als unglaubwürdig abgelehnt. Es sind zwei ausdrückliche Berichte über die 8. Woche vor Ostern, ein griechischer und ein arabischer, welche beide, wenn auch in verschiedener Weise, eine Änderung in der Praxis dieser Woche mit dem Kaiser Heraklius (610-641) in Verbindung bringen.

Der griechische Bericht findet sich im Triodion, wo er im συναξάριον des Samstags der Butterwoche (Venedig 1636,

<sup>1)</sup> Joannis Dam. opera ed. Lequien 1 (1712), S. 505 = Migne Patr. gr. 95, Sp. 77f.

letzte Seite der Lage δ, Sp. 2 Z. 8—15) also lautet: περὶ μέντοι τῆς τυροφάγου φασί τινες τὸν βασιλέα 'Ηράκλειον ταύτην ἐντάξαι, κρεοφάγιον οὖσαν τὸ πρότερον. κατὰ Χοσρόου γὰρ καὶ Περσῶν ἐπὶ εξ ἔτεσιν ἐκοτρατεύσας ηὕξατο τῷ θεῷ, εἰ κατ' ἐκεῖνον ἰσχύσειε, ταύτην μεταμεῖψαι καὶ μεταξὸ νηστείας καὶ τρυφῆς καταστῆσαι, δ καὶ ἐποίησεν 1).

Der arabische Bericht findet sich bei Eutychius, melchitischem Patriarchen von Alexandria (933-940), der in seinen Annalen ed. Pococke 2, S. 241-249 = Cheikho 2, S. o-v2) ausführlich folgendes erzählt: Heraklius besuchte, nachdem er die Perser besiegt hatte. Jerusalem und wurde dort von den Mönchen und den Bewohnern der Stadt überredet, an den Juden Rache zu nehmen für alles Böse, was sie in Gemeinschaft mit den Persern den Christen angetan hatten. Heraklius aber hatte den Juden, ehe er von ihren Schandtaten wußte, Sicherheit zugeschworen und trug daher Bedenken, seinen Eid zu brechen. Da erklärten die Christen, sie wollten, um diese Schuld zu sühnen, in der Butterwoche, die nach Eutychius' Annahme schon damals in der später üblichen Weise begangen wurde, künftig ebenso streng fasten wie in den folgenden Wochen. So wurde damals die Butterwoche nicht nur in Palästina, sondern auch in den übrigen Ländern in eine Woche des strengen Fastens umgewandelt, und die (monophysitischen) Kopten haben dies strenge Fasten seitdem beibehalten. während die melchitischen (= orthodoxen) Syrer und Griechen und ebenso, wie man aus der ganzen Darstellung des Eutychius schließen muß, die Melchiten in Ägypten - nach dem Tode des Heraklius zu ihrer alten, milderen Praxis zurückkehrten.

Dieselbe Geschichte erzählt kürzer, offenbar von Entychius abhängig, Maqrīzī (1. Hälfte des XV. Jahrh.) in seiner Geschichte der Kopten (ed. Wüstenfeld [1845], Text S. 19f. = Übersetzung S. 47 f.), doch spricht er nicht von Umwandlung der Butterwoche in eine Woche des strengen Fastens, sondern — was ungenaue Wiedergabe des Eutychius-Berichtes sein wird — von der Neueinführung einer Fastenwoche, die angeblich unter dem Namen "die Woche des Heraklius" bekannt ist (vgl. auch J. M. Vansleb, Histoire de l'église d'Alexandrie [1677], S. 74 f.).

Über diese beiden Berichte können wir doch nicht einfach hinweggehen. Daß sie im einzelnen gar nicht übereinstimmen, beweist ihre Unabhängigkeit voneinander. Um so wichtiger ist ihre Übereinstimmung in der Hauptsache: beide berichten, daß vom

<sup>1)</sup> Die zahlreichen Druckfehler des Venediger Druckes sind stillschweigend korrigiert. Die römische Ausgabe des Triodion (1879) hat das συναξάριον nicht.
2) Den genauen Titel der beiden Ausgaben s. oben S. 94 Anm. 2.

Kaiser Heraklius oder im Zusammenhang mit seiner Person eine Änderung in der Praxis der 8. Woche vor Ostern eingeführt ist. Nach dem griechischen Bericht bestand diese Änderung in der Neueinführung der Butterwoche, nach dem arabischen in der Umwandlung der schon existierenden Butterwoche in eine Woche des strengen Fastens. Aber der arabische Bericht ist in diesem Punkte gelehrte Mache: Eutychius geht von dem aus, was er als orthodoxe Praxis kennt — er zitiert als Beweis dafür sogar das Typikon, s. oben S. 94 Anm. 2 -. und nimmt erklärlicherweise an, dies sei das Ursprüngliche gewesen, und es sei unter Heraklius in das, was er als heterodoxe Praxis kennt. geändert worden. Eine solche Änderung ist aber schon deshalb ausgeschlossen, weil die 8 wöchige Quadragesima der Kopten die folgerichtige Weiterbildung der altägyptischen 6 wöchigen Quadragesima ist (s. oben S. 85. 86 f.). Hier müssen wir ohne weiteres dem griechischen Berichte den Vorzug geben. Und es gilt nun zu untersuchen, ob die Einführung der Butterwoche nicht in der Tat auf den Kaiser Heraklius zurückgehen kann.

Lequien hatte gegen den Bericht der "Graeculi" das Zeugnis des Dorotheus angeführt, der schon vor Heraklius "jejunii istius praeparatorii meminerat". Dieses Zeugnis ist jetzt, wie ich hoffe, durch das oben S. 102 f. Ausgeführte endgültig abgetan. Überhaupt gibt es, wie wir gesehen haben, vor dem VIII. Jahrh. kein Zeugnis für die προνήστιμος έβδομάς. Somit können wir mindestens sagen, daß der Annahme, Heraklius habe in der Tat jene Vorbereitungswoche eingeführt, nichts im Wege steht.

Aber ich möchte noch weiter gehen und sogar behaupten, daß diese Annahme manches für sich hat. Sie stimmt nämlich, wenn ich recht sehe, aufs beste zu dem, was wir sonst von Heraklius und seiner Kirchenpolitik wissen. Sowohl der griechische Bericht des Triodion als der arabische des Eutychius melden, daß die Änderung der Fastenpraxis nach glücklicher Beendigung der Perserkriege des Heraklius erfolgt sei. Nun ist ja bekannt, daß Heraklius sich gerade zu jener Zeit die größte Mühe gegeben hat, die im wesentlichen monophysitischen Provinzen Ägypten, Syrien und Armenien, die er politisch wiedergewonnen hatte, auch religiös wieder mit seinem Reiche zu verschmelzen. Daher versuchte er, angeregt und unterstützt von Sergius, dem Patriarchen seiner Hauptstadt, die Mono- und Dyophysiten in der Kompromißlehre zu vereinigen, daß die beiden Naturen in Christo nur eine Wirksamkeit und einen Willen (μίαν ἐνέργειαν καὶ μίαν

θέλησω) gehabt haben, vgl. besonders G. Owsepian, Die Entstehungsgeschichte des Monotheletismus (Diss. Lpz. 1897). In der Richtung dieser Unionsbestrebungen liegt m. E. auch die Einführung der Butterwoche.

Derjenige, der an die Epistel des Johannes Damascenus de sacris ieiuniis die oben S. 100 f. 85 ff. besprochenen Exzerpte aus Severus und Benjamin angehängt hat, will durch diese Exzerpte beweisen, daß οί αίρετικοὶ πάντες das hl. Fasten törichterweise auf 8 Wochen bestimmen. Unter den Häretikern sind hier aber. mindestens in erster Linie, die Monophysiten zu verstehen, aus deren Schriften der Exzerptor ja seine Belege nimmt. Nun können wir allerdings nicht mit absoluter Sicherheit nachweisen. daß die Monophysiten Syriens und Ägyptens gerade zur Zeit des Heraklius ein 8 wöchiges Quadragesimalfasten beobachteten. Das Zeugnis des Severus für Syrien ist etwa ein Jahrhundert älter, und auf die Dauer hat sich die 8 wöchige Quadragesima bei den syrischen Monophysiten nicht gehalten, sondern sie sind zu der altsyrischen Praxis eines aus 6 wöchiger Quadragesima und Karwoche bestehenden, im ganzen 7 wöchigen Fastens zurückgekehrt, s. A. Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jakobiten (1910), S. 205-207. Umgekehrt ist das Zeugnis Benjamins für Ägypten etwas jünger als Heraklius, und während sich viele Zeugnisse für die spätere Zeit anschließen, können wir gegenwärtig doch noch nicht über die Mitte des VII. Jahrh. hinaufkommen. Aber wenn die 8 wöchige Quadragesima gerade bei den Monophysiten Syriens und Ägyptens erscheint, so dürfen wir bei dem regen Verkehr, der zwischen den Glaubensgenossen dieser beiden Provinzen bestand, getrost annehmen, daß die 8 wöchige Quadragesima nicht in beiden Provinzen spontan entstanden, sondern von der einen nach der anderen verpflanzt ist. Dann aber macht die Bezeugung dieser Praxis in der einen Provinz vor, in der anderen nach Heraklius es höchst wahrscheinlich, daß dieselbe Praxis auch zur Zeit des Heraklius im Schwange gewesen ist 1).

Die Länge der Fastenzeit war also zur Zeit des Heraklius in den verschiedenen Gegenden verschieden: die Hauptstadt und gewiß viele andere Gebiete mit ihr hielten eine im ganzen 7wöchige, die Monophysiten Syriens und Ägyptens eine

<sup>1)</sup> Daß die 8wöchige Quadragesima sich in Syrien länger gehalten hat, darf man vielleicht auch aus der oben S. 87 Anm. 2 angeführten Stelle des Typikon schließen, welche neben den Tetraditen, d. h. den Monophysiten Alexandrias, die "Jakobiten" als Vertreter des 8wöchigen strengen Fastens nennt. Denn am wahrscheinlichsten sind hier unter den "Jakobiten" die Monophysiten Syriens zu verstehen.

8 wöchige Fastenzeit<sup>1</sup>). Lag da nicht der Gedanke nahe, die getrennten Brüder, wie im Glauben, so auch in der religiösen Praxis zu vereinigen? Und konnte man da nicht, wie man im Glauben eine Mittellinie gezogen und jeder der beiden Parteien in gewisser Weise Recht gegeben hatte, so auch in der Fastenpraxis eine Mittellinie ziehen und den Monophysiten zu Liebe die Zahl der Wochen auf 8 erhöhen, aber zugleich den Orthodoxen zu Liebe die hinzugefügte 8. Woche zu einer Woche des allergelindesten Fastens, das noch gar kein eigentliches Fasten war, ausgestalten?<sup>2</sup>) Mir scheint in der Tat die Parallelität so vollkommen, daß sie nicht wenig für die Richtigkeit der im Triodion überlieferten Nachricht spricht<sup>3</sup>).

Hiermit glaube ich es wahrscheinlich gemacht zu haben, daß die Butterwoche in der Tat von Heraklius eingeführt ist. Heraklius hat damit allerdings nicht viel mehr Glück gehabt als mit seiner Glaubensunion. Der Streit um das 7- und 8wöchige Fasten entbrannte, wie Anastasius Sinaita und Johannes Damascenus lehren (s. oben S. 104), in der Folgezeit erst recht, und weder die ägyptischen noch die syrischen Monophysiten haben die kaiserliche Praxis angenommen. Immerhin ist diese aber in der orthodoxen Kirche durchgedrungen, und so besteht die gesamte Fastenzeit in ihr jetzt überall aus Butterwoche, Quadragesima und Karwoche.

Hiermit haben wir zugleich einen terminus post quem für das konstantinopolitanische Lektionssystem der Fastenzeit gewonnen. In seiner jetzigen Ausgestaltung kann es frühestens um 630 n. Chr. entstanden sein.

# § 9. Alte Züge im konstantinopolitanischen Lektionssystem der Fastenzeit.

Wir haben oben S. 90f. gesehen, daß das koptische Lektionssystem in der Wahl der biblischen Bücher eine weitgehende Übereinstimmung mit dem jerusalemischen zeigte. Ähnliches können

1) Ob im Orient auch noch die alte 6 wöchige Fastenzeit existierte, wissen wir nicht. Eine erhebliche Rolle wird sie auf keinen Fall mehr gespielt haben.

<sup>2)</sup> Auch Baumstark im Oriens Christianus N. S. 1 (1911), S. 59 sieht in der Vorfastenwoche einen "Ausgleich" zwischen der 7- und 8 wöchigen Praxis, nimmt aber an, daß dieser Ausgleich in Palastina entstanden sei und sich von dort aus durch die gesamte orthodoxe Welt des Ostens verbreitet habe.

3) Ähnlich ist es, wenn Heraklius nach Beendigung der Perserkriege den Armeniern nicht nur den Monotheletismus, son dern auch die Feier des Weihnachts-

<sup>3)</sup> Ahnlich ist es, wenn Heraklius nach Beendigung der Perserkriege den Armeniern nicht nur den Monotheletismus, sondern auch die Feier des Weihnachtsfestes aufnötigte, s. F. C. Conybeare, Rituale Armenorum (1905), S. 512 und denselben in der Encyclopaedia Britannica <sup>11</sup> 2 (1910), S. 571. Die Einheit sollte nicht nur im Glauben, sondern auch im Kultus hergestellt werden.

wir jetzt auch beim konstantinopolitanischen System beobachten. Von den fünf Büchern, welche Konstantinopel in der Butterwoche und in der Quadragesima liest, kommen vier, Ioel, Zach., Is., Prov., auch in den Quadragesima-Lektionen Jerusalems vor. Noch größer aber wird die Ähnlichkeit, wenn wir auch noch die Karwoche heranziehen. Exod. und Iob werden in Jerusalem (und bei den Kopten) in der Quadragesima gelesen, in Konstantinopel in der Karwoche. Die jerusalemischen Lektionen für den Montag und Dienstag der Karwoche stammen aus Gen., Prov., Is.; die konstantinopolitanischen Lektionen der Quadragesima stammen aus denselben Büchern, nur steht hier Is. voran, was sich aber daraus erklärt, daß die Is.-Lektion in Konstantinopel auf den Morgen verlegt ist. In gewissen Grenzen haben also Jerusalem und Konstantinopel dieselben Bücher, nur daß in Jerusalem in der Quadragesima gelesen wird, was Konstantinopel in der Karwoche hat, und umgekehrt.

Aber nicht bloß in der Wahl der Bücher stimmen die verschiedenen Systeme auffällig überein, sondern auch in der Art, wie diese Bücher gelesen werden. Das Prinzip der fortlaufenden Lesung (lectio continua), das wir beim jerusalemischen und im großen und ganzen auch beim koptischen System beobachten konnten (S. 83. 89 f.), kehrt beim konstantinopolitanischen in konsequentester Durchführung wieder. Nicht bloß bei den in der Quadragesima ganz, nur mit manchen Auslassungen gelesenen Büchern Is., Gen., Prov. ist die richtige Reihenfolge stets gewahrt, sondern auch bei den Büchern, denen nur wenige Lektionen entnommen sind:

Butterwoche: Ioel 2<sub>12-26</sub>. 3<sub>12-21</sub>.

Zach. 87-17. 819-28 (und Karfreitag 1110-13 o. ä.).

Karwoche: Ez. 11-20. 121-21. 23-33.

Exod. 1<sub>1-20</sub>. 2<sub>5-10</sub>. 2<sub>11-22</sub>. 19<sub>10-19</sub>. 33<sub>11-23</sub>.

Iob  $1_{1-12}$ .  $1_{13-22}$ .  $2_{1-10}$ .  $38_{1}^{2}$ -21 +  $42_{1-5}$ .  $42_{12-17c}$ .

Is. 50<sub>4-11</sub>. 52<sub>13</sub>-54<sub>1</sub>.

Derartige Berührungen des konstantinopolitanischen Lektionssystems mit den beiden anderen, besonders dem sehr alten jerusalemischen, weisen darauf hin, daß das konstantinopolitanische System, obwohl als Ganzes jüngeren Datums, Züge enthält, die aus einer erheblich älteren Zeit stammen.

Dies wird, wenigstens in zwei Punkten, auch durch die Kirchenväter bestätigt.

Das Buch Iob wird in Jerusalem und bei den Kopten in der Quadragesima, in Konstantinopel in der Karwoche gelesen. Letztere Praxis bezeugt schon Ambrosius für Mailand. Denn in seinem 20. Briefe vom J. 385 sagt er (§ 14; ed. Maur. 2 [1690], Sp. 855): "Tunc (d. h. an einem Tage der Karwoche, vielleicht dem Gründonnerstag) ego hunc adorsus sermonem sum: Audistis, filii, librum Iob legi, qui solemni munere est decursus et tempore". Weiter gibt er nach der Überleitungsformel "Sed veniamus ad propositas lectiones" den Inhalt von Iob 1 an (§ 15) und zitiert später noch Iob 29 (§ 16) und 210 (§ 17).

Andere Belege für dieselbe Praxis liefern Pseudo-Origenes und vielleicht auch Pseudo-Chrysostomus (ed. Montf. VI 579), s. W. Caspari, "Perikopen" in der Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche 3 15 (1904), S. 135.

Die Genesis wird in Jerusalem in der Karwoche, in Konstantinopel in der Quadragesima gelesen<sup>1</sup>). Die Gen.-Lektion gilt in Konstantinopel, wie es scheint, als die wichtigste und unentbehrlichste; denn in dem einzigen Falle, wo wir eine Gedächtnisfeier mit einem Wochentagsgottesdienst der Fastenzeit verbunden finden, am 17. März (s. oben S. 49), wird gerade die Gen.-Lektion des Tages unverändert beibehalten.

Für die konstantinopolitanische Praxis, die Gen. in der Quadragesima zu lesen, gibt es mehrere alte Zeugnisse. Vielleicht ist es schon kein Zufall, wenn Basilius seine neun Homilien über das Sechstagewerk gerade in der Quadragesima gehalten hat, s. O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchl. Literatur 3 (1912), S. 148. Doch handelt es sich hier nur um ein kleines Stück aus der Gen., und wir können daraus keinesfalls auf fortlaufende Lesung des ganzen Buches schließen.

Ein direktes Zeugnis besitzen wir dagegen in dem Exordium einer pseudo-augustinischen Predigt ed. Maur. V Append., Sermo 6<sup>2</sup>): "Lectio illa, fratres carissimi, in qua beatus Abraham Isaac filium suum in holocaustum legitur obtulisse, ideo in ordine suo diebus Quadragesimae non recitatur, quia, sicut ipsi nostis, in vigiliis paschae propter sacramentum dominicae passionis reservatur. Et quia tunc non est in spatio, ut de ista possit aliquid dici, nunc, si videtur, expositionem eius secundum quod eam patres nostri inspirante Domino tractaverunt, caritatis vestrae auribus, quantum

<sup>1)</sup> Die Kopten gehen mehr mit Jerusalem zusammen (s. oben S. 69), haben aber auch in der Quadragesima einige Gen.-Lektionen.

<sup>2)</sup> Die Kenntnis dieser Stelle verdanke ich Caspari a. a. O.; Caspari zitiert die Predigt nach einer vormaurinischen Ausgabe als Augustin de tempore 71. Übrigens führt Caspari auch Basilius und Chrysostomus an.

possumus, breviter intimemus" 1). Hier wird also die Gen. in der Quadragesima fortlaufend gelesen, aber die Geschichte von der Opferung Isaaks Gen. 22<sub>1-18</sub> ausgelassen, weil sie der Ostervigilie vorbehalten bleibt (vgl. oben S. 73). In der Ostervigilie wird jedoch nicht gepredigt, daher handelt der Prediger jetzt, d. h. in der Quadragesima an dem Tage, wo Gen. 22<sub>1-18</sub> eigentlich an die Reihe kommen würde, über dieses Stück. Hier haben wir dieselbe Ordnung wie im konstantinopolitanischen Lektionssystem, nur wird in Konstantinopel Gen. 22<sub>1-18</sub> nicht bloß in der Ostervigilie gelesen, sondern auch am Freitag der 5. Woche der Quadragesima.

Und gerade in Antiochia, der vermutlichen Urheimat des konstanstinopolitanischen Lektionssystems (vgl. oben § 1 Schluß), können wir diesen Brauch noch höher hinauf verfolgen. Die Predigten des Chrysostomus lehren uns, daß dort schon in dem Jahrhundert, in welchem die Quadragesima selbst aufgekommen war, sich die Lesung der Gen. mit ihr verknüpft hat.

Chrysostomus hat gleich am Anfang seiner Predigerlaufbahn in der Fastenzeit des Jahres 3863 acht Reden über den Anfang der Gen. gehalten (ed. Montf. IV 644-686). Dabei ist folgendes beachtenswert:

<sup>1)</sup> Die Mauriner führen hierzu in der Anmerkung ein in ihren Hss. ("in MSS. nostris") stehendes kürzeres Exordium an, welches die uns interessierenden Angaben über das Lektionswesen nicht enthält.

<sup>2)</sup> Severus hat sich hierbei wohl den Chrysostomus als Muster genommen der in einer Predigt ausführlich darüber handelt, warum man in der Pentekoste die Apostelgeschichte lese, vgl. unten S. 121.

<sup>3)</sup> Lenain de Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique 11 (1706), S. 42. Ed. Schwartz, Christl. u. jüd. Ostertafeln (Abhandl. d. K. Ges. d. Wiss. z. Gött., Philol.-hist. Kl., N. F. VIII 6 [1905]), S. 171 f.

- 1) Chrysostomus hat die erste Rede laut der Überschrift èν ἀρχῆ τῆς τεσσαρακοστῆς gehalten, und die Richtigkeit dieser Angabe wird durch den Eingang der Rede bestätigt, wo Chrysostomus das Lob der offenbar gerade jetzt angebrochenen Fastenzeit singt. Unter der ἀρχὴ τῆς τεσσαρακοστῆς ist wahrscheinlich der Montag der 1. Fastenwoche zu verstehen ¹).
- 2) Chrys. spricht in der ersten Rede über den Anfang der Gen. und sagt dabei ausdrücklich, daß dieser in der heutigen Lektion vorgekommen ist: 645 D Φέρε, λεπτοτέρων κατατολμήσωμεν νοημάτων περὶ οδρανοῦ καὶ γῆς καὶ θαλάττης καὶ τοῦ λοιποῦ τῆς κτίσεως φιλοσοφοῦντες σώματος ταῦτα γὰρ ἡμῖν ἀνεγνώσθη σήμερον. Es wurde also schon damals am Anfang der Fastenzeit mit der Lesung der Genesis begonnen.
- 3) In der zweiten Rede, die nicht gleich am folgenden Tage, sondern etwas später gehalten ist²), bespricht Chrys. Gen. 126 und sagt wiederum ausdrücklich, daß dies in der heutigen Lektion vorgekommen ist: 652 B ἀπὸ τῶν τήμερον ἀναγνωσθέντων ήμῖν. Καὶ εἶπεν ὁ θεός, φησί, ποιήσωμεν ἄνθρωπον κατ² εἰκόνα καὶ ὁμοίωσιν ήμετέραν. Nach dem konstantinopolitanischen Lektionssystem wird Gen. 126 am Mittwoch der 1. Fastenwoche gelesen.
- 4) In den folgenden Reden, deren zeitliches Verhältnis zur zweiten sich nicht genau feststellen läßt<sup>3</sup>), sagt Chrys. nicht mehr, daß die von ihm herangezogenen Gen.-Stellen, die meistens den beiden ersten Kapiteln entstammen, in der Vorlesung vorgekommen sind. Es scheint also, daß die Vorlesung, wie es der konstantinopolitanischen Praxis entsprechen würde, schon weiter vorgeschritten war.
- 5) Die Fastengottesdienste, in welchen Chrys. über die Gen. predigte, fanden gegen Abend statt. Aus einer berühmten Stelle der vierten Rede (662 B-E), welche die Schlagfertigkeit des Chrys. in besonders glänzendem Lichte zeigt, erfahren wir, daß während dieser Rede die Lampen in der Kirche angezündet wurden. Aus anderen Stellen (668 D. 673 B. 674 A) geht hervor,

<sup>1)</sup> So auch Tillemont und Ed. Schwartz a. a. O. Danach bestimmt Schwartz als genaues Datum dieser Rede den 16. Februar 386.

<sup>2)</sup> Die zweite Rede beginnt Άρα μέμνησθε τῶν ζητημάτων τῶν πρώην προτεθέντων ὑμῖν; Dies läßt schließen, daß sie nicht unmittelbar auf die erste gefolgt ist. Dagegen sind die 3., 4., 5. Rede und wiederum die 6., 7., 8. Rede an unmittelbar aufeinander folgenden Tagen gehalten, denn in der 4., 5., 7., 8. Rede sagt Chrys. jedesmal ausdrücklich, daß er die vorhergehende Rede χθές gehalten hat.

<sup>3)</sup> Der dritten Rede fehlt eine auf die zweite Rede zurückweisende Zeitangabe, wie sie bei der vierten und fünften vorhanden ist, vgl. die vorige Anmerkung.

daß man unmittelbar nach der Rückkehr aus der Kirche die Abendmahlzeit, die einzige des Tages, einnahm. Auch dies paßt zur konstantinopolitanischen Praxis, nach der die Gen. im Abendgottesdienste gelesen wird.

Aus dem folgenden Jahre. 387. besitzen wir Chrvs.' berühmte Reden über die vom antiochenischen Pöbel bei einem Aufstande zerstörten Bildsäulen der kaiserlichen Familie. In der siebenten Rede, die am Donnerstag oder Freitag der 1. Fastenwoche gehalten ist, sagt Chrvs., er wolle den Anfang des heute verlesenen Buches behandeln 1), und führt dann den Anfang der Gen. an. Hieraus folgt, daß auch in diesem Jahre in der Fastenzeit die Gen. gelesen wurde.

Endlich hat Chrys., vielleicht schon im folgenden Jahre, 3882), zum zweitenmal in der Fastenzeit über die Gen. gepredigt<sup>3</sup>). Diesmal hat er nicht bloß, wie im J. 386, einzelne Stellen der ersten Kapitel behandelt, sondern das ganze Buch in 67 Homilien (Montf. IV 1-643) ausgelegt. Doch hat er nicht alle 67 Homilien in der Fastenzeit gehalten, sondern die erste, die übrigens nur ein Proömium ist und noch gar nicht über die Gen. handelt, an dem der Quadragesima unmittelbar vorangehenden Sonntag, Nr. 2-29 in der eigentlichen Quadragesima, Nr. 30-32 am Montag, Dienstag und Mittwoch der Karwoche, den Rest erst nach Pfingsten, nachdem er inzwischen vom Gründonnerstag an über die den heiligen Zeiten entsprechenden Themata gehandelt hatte 4). Hier ist folgendes zu beachten:

1) Wenn es schon bei den Reden des Jahres 386 sehr wahrscheinlich war, daß Chrys, die Auslegung der Gen, gerade am Montag der 1. Fastenwoche begonnen hatte, so ist es hier völlig sicher. Denn er spricht in der 2. Homilie, mit der er die Auslegung der Gen. beginnt, ausdrücklich von dem wunderbaren Wechsel, der sich von gestern auf heute vollzogen hat: 8 B oray γαρ εννοήσω την αθρόαν μεταβολήν την σήμερον γεγενημένην και λογίσωμαι της γθεσινης ήμέρας την ακαταστασίαν, θαυμάζω και έκπληττομαι τῆς νηστείας τὴν ἰσχύν.

<sup>1)</sup> Montf. II 85/86 τὸ σήμερον ήμῖν ἀναγνωσθέν μεταχειριοῦμαι βιβλίον χαὶ, εἰ

δοχεῖ, τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ καὶ τὸ προοίμιον . . . εἰς μέσον προθείς, δ λέγω ποιήσω φανερόν.
2) Dies hat Stilting in den Acta Sanctorum Sept. t. IV in § XXVII seiner ausführlichen Chrysostomus-Biographie besonders aus dem Charakter der Exordien wahrscheinlich gemacht, vgl. auch G. Rauschen, Jahrbücher der christl. Kirche unter dem Kaiser Theodosius d. Gr. (1897), S. 295. Auf jeden Fall ist 388 der früheste Termin, wie auch Montfaucon in der Einleitung des IV. Bds. und an anderen Stellen konstatiert.

<sup>3)</sup> Eine ausführlichere Auslegung der Genesis hatte Chrys. schon im J. 387 in der achten Bildsäulenrede (Montf. II 92 A/B) versprochen. 4) Vgl. Tillemont a. a. O., S. 92-100. 572-577.

- 2) Auch hier sagt Chrys. am Montag der 1. Fastenwoche. daß der Anfang der Gen. am heutigen Tage vorgelesen ist: 8D/E καταμάθωμεν τοίνον, εὶ δοκεῖ, τῶν σήμερον ἡμῖν ἀναγνωσθέντων ἐκ τῶν τοῦ μαχαρίου Μωσέως λόγων τὴν δύναμιν. . . . τίνα δὲ ταῦτά ἐστιν : 'Εν άργη ἐποίησεν ὁ θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν τῆν.
- 3) Chrys. hat auch diese Gen.-Predigten gegen Abend gehalten. Denn am Anfang der 10. Hom. erklärt er sich die auffällige Leere der Kirche am heutigen Tage daraus, daß vielleicht einige nicht hätten kommen mögen, weil sie das Fasten vorher gebrochen hätten 1), und ermahnt diejenigen, die wegen körperlicher Schwäche nicht den ganzen Tag ohne Speise bleiben können. ruhig vorher zu essen und dann doch zur Kirche zu kommen<sup>2</sup>). Die Stunde des Fastenbrechens hat bekanntlich geschwankt. Eine sehr verbreitete Praxis war es, bis zur Hauptmahlzeit nachmittags 3 Uhr zu fasten, und dieser Praxis werden auch die Antiochener. welche Chrys. in der Kirche vermißte, gefolgt sein: denn in der 10. Predigt über die Bildsäulen (Montf. II 105/106) fragt er sie. nachdem er sich in der vorhergehenden Predigt (II 97 Cff.) ganz ähnlich wie in der 10. Gen.-Hom. ausgesprochen hatte, wann sie nun besser gehandelt hätten, das vorige Mal, wo sie nach Tisch ein Schläfchen hielten, oder heute, wo sie nach Tisch zur Kirche gekommen sind. Andere aber fasteten bis zum Abend 3), und diese strengere Praxis setzt Chrys. voraus und will sie prinzipiell auch keineswegs ändern<sup>4</sup>), aber doch begründete Ausnahmen zulassen.
- 4) Nach dem konstantinopolitanischen Lektionssystem wird die Gen. in der Quadragesima täglich von Montag bis Freitag Auch Chrys. hat in der Quadragesima in der Regel täglich über die Gen. gepredigt, wie er selbst an vielen Stellen sagt (vgl. z. B. Hom. 6 Anf. την συνεγή διδασκαλίαν καὶ την καθημερινήν παραίνεσιν. Hom. 11 § 3 οδδε γάρ τοῦτο μόνον εστί τὸ ζητού-

1) 71 D/Ε τάχα τινὲς ήρυθρίασαν μετά τὴν αἰσθητὴν τράπεζαν εἰς τὴν πνευματικὴν

ταύτην εστίασιν παραγενέσθαι, καὶ τοῦτο αὐτοῖς αἴτιον γεγένηται τῆς ἀπολείψεως.

2) 72 C εἰ δὲ δι' ἀσθένειαν σωματικήν, ἀγαπητέ, μὴ δύναιο ἄσιτος παρατείνειν τὴν ἡμέραν, οὐδεὶς εὖ φρονῶν ὑπὲρ τούτου σοι ἐγκαλέσαι δυνήσεται. 72 Ε ἀν τοίνυν ῶσί τινες τῶν ἐνταῦθα συνιόντων ὑπὸ ἀσθενείας σωματικῆς κωλυόμενοι καὶ μὴ δυνάμενοι ἄσιτοι διαμένειν, τούτοις παραινῶ καὶ τὴν ἀσθένειαν τὴν σωματικὴν παραμυθεῖσθαι καὶ της διδασκαλίας ταύτης της πνευματικής μη ἀποστερεῖν ἐαυτούς, ἀλλὰ ταύτη μᾶλλον πλείονα την σπουδήν ἐπιδείκνυσθαι.

3) Sehr lehrreich ist hier ein Vergleich der syrischen Didascalia mit den apostolischen Constitutionen. Die Didasc. c. 21 (Lag. S. 93 Z. 2-5) schreibt für die ersten vier Tage der Karwoche ein Fasten bis nachmittags 3 Uhr vor. Die Const. V 19 haben gleichfalls ἐνάτην ὥραν, fügen aber ἡ ἐσπέραν hinzu (außerdem fügen sie noch ή δπως αν τις δύνηται hinzu, wodurch sie ebenso wie Chrysostomus begründete Ausnahmen zulassen).

4) Montf. IV 72 Β ταύτα λέγω οὐ τὸν τόνον τῆς νηστείας ἐχλύων, μὴ γένοιτο, άλλά καὶ σφόδρα ἐπαινῶν καὶ ἀποδεγόμενος τοὺς νηστεύοντας.

μενον. ίνα καθ' έκάστην ήμέραν ενταύθα παραγινώμεθα καί περί τών αὐτῶν συνεγῶς ἀκούωμεν), und wie durch die häufige Anknüpfung an das gestern (y\delta\equiv Hom. 3. 4. 6-9. 14. 15. 18. 21-24, 26-28. auch 31) Gesagte bestätigt wird 1). Un sicher bleibt nur, ob er seine Homilien gerade immer an den fünf eigentlichen Fasttagen von Montag bis Freitag gehalten hat. Es scheint so bei den letzten Homilien der Quadragesima, denn hier heben sich deutlich zwei Gruppen von je fünf Homilien<sup>2</sup>) heraus: Hom. 20-24 und 25-29: sie sind untereinander durch voés verbunden 3) und gegen die übrigen dadurch abgegrenzt, daß die Auslegung der Gen. sowohl in Nr. 20 als in Nr. 25 mit πάλιν wiederaufgenommen und das früher (ἤδη oder πρώην) Gesagte ausführlicher rekapituliert wird 4), und sie gehören zweifellos den beiden letzten Wochen der Quadragesima an, denn Chrys. sagt in Nr. 24, daß es noch zwei Wochen bis Ostern seien (228 E). Dagegen ist die Beschränkung auf die fünf eigentlichen Fasttage bei Hom. 5-11, die Richtigkeit des gedruckten Textes vorausgesetzt, undurchführbar. Nr. 5-9 sind an fünf aufeinander folgenden Tagen gehalten, Nr. 10 an einem Fasttag (s. oben unter "3"), Nr. 11 an einer ανέσεως ήμεσα (84 C). d. h. an einem Samstag oder Sonntag (s. oben S. 80 Anm. 1). und es kann weder vor Nr. 10 noch vor Nr. 11 eine größere Pause gewesen sein, da Chrys. am Anfang von Nr. 11 auf die vorhergehenden Predigten zurückblickend sagt, er habe έν ταῖς παρελθούσαις ήμέραις seine Zuhörer angestrengt und wolle ihnen daher heute am "Erholungstage" auch in der Predigt eine Erholung gönnen: folglich wird Nr. 10 an einem Freitag gehalten sein, und

<sup>1)</sup> Auch in den nach Pfingsten gehaltenen Homilien sagt Chrys. öfters, daß er jeden oder fast jeden Tag predige: 362 Β σχεδὸν ἐφ' ἐπάστης ἡμέρας, 373 Β παθ' ἐπάστην, 410 Ε. 456 Β. 523 D. 562 Α παθ' ἐπάστην ἡμέραν, und dies wird auch hier durch die häufige Anknüpfung an das gestern Gesagte bestätigt (χθές Hom. 34. 35. 37. 39. 40. 42. 43. 46—48. 50. 52. 53. 55—58. 63. 65).

<sup>2)</sup> Auch unter den nach Pfingsten gehaltenen Homilien findet sich eine Gruppe von fünf durch χθέ; verbundenen Homilien, Nr. 54—58, und auch diese werden Wochentagspredigten sein; denn es ist ihnen, wie der Anfang von Hom. 54 lehrt, noch eine andere Predigt unmittelbar (χθές) vorangegangen, die nach ihrem Thema (Bekehrung des Matthaeus) wohl sicher eine Sonntagspredigt war (ebenso wie die Predigten über andere neutestamentliche Texte, die Chrys. vor Hom. 44 und 59 gehalten hat). — Mancherlei Material für die Frage nach der Haufigkeit der Predigten hat schon Jos. Bingham, Antiquities of the Christian Church, Book XIV, chapter IV § 6—8 zusammengestellt, doch bedarf es neuer Durcharbeitung, wobei besonders auch auf den Unterschied der Jahres- und Tageszeiten zu achten ist.

<sup>3)</sup> Nur Nr. 29 hat kein χθές, muß aber, da mit Nr. 30 die Karwoche beginnt, der vorhergehenden Woche angehören. Der Fall liegt hier ebenso wie bei Nr. 32, die auch kein χθές hat und doch nur am Karmittwoch unmittelbar nach Nr. 31 gehalten sein kann, vgl. oben S. 116.

gehalten sein kann, vgl. oben S. 116.
4) πάλιν auch in Hom. 12, wo Chrys. ausdrucklich sagt, daß er inzwischen über andere Themata gepredigt hat. πρώην auch in Hom. 12, 13, 17.

unter den unmittelbar aufeinander folgenden und von Nr. 10 durch keine größere Pause getrennten Nummern 5-9 muß eine Sonntagspredigt sein 1). Daneben ist allerdings andrerseits wieder bemerkenswert, daß Chrys. in Nr. 11 am "Erholungstage" gar nicht über die Gen. predigt, sondern sie nur im Exordium berührt.

5) Neben den mancherlei Übereinstimmungen gibt es aber einen Punkt, in welchem Chrys. völlig vom konstantinopolitanischen Lektionssystem abweicht. Während dieses die ganze Gen., allerdings mit großen Auslassungen in der Geschichte der Patriarchen, in der Quadragesima erledigt, ist Chrys. in derselben Zeit nur bis Gen. 10 gekommen, hat dann noch an den drei ersten Tagen der Karwoche, für die das konstantinopolitanische System andere Stücke des A. T. vorschreibt, die Erklärung der Gen. fortgesetzt und sie ohne die später üblichen Auslassungen in der Zeit nach Pfingsten, wo nach dem System gar kein A. T. gelesen wird, in 35 weiteren Homilien zu Ende geführt. Dabei bezeichnet er seinen Text aber in sehr vielen Predigten, entweder am Anfang oder gewöhnlich beim Übergang vom Exordium zum Thema, als "das Verlesene" (τὰ ἀναγνωσθέντα oder ἀνεγνωσμένα), oft auch ausdrücklich als "das heute Verlesene" (σήμερον Hom. 13-16. 18. 25. 26. 29. 31. 33. 35. 38. 47. 61, vgl. auch Hom. 7, wo Chrys. zuerst sagt, er wolle τὰ ἀναγνωσθέντα besprechen, und dann hinzufügt: ίδωμεν τι και σήμερον ό μακάριος Μωυσης . . . ήμας διδάξαι βούλεται) oder als "das kurz zuvor Verlesene" (πρόσφατον oder προσφάτως Hom. 8. 14. 21. 24. 26. 30. 32. 34. 38. 61), wo "kurz zuvor" sich sicher auch auf den heutigen Tag bezieht, da derselbe Text in Hom. 14. 26. 38. 61 als "heute" und "kurz zuvor" verlesen bezeichnet wird und προσφάτως in Hom. 34 (341 D) genau so im Gegensatz zu γθές steht wie σήμερον in Hom. 35 (352 D)<sup>2</sup>). Auch spricht Chrys. von dem "Anfang des Verlesenen" (ἀρχή Hom. 20. 25. 33. 53. 61) und bezeichnet die Lektion geradezu mit dem technischen Ausdruck ανάγνωσμα (Hom. 10. 28. 37. 61). Hiernach kann man nicht zweifeln, daß der Text, über welchen Chrys. predigte,

αναγχαΐον είς μέσον προθείναι ... ήχούσατε γαρ αρτίως της θείας γραφης λεγούσης. Vgl. auch als Kehrseite Hom. 42 Anfang εχ των χθες ανεγνωσμένων.

<sup>1)</sup> Eine sichere Festlegung von Nr. 5-11 auf die einzelnen Tage ist vor-

in der Regel¹) vorher verlesen worden war. Aber es wäre m. E. falsch, hieraus auf das Vorhandensein eines Lektionssystems zu schließen, welches die Gen, genau so wie Chrvs, auf die verschiedenen Zeiten und Tage verteilt hätte. Chrys. verwendet auf das erste Tagewerk Gen. 11-5 zwei Predigten (Nr. 2 und 3). aber ein Lektionssystem, das diese fünf durchaus zusammenhängenden Verse auf zwei Tage verteilt hätte, ist höchst unwahrscheinlich. Bald darauf braucht er sogar für die Auslegung eines einzigen Verses Gen. 126 zwei Predigten (Nr. 8 und 9) und sagt dann in der folgenden Predigt (Nr. 10), daß er noch nicht das ganze ανάγγωσμα habe beendigen können und deshalb heute damit fortfahre: 74 D-75 A περί της τοῦ ἀνθρώπου διαπλάσεως ἀρξάμενοι διαλέγεσθαι, ύπὸ τοῦ καιροῦ στενογωρηθέντες οὐκ ἰσγύσαμεν παντὶ ἐπεξελθεῖν τῷ ἀναγγώσματι... διόπερ ἀναγκαῖον νῦν αὐτὴν τὴν ἀκολουθίαν ἀναγνώναι ἐπὶ τῆς ὑμετέρας ἀγάπης²), ἵνα εἰδέναι ἔγοιτε, τίνα ἐστὶν ᾶ μέλλομεν έρεῖν πρὸς ὑμᾶς. Ähnlich sagt er am Anfang der 28. Hom.. daß er die gestrige Lektion nicht habe beendigen können: obz ισγόσαμεν περαιτέρω προελθείν και παντί ἐπεξελθείν τῷ ἀναγνώσματι. wozu beiläufig bemerkt sei, daß der Vers Gen. 97. mit welchem Chrys. in Hom. 27 aufgehört hatte, ohne das avanywoug beendigt zu haben, im konstantinopolitanischen Lektionssystem gerade den Schluß einer Lektion bildet (Montag der 4. Fastenwoche). Ferner Hom. 37 (373 A/B): γθές προθέντες δμίν τὰ ἀνεγνωσμένα καὶ τῶν προοιμίων άψάμενοι . . . οὐκ ἐσγύσαμεν περαιτέρω προελθεῖν . . . διὸ τῆς αὐτῆς ἀκολουθίας ἄψασθαι βούλομαι καὶ συνάψαι τοῖς γθές εἰοπμένοις καὶ τὰ μέλλοντα ρηθήσεσθαι, ἵν' οὕτω πᾶσαν τοῦ ἀναγνώσματος ποιησάμενοι την εξήγησιν ούτως όμας εντεύθεν αποπέμψωμεν. Ahnliches wiederholt sich später, vgl. besonders die Anfänge von Hom. 40. 50. 52. 63 und auch Hom. 66, wo er ankündigt, er wolle heute den Schlaß der Gen. erledigen, dann aber doch nicht fertig wird und noch eine Predigt folgen lassen muß, die so lang ausfällt. daß er sich dafür am Schluß eigens entschuldigt. Auch ist noch zu beachten, daß Chrys. seine Gen.-Predigten schon in der Quadragesima einmal unterbrochen und aus besonderen Anlässen über andere Themata gepredigt hat, wie er selbst am Anfang der 12. Homilie sagt. Aus alledem folgt, daß sich nicht der Prediger nach den Lektionen gerichtet hat, sondern die Lektionen nach dem Prediger 3). Anders war es auch in einem solchen Falle, wo der

<sup>1)</sup> Eine Ausnahme s. in der nächsten Anmerkung.

<sup>2)</sup> Hieraus folgt, daß die Lektion, die er nun schon den dritten Tag behandelt, vor der Predigt nicht nochmals vorgelesen war.

3) Ein unwillkürlicher Hinweis darauf ist vielleicht in Folgendem zu finden.

Chrys. sagt in den Reden des Jahres 386, wo er von der Vorlesung der Gen.

Prediger ein ganzes Buch auslegte, kaum möglich. Und eine völlige Parallele dazu finden wir bei der Apostelgeschichte. Diese wurde schon zur Zeit des Chrys., wie noch heutzutage (Gregory, Textkritik des N. T., S. 344-347), nur in der Zeit von Ostern bis Pfingsten gelesen. Chrys. handelt in einer der Reden über die Apostelgeschichte, die er zwischen der 32. und 33. Gen.-Homilie hielt (Montf. III 85 ff.), ausführlich über die Frage, τίνος ένεκεν οί πατέρες ήμῶν ἐν τῇ πεντηχοστῇ τὸ βιβλίον τῶν πράξεων ἀναγινώσχεσθαι ἐνομοθέτησαν, und er erklärt an einer anderen Stelle derselben Reden (III 102) ganz bestimmt, daß man die Apostelgeschichte nach Pfingsten beiseite legte: τῶν πατέρων ὁ νόμος κελεύει μετὰ τὴν πεντηχοστήν ἀποτίθεσθαι τὸ βιβλίον, καὶ τῷ τέλει τῆς ἑορτῆς ταύτης συγκαταλύεται καὶ ή τοῦ βιβλίου ἀνάγνωσις. Und trotzdem hat er seine um 400 n. Chr. in Konstantinopel<sup>1</sup>) gehaltene Serie von 55 Homilien über die Apostelgeschichte (Montf. IX 1-416) zwar Ostern begonnen, wie Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclés. 11 (1706), S. 162 richtig aus einer Stelle der ersten Homilie (IX 10 C) geschlossen hat, aber sicher nicht bis Pfingsten zu Ende geführt; denn dann hätte er von Ostern bis Pfingsten täglich, ja an einigen Tagen sogar zweimal predigen müssen; er sagt aber selbst in der 44. Homilie (IX 335 D), daß er damals διὰ τριῶν πολλάκις ήμερῶν ἢ δι' έπτά gepredigt habe 2).

Das Resultat dieser etwas lang geratenen Darlegung ist: schon im IV. Jahrh. wurde in Antiochia in den Abendgottes diensten der Fastenzeit die Genesis gelesen. Aus der Tatsache, daß Chrysostomus zweimal gerade am Montag der 1. Fastenwoche mit der Auslegung der Gen. beginnt und beidemal ausdrücklich sagt, daß der Anfang der Gen. an jenem Tage verlesen sei, dürfen wir mit Fug und Recht schließen, daß man schon damals am Montag der 1. Fastenwoche mit

spricht, IV 645 D ταύτα γὰρ ἡμῖν ἀνεγνώσθη τήμερον, 652 B ἀπὸ τῷν τήμερον ἀναγνωσθέντων ἡμῖν, ebenso in der Bildsäulenreds folgenden Jahres II Số Ε τὸ τόμερον ἡμῖν ἀναγνωσθὲν βιβλίον. Ebenso sagt er auch noch am Anfang seiner großen Serie von Gen.-Homilien IV 8 D τῶν τήμερον ἡμῖν ἀναγνωσθέντων. Dagegen fügt er weiterhin mit einer einzigen Ausnahme (Hom. 47 = IV 473 A τῶν σήμερον ἡμῖν ἀναγνωσθέντων, aber 473 B bloß τῶν σήμερον ἀναγνωσθέντων) kein ἡμῖν mehr hinzu. In den ersten Fällen, auch noch am Anfang der großen Serie, war die Lektion gegeben; daher stand der Prediger der Lektion ebenso rezeptiv gegenüber wie die Gemeinde und faßte sich mit ihr zusammen. Weiterhin dagegen mußte der Prediger, da er in seiner Auslegung anfangs sehr langsam vorwärts ging und hinter den sonst üblichen Lektionen zurückblieb, das Vorzulesende selbst bestimmen; daher stand er der Lektion anders gegenüber als die Gemeinde und vermied unwillkürlich das zusammenfassende ἡμῖν.

<sup>1)</sup> Die Verschiedenheit des Ortes macht nichts aus, da Konstantinopel in liturgischer Beziehung von Antiochia abhängt.

<sup>2)</sup> Über die Häufigkeit der Predigten vgl. oben S. 118 Anm. 1 und 2.

der Vorlesung der Gen. begann. Dagegen kann man nicht sicher feststellen, wann man die Gen. "beiseite zu legen" pflegte. Ich möchte glauben, daß man sie schon damals nur in der Tessarakoste las, ebenso wie man nach dem ausdrücklichen Zeugnis des Chrys. die Apostelgeschichte nur in der Pentekoste las. Aber beweisen kann ich es nicht.

## § 10. Gründe für die Wahl der konstantinopolitanischen Fastenlektionen.

Die konstantinopolitanischen Lektionen für die Butterwoche sind Ioel 2<sub>12—26</sub>. 3<sub>12—21</sub> und Zach. 8<sub>7—17</sub>. 8<sub>19—23</sub>. Ihre Wahl erklärt sich aus der Rücksicht auf die bevorstehende Fasten- und Bußzeit. Die erste Ioel-Lektion beginnt: Τάδε λέγει κύριος· Ἐπιστράφητε πρὸς μὲ ἐξ ὅλης τῆς καρδίας ὑμῶν ἐν νηστεία. Die zweite Zach.-Lektion kündigt an, das Fasten solle εἰς χαρὰν καὶ εὐφροσύνην καὶ εἰς ἑορτὰς ἀγαθάς werden, wobei man natürlich an die auf das Fasten folgende Freude des Osterfestes (vgl. oben S. 71 § 2 hilaria oder laetatio paschae) dachte.

In der Quadragesima werden die Bücher Is., Gen., Prov. gelesen. Die Lesung der Gen. geht, wie der vorige Paragraph gezeigt hat, auf alte Tradition zurück. Sie stammt, wie schon S. 78 bemerkt, im letzten Grunde wohl aus der Ostervigil. Wenn man in der unmittelbar auf Ostern vorbereitenden Ostervigil die Schöpfung als Gegenstück und Voraussetzung der Erlösung und die Opferung Isaaks als Typus Christi las, so konnte man ebensogut in der von weitem her auf Ostern vorbereitenden Quadragesima die Gen. lesen, zumal man in ihr auch sonst manche Typen und Weissagungen erkannte<sup>1</sup>). Die Hinzunahme von Is. und Prov. zur Gen. wird sich daraus erklären, daß man neben dem historischen ein prophetisches und ein didaktisches Buch haben wollte<sup>2</sup>). Die fortlaufende Lesung der Bücher entspricht der alten (vgl. oben S. 112), auch beim N. T. wiederkehrenden Praxis.

In der Karwoche werden am häufigsten Ez., Exod., Iob gelesen. Auch hierbei ist wohl ein Einfluß der Ostervigil anzu-

<sup>1)</sup> Es sei daran erinnert, daß Jerusalem Gen.-Lektionen an den schon unmittelbarer auf Ostern vorbereitenden vier ersten Tagen der Karwoche hat. Übrigens vgl. auch Nilles II, S. 59 und Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jakobiten (1910), S. 229.

<sup>2)</sup> Es sei daran erinnert, daß die drei Bücher auch in den jerusalemischen Karmontags- und Kardienstags-Lektionen verbunden sind, s. oben S. 112. — Die Dreiteilung historische, prophetische, didaktische (poetische) Bücher kommt bei den Kirchenvätern öfters vor, s. Swete, Introduction to the O. T. in Greek <sup>2</sup> (1902), S. 203 ff. Nr. 4. 6. 8. 13.

nehmen, denn zu den Kernstücken derselben gehören zwei Lektionen aus Exod. und eine aus Ez. (s. oben S. 73). Die Hinzunahme des Iob, dessen Lesung in der Karwoche schon im IV. Jahrh. bezeugt ist (s. oben S. 112f.), erklärt sich leicht: Iob, der unschuldig litt und nachher wiederhergestellt wurde, war ein Typus Christi. Hierdurch bekam man zugleich in der Karwoche drei Bücher, die denen der Quadragesima aufs genaueste entsprachen: 1) prophetisches Buch: Is., Ez., 2) historisches Buch: Gen., Exod., 3) lehrhaftes Buch: Prov., Iob.

Die außer der Regel gelesenen Prophetenlektionen des Gründonnerstags und Karfreitags erklären sich aus dem Charakter dieser beiden Tage.

§ 11. Alttestamentliche Lektionen außerhalb der Vigilien und der Fastenzeit. Ausschluß der alttestamentlichen Lektionen im konstantinopolitanischen Lektionssystem von allen Hauptgottesdiensten.

Das jerusalemische Lektionssystem hat alttestamentliche Lektionen auch an acht Gedächtnistagen, s. oben S. 66 f. Bei sieben erklärt sich die Wahl derselben daraus, daß es sich um alttestamentliche Personen oder Begebenheiten handelt. Beim achten, dem Tage der Gottesmutter, ist Is.  $7_{10-15}$  als alttestamentliche Weissagung gewählt.

Das konstantinopolitanische Lektionssystem hat außer den Vigilien und den Wochentagsgottesdiensten der Fastenzeit noch zweierlei Gottesdienste mit alttestamentlichen Lektionen:
1) in der Hs. 308 am 17. März eine Gedächtnisseier eines Erdbebens, 2) in den Menäen und dem Triodion die großen Horen vor den drei Hauptsesten Weihnachten, Epiphanias und Ostern. Aber die Gedächtnisseier des 17. März ist nur ein etwas abgewandelter Wochentagsgottesdienst der Fastenzeit, s. S. 49. Und die großen Horen sind jüngere Dubletten zu den Vigilien, aus denen sie ihre Lektionen übernommen haben; übrigens sind auch sie Wochentagsgottesdienste, s. S. 54 f.

Als bemerkenswerter Zug des konstantinopolitanischen Lektionssystems ergibt sich somit der vollständige Ausschluß der alttestamentlichen Lektionen von allen Hauptgottesdiensten. Weder die Samstage und Sonntage noch die eigentlichen Festtage haben alttestamentliche Lektionen; diese bleiben vielmehr auf die Wochentage von Montag bis Freitag (Fastenzeit) und auf vorbereitende Gottesdienste, die den Festen vorangehen

(Vigilien, große Horen), beschränkt. Niemals kann das A.T. in einer Vollmesse gelesen werden: alle Vollmessen in C. A. Swainsons Ausgabe der Greek liturgies chiefly from original authorities (1884), S. 16. 116—118. 155. 226—233 haben nur neutestamentliche Lektionen. Bloß die der Fastenzeit eigentümliche Halbmesse, die Missa praesanctificatorum, hat alttestamentliche Lektionen, s. ebenda S. 1791). Hierdurch wird aufs klarste der Gedanke zum Ausdruck gebracht, daß das A.T. nur eine untergeordnete, vorbereitende Offenbarung enthält.

Diese Ausschließung der alttestamentlichen Lektionen von allen Hauptgottesdiensten gehört jedoch erst einer jüngeren Zeit an. Ganz abgesehen von der allerältesten Zeit, wo das A. T. die einzige heilige Schrift der christlichen Kirche war, hat es auch später noch geraume Zeit eine bedeutendere Rolle gespielt und ist auch im Hauptgottesdienste verlesen. Wir haben hierfür ganz unzweideutige Zeugnisse.

Nach Justinus Martyr Apol. I 67 wurden am Sonntag (τῆ τοῦ ἡλίου λεγομένη ἡμέρα) im ersten Teile des Gottesdienstes, den man als Katechumenenmesse oder Wortgottesdienst zu bezeichnen pflegt, τὰ ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων ἢ τὰ συγγράμματα τῶν προφητῶν vorgelesen, d. h. entweder neutestamentliche oder alttestamentliche Schriften.

Um 400 n. Chr. schreibt der Verfasser der apostolischen Constitutionen II 57 (vgl. II 59. VIII 5) für den ersten Teil des Sonntagsgottesdienstes zwei alttestamentliche und zwei neutestamentliche Lektionen vor.

Um 500 n. Chr. sagt Dionysius Areopagita, De ecclesiastica hierarchia III 3, § 5 bei Besprechung der Katechumenenmesse ausdrücklich: μετὰ τὴν ἀρχαιοτέραν παράδοσιν (d. h. nach dem A.T.) ἡ καινὴ διαθήκη κηρόσσεται, und er begründet dies damit, daß das Neue Testament die Erfüllung des Alten sei.

Ja noch im VII. Jahrh. nennt Maximus Confessor, Mystagogia c. 23 (Migne Patr. gr. 91, Sp. 700), wo er von den in der Messe vorkommenden Lektionen spricht, nur die alttestamentliche Lektion (τὸ θαυμαστὸν καὶ μέγα τῆς ἐν νόμφ καὶ προφήταις δηλουμένης θείας προνοίας μυστήριον) und das Evangelium, ohne die zwischen beiden stehende Apostellektion zu erwähnen.

Und nicht nur bei den Griechen finden wir alttestamentliche

<sup>1)</sup> In der Missa praesanctificatorum wird nur A. T. gelesen. Daher erfolgt die εἴσοδος bei ihr nur mit Räucherwerk, nicht mit dem Evangelienbuch, wie es sonst Sitte ist, s. Swainson S. 178.

Lektionen in der Messe, sondern auch bei den Lateinern. Syrern und Armeniern. Nach L. Duchesne, Origines du culte chrétien. 4. éd. (1908), S. 170 f. 197 f. hatten sowohl die römische als die gallikanische Messe vor den beiden neutestamentlichen Lektionen ursprünglich eine prophetische d. h. alttestamentliche, die allerdings in Rom schon zu Beginn des VI. Jahrh. bis auf kleine Reste abgeschafft war, aber im gallikanischen Ritus sich auch später erhielt. Auf syrischem Boden haben wir ein deutliches Zeugnis bei Jakob von Edessa (um 700 n. Chr.), s. F. E. Brightman, Liturgies eastern and western 1 (1896), S. 490 Z. 27. Und in Armenien bestimmte im J. 527 n. Chr. der 9. Kanon der Nationalsynode von Dvin¹) für die Samstags- und Sonntagsmesse ausdrücklich die Lesung von Propheten, d. h. alttestamentlichen Schriften, neben den Psalmen, apostolischen Schriften und dem Evangelium, s. Giov. Aucher in "Хробобтошиха. Studi e ricerche intorno a S. Giovanni Crisostomo" (1908), S. 367, vgl. auch Brightman a. a. O.. S. 425 Z. 27<sup>2</sup>).

Wann der Ausschluß des A.T. aus der Messe in Konstantinopel erfolgt ist, läßt sich nicht sicher sagen. Plac. de Meester setzt in seiner Tabelle der Veränderungen der Chrysostomus-Liturgie in den Χρυσοστομικα, Anlage zu S. 358 die "Disparition de la lecture des Prophéties" frageweise ins VIII. Jahrhundert. Tiefer dürfen wir gewiß nicht herabgehen; denn schon die armenische Übersetzung der Chrysostomus-Liturgie, welche G. Aucher ebenda S. 371 ff. ins Italienische übersetzt, und welche nach ihm dem Anfang des VIII. Jahrh. angehört, hat nur noch die Lektionen aus dem Apostel und dem Evangelium (S. 379 f.). Andrerseits werden wir auch kaum viel höher hinaufgehen dürfen; denn Maximus Confessor, der die alttestamentliche Lektion in der Messe noch voraussetzt, wird doch wohl als Vertreter konstantinopolitanischer Praxis zu rechnen sein. Damit kämen wir auch hier, wie bei der Butterwoche (§ 8), auf das VII. Jahrhundert als frühesten Termin des jetzigen konstantinopolitanischen Lektionssystems.

für Samstage und Sonntage.

<sup>1)</sup> Dvin (von G. Aucher nach alterer Praxis "Tovin" transkribiert) war von 478 bis 931 n. Chr. der Sitz des armenischen Patriarchen, s. F. C. Conybeare in der Encyclopaedia Britannica <sup>11</sup> 2 (1910), S. 571.

2) Daher kinden sich in den Zusätzen der jüngeren Handschrift des altarmenischen Lektionars (s. oben S. 61 Anm. 1) alttestamentliche Lektionen auch

§ 12. Weshalb haben die übrigen Fastenzeiten der griechischen Kirche nicht auch alttestamentliche Lektionen?

Wir haben viel von der Fastenzeit gesprochen und dabei immer an die Fastenzeit vor Ostern gedacht. Außer ihr kennt aber die griechische Kirche noch drei andere Fastenzeiten: vor Weihnachten, vor Peter und Paul (29. Juni) und vor Mariae Heimgang (15. Aug.), s. Nilles I, S. 231. Weshalb sind diese nicht ebenso wie das Osterfasten mit alttestamentlichen Lektionen ausgestattet worden?

Diese Frage läßt sich, glaube ich, aus der Geschichte leicht beantworten. Die Sitte, in der Fastenzeit vor Ostern Altes Testament zu lesen, gehört, wie wir gesehen haben, schon dem IV. Jahrh. an. Eine so alte und festgewurzelte Sitte hat man naturgemäß auch später beibehalten. Die drei anderen Fastenzeiten sind jüngeren Datums 1) und erst allmählich in allgemeinen Gebrauch gekommen. Eine alte Sitte, in diesen Zeiten Altes Testament zu lesen, gab es nicht. Und auch die Analogiewirkung konnte hier die Einführung alttestamentlicher Lesestücke nicht erzwingen. Denn diese sekundären Fastenzeiten sind, obwohl dem Osterfasten nachgebildet und zuweilen sogar trotz ihrer verschiedenen Länge als τεσσαραχοσταί bezeichnet, doch nie mit ihm auf gleiche Stufe gestellt, was sich z. B. in charakteristischer Weise darin zeigt, daß die Missa praesanctificatorum nur in der Fastenzeit vor Ostern, aber nicht in den übrigen Fastenzeiten gehalten wird 2).

#### Verzeichnis der Lesestücke, geordnet nach den biblischen Büchern.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Hans Achelis, "Fasten in der Kirche" in der Realencykl. f. prot. Theol. u. Kirche 3 5 (1898), S. 778 f.

<sup>2)</sup> Vgl. Symeon Thessalon., Responsa ad Gabrielem Pentapol., Quaestio 56 (Migne Patr. gr. 155, Sp. 904). Die Frage lautet: Διὰ τί οὐ τελεῖται τὰ προηγιασμένα καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις νηστείαις; Antwort: Οὐ τελεῖται δὲ τὰ προηγιασμένα καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις νηστείαις, ὅτι αὕτη [das Osterfasten] παρὰ τὰς ἄλλας μόνη πρώτη ἐστὶ καὶ ἐξαίρετος καὶ τοῦ κυρίου νηστεία.

<sup>In dies Verzeichnis sind alle in Kap. I—IV vorkommenden Lesestücke aufgenommen mit Ausnahme 1) der neutestamentlichen Lektionen, vgl. S. 31,
2) der auf S. 66 erwähnten Pfingstlektionen der jüngeren armenischen Hs., deren Sonderlektionen sonst überhaupt unberücksichtigt geblieben sind, vgl. S. 61 Anm. 1.</sup> 

Bei allen Lektionen sind die Tage angegeben, an denen sie gelesen werden, und in Klammern die Seiten, auf denen sie vorkommen, hinzugefügt. Bei den jerusalemischen Lektionen (Kap. III) ist außerdem vor dem Tage "Jerus.",

bei den koptischen (Kap. IV) "Kopt." hinzugefügt. Die drei Spielarten des jerusalemischen Lektionssystems, das altarmenische Lektionar, das syropalästinische Lektionar und das griechische Typikon, werden dabei nicht unterschieden. Die auf S. 64 f. durch Petitsatz gekennzeichneten Lektionen, welche das Jerusalemer Typikon aus dem konstantinopolitanischen System übernommen hat, werden nicht besonders angeführt, sondern bei den konstantinopolitanischen Lektionen mit erwähnt in der Weise, wie man es gleich bei der ersten Nummer des Verzeichnisses sieht. Dasselbe Verfahren wird auch bei denjenigen koptischen Lektionen eingeschlagen, die sich in jeder Beziehung mit den konstantinopolitanischen decken, vgl. S. 91 f.

Lektionen, die aus Stücken verschiedener Kapitel zusammengesetzt sind, werden bei dem ersten Stücke vollständig aufgeführt; bei den übrigen Stücken wird, wenn sie weiter von dem ersten entfernt sind, auf das erste verwiesen.

Die Anordnung der Bucher folgt der Ausgabe Swetes, nach der ja auch die Kapitel- und Verszahlen zitiert werden. Sonst vgl. die Vorbemerkung S. 29.

```
Gen. 11-5: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
     11-13: Weihn. (32); Epiphan. (33); 1. Fastenw. Mont. (34); Karsamst. (55);
                   Jerus. Karw. Mont. (64)
     11-320(24): Jerus. Epiphan. (61); Jerus. Weihn. (62); Jerus. Karw. Mont.
                   (64, vgl. S. 69 Schl.); Jerus. Karsamst. (65)
     114-23: 1. Fastenw. Dienst. (35)
     124-23: 1. Fastenw. Mittw. (35)
  ,,
     24-19: 1. Fastenw. Donn. (35); Jerus. Karw. Mont. (64)
  ,,
     220-320: 1. Fastenw. Freit. (35)
     321-47: 2. Fastenw. Mont. (35)
     48-15: 2. Fastenw. Dienst. (35)
  2:
     416-26: 2. Fastenw. Mittw. (35)
     51-24: 2. Fastenw. Donn. (36)
     61-8: 2. Fastenw. Freit. (36)
     69-22: 3. Fastenw. Mont. (36)
     69-917 (19): Jerus. Karw. Dienst. (64)
     71-5: 3. Fastenw. Dienst. (36)
     76-9: 3. Fastenw. Mittw. (36)
     76-8211: Jerus. Karw. Dienst. (64)
     711-83: 3. Fastenw. Donn. (36)
     84-211: 3. Fastenw. Freit. (36)
     8212-97: 4. Fastenw. Mont. (37)
     98-17: 4. Fastenw. Dienst. (37)
     918-101: 4. Fastenw. Mittw. (37)
     1032-119: 4. Fastenw. Donn. (37)
     121-7: 4. Fastenw. Freit. (37)
     1312-18: 5. Fastenw. Mont. (37)
  "
     1414-201: Sonnt. vor Pfingsten (44); 16. Juli (51; im röm. Men. 13. Juli,
                   s. S. 59); Sonnt. vor Weihn. (54); 11. Okt. (57)
     151-15: 5. Fastenw. Dienst. (37)
  ,,
     171-9: 5. Fastenw. Mittw. (37)
```

171<sup>2</sup>—14: 1. Jan. (48)

181—10<sup>1</sup>: 25. März (50)

,,

17 15—19<sup>1</sup>. 18 11—14<sup>1</sup>. 21 1†. 2. 4—8: 24. Juni (51)

181—1930: Jerus. Karw. Mittw. (64) 1820—33: 5. Fastenw. Donn. (37)

```
Gen. 21 17. 2. 4-8: s. Gen. 17 15-191 etc.
     22 1<sup>(2)</sup>—18 [19]: 5. Fastenw. Freit. (38); Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); Jerus.
                   Karw. Donn. (64); Jerus. Karsamst. (65); Kopt. 6. Fastenw.
                   Freit. (69, vgl. 92)
     271-411: 6. Fastenw. Mont. (38); Kopt. 4. Fastenw. Mont. (68)
     28 10-17: S. Sept. (46); 2. Febr. (49); 15. Aug. (51); 25. März (58)
     2810-22: Kopt. 4. Fastenw. Dienst. (68)
     313-16: 6. Fastenw. Dienst. (38)
     3212-101: Epiphan. (33)
     32 12-30: Kopt. 4. Fastenw. Donn. (68)
     43 262-311. 45 1-16: 6. Fastenw. Mittw. (38)
     461-7: 6. Fastenw. Donn. (38)
     491-2.8-12: Palmsonnt. (38)
     491-12: Kopt. 7. Fastenw. Samst. (69, vgl. 75. 92 Anm. 2)
     4933-50: 6. Fastenw. Freit. (38); Kopt. 7. Fastenw. Freit. (69, vgl. 92)
Exod. Anfang frei nacherzählt: Kopt. 1. Fastenw. Mont. (68)
     11-20: Karw. Mont. (39. 64 [Jerus.])
     11-210: Jerus. 1. Fastenw. Mittw. (62)
     25-10: Epiphan. (33); Karw. Dienst. (39. 64 [Jerus.])
     211-20: Kopt. 2. Fastenw. Mittw. (68)
     211-22: Karw. Mittw. (39. 64 [Jerus.]); Jerus. 2. Fastenw. Mittw. (63)
     223-315: Jerus. 3. Fastenw. Mittw. (63)
     31<sup>2</sup>—8<sup>1</sup>: 25. März (50); 26. März (58)
     36-14: Kopt. 2. Fastenw. Mont. (68)
     316-22: Jerus. 4. Fastenw. Mittw. (63)
     41-21: Jerus. 5. Fastenw. Mittw. (63)
     419-613: Kopt. 3. Fastenw. Mittw. (68)
     421-53: Jerus. 6. Fastenw. Mittw. (63)
     714-818: Kopt. 4. Fastenw. Mittw. (68)
     820-99: Kopt. 5. Fastenw. Mittw. (69)
     8(von wo an?)-935: Jerus. 5. Fastenw. Mittw. (63)
     10. 11: Jerus. 6. Fastenw. Mittw. (63); Kopt. 6. Fastenw. Mittw. (69)
     121-11: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
      121-24: Jerus. Karsamst. (65)
      1251-1331. 1310-121. 14-161; Exzerpt aus Lev. 12; Num. 8161; Exzerpt
                    aus Num. 312-13: 2. Febr. (49, 58)
      13 20-15 1(1): Karsamst. (40)
     1320-1519: Karsamst. (55. 65 [Jerus.])
      14 15-18. 21-23. 27-291: Epiphan. (33)
     1424-1521 (22): Jerus. Epiphan. (61); Jerus. Karsamst. (65)
     15 22-16 11: Epiphan. (33); 14. Sept. (46)
     1910-181: Jerus. Karw. Dienst. (64)
     1910-19: Karw. Donn. (39. 64 [Jerus.])
     2412—18: 6. Aug. (51)
     251.8-21: 11. Okt. (47)
     30 22-33: Jerus. Karw. Donn. (65)
     33 11-23: Karw. Freit. (39. 65 [Jerus.])
      33 11-23. 34 42-6. 8: 6. Aug. (51)
     40 1-3. 4t. 5. 7. 9. 14. 28-29: 21. Nov. (48)
```

```
Lev. 12 Exzerpt: s. Exod. 1251-1331 etc.
      26 3-5. 72-81. 9-12. 14-221. 332. 232-241 (vielfach gekürzt): 1. Sept. (46, 57)
Num. 3 12-13 Exzerpt und 8 161: s. Exod. 12 51-13 31 etc.
      11 16-17. 242-29: Pfingsten (45)
      24 22-31. 5-9. 172-18: Weihn. (32)
Deut. 18-11. 15-171: Sonnt. vor Pfingsten (44); 16. Juli (51; im röm. Men.
                     13. Juli, s. S. 59); Sonnt. vor Weihn. (54); 11. Okt. (57);
                     30. Jan. (57)
      5 15-22: Kopt. 2. Fastenw. Donn. (68)
      632-726: Kopt. 1. Fastenw. Freit. (68)
      64-710: Jerus. 1. Fastenw. Freit. (62)
      711-81: Jerus. 2. Fastenw. Freit. (63)
      81-94: Kopt. 2. Fastenw. Freit. (68)
      811-910: Jerus. 3. Fastenw. Freit. (63)
      97-1011: Kopt. 3. Fastenw. Freit. (68)
      911-24: Jerus. 4. Fastenw. Freit. (63)
      101-15: Jerus. 5. Fastenw. Freit. (63)
      1012-1128: Jerus. 4. Fastenw. Freit. (63); Kopt. 4. Fastenw. Freit. (68)
      10 14-18. 20-21: Sonnt. vor Pfingsten (44); 16. Juli (51; im röm. Men.
                     13. Juli, s. S. 59); Sonnt. vor Weihn. (54); 11. Okt. (57);
                    30. Jan. (57)
      11 10-25: Jerus. 6. Fastenw. Freit. (63)
      11 29-12 24: Kopt. 5. Fastenw. Freit. (69)
  ,,
      12 28-14 3; Jerus. 6. Fastenw. Freit. (63)
  ,,
Ios. 11-9: Jerus. Karsamst. (65)
    37-8. 15-17: Epiphan. (33)
    510-15: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
    5 13-15: 8. Nov. (47)
Iud. 621. 71. 11-241: 8. Nov. (47)
     6 36-40: Epiphan. (33)
     132-51.61.7-8.13-141.17-18.211: 24. Juni (51)
Reg. I 11-23: Jerus. 2. Fastenw. Mont. (62)
     " 123-226: Jerus. 2. Fastenw. Dienst. (62)
    " 3 21—4 18: Jerus. 2. Fastenw. Donn. (63)
    " 618—72: Jerus. 2. Juli (67)
    " 161-131: Jerus. Karw. Donn. (65)
     ,, 1716-54. 186-9: Kopt. 2. Fastenw. Freit. (68)
     " 23 26—24: Kopt. 3. Fastenw. Freit. (68)
    II 51-10: Jerus. 25. Dez. (67)
     " 6 12—19: Jerus. 2. Juli (67)
    III 620-31: 11. Okt. (47)
        81-7.91.10-11: 21. Nov. (48)
       822-231. 272-30: 13. Sept. (46); 21. Mai (58)
        171-7: 20. Juli (58)
        171-24: 20. Juli (51)
        172-24: Kopt. 5. Fastenw. Freit. (69)
         178-24: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
         18 1. 17-27<sup>1</sup>. 29-36. 37<sup>2</sup>-40. 41<sup>†</sup>. 44<sup>2</sup>. 42<sup>2</sup>. 45<sup>2</sup>. 191<sup>1</sup>. 2<sup>†</sup>. 3-4<sup>1</sup>. 5-10. 15<sup>1</sup>. 16<sup>2</sup>:
                    20. Juli (51)
```

```
Reg. III 1830-36.372-39: Epiphan. (33)
         18 41-42. 45. 19 11. 2-41. 5-8: 20. Juli (58)
         193^2-4^1.5-9^1. 11-13^1.15^1.16^2: 6. Aug. (51)
 ,,
         19 19<sup>†</sup>. 20<sup>1</sup>. 21<sup>2</sup>. IV 2 1—2. 7—14: 20. Juli (51)
    IV
         21-22: Jerus. Karsamst. (65)
         22.62-14: 20. Juli (58)
         26-14: Epiphan. (33)
         219-22: Epiphan. (33)
         48-251: Kopt. 6. Fastenw. Donn. (69)
         48-37: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
        59-14: Epiphan. (33)
 ,,
        13 14-21: Jerus. 14. Juni (66)
Prov. 11-9: Jerus. Epiphan. (61); Jerus. Karw. Mont. (64, vgl. 69 Schl.)
      11-20: 1. Fastenw. Mont. (34); Jerus. Karw. Mont. (64)
      12-33: Jerus. 2. Fastenw. Mont. (62)
      110-19: Jerus. Karw. Mittw. (64)
      120-33: 1. Fastenw. Dienst. (35); Jerus. Karw. Mont. (64); Kopt. 3. Fastenw.
  "
                    Mont. (68)
      21-15: Kopt. 3. Fastenw. Dienst. (68)
  ,,
      21-21(1): 1. Fastenw. Mittw. (35)
      21-22: 1. Fastenw. Mittw. (55)
      21-310: Jerus. 2. Fastenw. Dienst. (62)
      213-21: Jerus. Karw. Dienst. (64)
      2162-34: Kopt. 3. Fastenw. Donn. (68)
      31-18: 1. Fastenw. Donn. (35)
      35-18: Kopt. 5. Fastenw. Mont. (68)
      3 11-18: 14. Sept. (46)
      311-413: Jerus. 2. Fastenw. Donn. (63)
      3 13-14. 15t. 16a: S. Prov. 1071 etc.
      319-34: 1. Fastenw. Freit. (35); 13. Sept. (46)
      319-49: Kopt. 5. Fastenw. Dienst. (68)
      327-34: Jerus. Karw. Mittw. (64)
      3342.1: s. Prov. 2921 etc.
      334-422: 2. Fastenw. Mont. (35)
      410-221: Kopt. 5. Fastenw. Donn. (69)
      51-15: 2. Fastenw. Dienst. (35)
      515-63^{1}: 2. Fastenw. Mittw. (35)
      63-20: 2. Fastenw. Donn. (36)
      620-71a: 2. Fastenw. Freit. (36)
      81-11: Kopt. 6. Fastenw. Mont. (69)
      81-21: 3. Fastenw. Mont. (36)
      861. 347. 35. 4. 121. 14. 17. 5-9: s. Prov. 1071 etc.
      812-211: Kopt. 6. Fastenw. Dienst. (69)
      817†: s. Prov. 10311 etc.
      822-30: 1. Jan. (48); 25. März (50): 26. März (58)
      832-911: 3. Fastenw. Dienst. (36)
      91-11: Mittpfingsten (44); 8. Sept. (46); 13. Sept. (46); 2. Febr. (49);
                    25. Marz (50. 58); 15. Aug. (51); Jerus. Karw. Dienst. (64)
      912-18c: 3. Fastenw. Mittw. (36); Kopt. 6. Fastenw. Freit. (69)
```

```
Prov. 101-16: Kopt. 7. Fastenw. Mont. (69)
        101-22: 3. Fastenw. Donn. (36)
        1071, 61, 313-14, 151, 16a, 861, 341, 35, 4, 121, 14, 17, 5-9, 22211, 191, 1542; 13, Nov.
                       (48); 27. Jan. (49); 6. Dez., 25. Jan. (57)
        1017-31: Kopt. 7. Fastenw. Dienst. (69)
   "
        1031-1112: 3. Fastenw. Fr. (36); 6. Dez. (57)
        10311. 321. 1122. 42. 71. 191. 132+ (vgl. Os. 1012). 91. 817+. 1521. 14331. 22111.
   ,,
                       Eccl. 811. Sap. 613. 122. 141. 152-161. 7302. 822. 1. 32-4. 72-8. 97.
                       17<sup>†</sup>. 18<sup>†</sup>. 821<sup>2</sup>-93<sup>1</sup>. 94-5<sup>1</sup>. 10. 11<sup>2</sup>. 14: 13. Nov., 1. Jan., 25. Jan.
                       (48); 27. Jan. (57)
       10 32-11 131: Kopt. 7. Fastenw. Mittw. (69)
   ,,
       11 22. 42. 71. 191: s. Prov. 10 311 etc.
   ,,
       11 132-26: Kopt. 7. Fastenw. Donn. (69)
       11 19-126: 4. Fastenw. Mont. (37)
       11 27-12 111: Kopt. 7. Fastenw. Freit. (69)
   23
       128-22: 4. Fastenw. Dienst. (37)
       12 23-13 9a: 4. Fastenw. Mittw. (37)
       13 2†. 91: s. Prov. 10 311 etc.
       1319-146: 4. Fastenw. Donn. (37)
   **
       14 15-26: 4. Fastenw. Freit. (37)
       1427-154: 5. Fastenw. Mont. (37)
       14331: s. Prov. 10311 etc.
       1521: s. Prov. 10311 etc.
       1542: s. Prov. 1071 etc.
       157-19: 5. Fastenw. Dienst. (37)
       15 20-169: 5. Fastenw. Mittw. (37, vgl. 55)
       16 172-33: 5. Fastenw. Donn. (37)
       16172-17171: 5. Fastenw. Donn. (55)
       17 172-185: 5. Fastenw. Freit. (38)
       19 13—22: 6. Fastenw. Mont. (38)
      213-21: 6. Fastenw. Dienst. (38)
      21 23-224: 6. Fastenw. Mittw. (38)
      22111: s. Prov. 10311 etc.
      22 211. 191: s. Prov. 1071 etc.
      23 15-245: 6. Fastenw. Donn. (38)
  "
      24 76-77. 29 28-49 (zusammen = hebr. 31 8-31): 6. Fastenw. Freit. (38)
  ,,
      2921. Sap. 412. 141. 611. 171. 18t. 212. 22t. 7152. 16t. 221. 26t. 272. 29. 109. 10t. 12.
  ,,
                      730<sup>2</sup>. 18<sup>2</sup>. 21<sup>1</sup>. 10—11<sup>1</sup>. 12<sup>†</sup>. 13—16<sup>1</sup>. 17. 19—21. 22<sup>†</sup>. 23<sup>†</sup>. 1613<sup>1</sup>. Sir.
                      2112. Sap. 1682. Sir. 2111. Prov. 3342-1: 13. Nov. (48); 27. Jan.
                      (49); 29. Aug. (52)
Eccl. 811: s. Prov. 10311 etc.
Cant. 12-41: Jerus. Karw. Donn. (65)
Iob 11-12: Karw. Mont. (39. 64 [Jerus.])
     113-22: Karw. Dienst. (39. 64 [Jerus.])
    21-10: Karw. Mittw. (39. 64 [Jerus.])
    62-713: Jerus. 1. Fastenw. Freit. (62)
    92-102: Jerus. 2. Fastenw. Freit. (63)
     11: Kopt. 2. Fastenw. Freit. (68)
     12-136: Jerus. 3. Fastenw. Freit. (63)
```

```
Iob 12-14: Kopt. 3. Fastenw. Mittw. (68)
    15: Kopt. 3. Fastenw. Freit. (68)
    162(1)-17: Jerus. 4. Fastenw. Freit. (63); Kopt. 4. Fastenw. Mont. (68)
    18: Kopt. 4. Fastenw. Dienst. (68)
    19: Kopt. 4. Fastenw. Mittw. (68)
    192-26: Kopt. 2. Fastenw, Dienst. (68)
    192-29: Jerus. 5. Fastenw. Freit. (63)
    20: Kopt. 4. Fastenw. Donn. (68)
    21: Jerus. 6. Fastenw. Freit. (63); Kopt. 4. Fastenw. Freit. (68)
    22: Kopt. 5. Fastenw. Mont. (68)
    23. 24: Kopt. 5. Fastenw. Dienst. (69)
    25. 26: Kopt. 5. Fastenw. Mittw. (69)
    32 2-16: Kopt. 5. Fastenw. Freit. (69)
    36. 37: Kopt. 6. Fastenw. Freit. (69)
    381-211: Kopt. 6. Fastenw. Mittw. (69)
    381-28: Jerus. Karsamst. (65)
    381-36; Kopt. 7. Fastenw. Mont. (69)
    38 12-21. 42 1-5: Karw. Donn. (39. 64 [Jerus.])
    382-39: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
    3837-3930: Kopt. 7. Fastenw. Dienst. (69)
    3931-41: Kopt. 7. Fastenw. Mittw. (69)
    421-5: s. Iob 3812-21 etc.
    421-6: Kopt. 7. Fastenw. Donn. (69)
    427-17: Kopt. 7. Fastenw. Freit. (69)
    42 12-17c: Karw. Freit. (39. 65 [Jerus.])
Sap. 182. 211. 10-111. 127. 13-161. 17. 19-21. 227. 237; s. Prov. 2921 etc.
     31-9: Sonnt. nach Pfingsten (45); 1. Sept. (46); 26. Okt. (57); 5. Dez.,
                    11., 17., 20., 30. Jan. (57); 23. April, 25., 27. Juli (58)
     412. 141; s. Prov. 2921 etc.
     47-15: 1. Sept. (46); 25. Jan. (48); 5., 6. Dez., 11., 17., 20. Jan. (57);
                    25. Juli (58)
     47. 16<sup>1</sup>. 17<sup>1</sup>. 19<sup>2</sup>—57: 27. Jan. (49); 29. Aug. (52. 59)
     515-631: Sonnt. nach Pfingsten (45); 1. Sept. (46); 5. Dez., 11., 17., 20. Jan.
 22
                    (57); 23. April, 25., 27. Juli (58)
     611.171.18t.212.22t: s. Prov. 2921 etc.
     613. 122, 141, 152-161; s. Prov. 10311 etc.
     7152.164.221.264.272.29...302: s. Prov. 2921 etc.
     7 302. 822. 1. 32-4. 72-8. 97. 177. 187. 8212-931. 94-51. 10. 112. 14: s. Prov. 10 311 etc.
     109. 10<sup>†</sup>. 12: s. Prov. 292<sup>1</sup> etc.
     16131...82: s. Prov. 2921 etc.
Sir. 2112 ... 111: s. Prov. 2921 etc.
Os. 41-61: Jerus. Karw. Dienst. (64)
    5139-63: Jerus. Karw. Mittw. (64)
Am. 89-12: Jerus. Karw. Freit. (65)
Mich. 41-7: Jerus. 2. Fastenw. Mittw. (63)
      42^2-3^1. 5. 62-5^1. 8. 54^{\dagger}: Mittpfingsten (44)
      46-7. 52-4: Weihn. (32)
      52-4: Tag vor Weihn. (54)
      52-8(5): Jerus, Epiphan. (61)
```

```
Mich. 54t und 62-51.8: s. Mich. 422-31 etc.
Ioel 114-20: Jerus. 1. Fastenw. Mittw. (62)
     114-211: Jerus. 1. Fastenw. Mittw. (62)
     21-11: Jerus. 2. Fastenw. Mittw. (63)
     212-20: Jerus. 2. Fastenw. Freit. (63)
     2 12-26: Butterw. Mittw. (34); Kopt. 1. Fastenw. Mittw. (68, vgl. 92)
     221-27: Jerus. 3. Fastenw. Freit. (63); Kopt. 3. Fastenw. Mittw. (68)
     221-32: Jerus. 3. Fastenw. Mittw. (63)
     223-321: Pfingsten (45)
     2 28-321: Kopt. 4. Fastenw. Mittw. (68)
     228-38: Jerus. Pfingsten (66)
     31-8: Jerus. 4. Fastenw. Mittw. (63)
     39-21: Jerus. 5. Fastenw. Mittw. (63); Kopt. 5. Fastenw. Mittw. (69)
     312-21: Butterw. Mittw. (34)
Ion. (ganz): Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); Jerus. Epiphan. (61); Jerus. Karsamst. (65)
Ion. (ganz) in 3 Abschnitten (11-21. 22-11. 3-4): Kopt. Ninivefasten 1.-3.
                    Tag (68)
Soph. 38-15: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
      314-19: Palmsonnt. (38); Kopt. 7. Fastenw. Samst. (69, vgl. 75. 92 Anm. 2)
Zach. 37-49: Jerus. 27. Juni (66)
      87-13: Kopt. 1. Fastenw. Dienst. (68, vgl. 92)
      87-17: Butterw. Freit. (34)
      819-23: Butterw. Freit. (34); Kopt. 1. Fastenw. Donn. (68, vgl. 92)
      99-151: Palmsonnt. (38); Kopt. 7. Fastenw. Samst. (69, vgl. 75. 92 Anm. 2)
      99-16(15): Jerus. 6. Fastenw. Mittw. (63)
      116-8. 10-14. 1210t. 136-7. 146-101. 201. 212: Karw. Freit. (39)
      11 10-13: Karw. Freit. (39. 55. 65 [Jerus.])
      11 11<sup>(2)</sup>—14: Jerus. Karw. Mittw. (64); Jerus. Karw. Freit. (65)
      1210†: s. Zach. 116-8 etc.
      134-9: Jerus. Karw. Freit. (65)
      136-7: s. Zach. 116-8 etc.
      1411. 41. 8-11: Himmelfahrt (44)
      146(5^2)—11 (12<sup>1</sup>): Jerus. Karw. Freit. (65)
      146-101. 201. 212: s. Zach. 116-8 etc.
Mal. 31-31.57.6.77.121.187.177.46.4-5:29. Aug. (52)
Is. 11-20: 1. Fastenw. Mont. (34)
   12-18: Kopt. 1. Fastenw. Mont. (68, vgl. 91)
   1 16-20: Epiphan. (33); Tag vor Epiphan. (54); Jerus. Quadrag. Lektion für
                    Taufkandidaten (62)
   1 19-231: 1. Fastenw. Dienst. (35. 68 [Kopt.])
   22-31: Himmelfahrt (44)
   23<sup>2</sup>-11<sup>(1)</sup>: 1. Fastenw. Mittw. (35. 68 [Kopt.])
   2112-21: 1. Fastenw. Donn. (35. 68 [Kopt.])
   31-141: 1. Fastenw. Freit. (35. 68 [Kopt.])
   39<sup>(2)</sup>-15: Jerus. Karw. Freit. (65)
   42-571: 2. Fastenw. Mont. (35. 68 [Kopt.])
   51-7: Jerus. Karw. Mont. (64)
   57(2)—16: 2. Fastenw. Dienst. (35. 68 [Kopt.])
   5<sub>16</sub>(17)—25: 2. Fastenw. Mittw. (35. 68 [Kopt.])
```

```
Is. 61-10: Jerus. 6. Juli (67)
, 61-12: 2. Fastenw. Donn. (36. 68 [Kopt.]); 2. Febr. (58)
   71-141: 2. Fastenw. Freit. (36. 68 [Kopt.])
   710-15: Jerus. 15. Aug. (67)
   710-18(16): Jerus. Epiphan. (61)
   710-161. 81-4.82-10: Weihn. (32); Tag vor Weihn. (54)
   711-810: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
   88-11: Jerus. Epiphan. (61)
   813-97: 3. Fastenw. Mont. (36. 68 [Kopt.])
   95-7: Jerus. Epiphan. (61)
   96-7: Weihn. (32); Tag vor Weihn. (54)
   99-104: 3. Fastenw. Dienst. (36); Kopt. 3. Fastenw. Mittw. (68, vgl. 91 Anm. 1)
   1012-20(21): 3. Fastenw. Mittw. (36); Kopt. 3. Fastenw. Dienst. (68, vgl. 91 Anm. 1)
   111-9: Jerus. Epiphan. (61)
   111-10: Weihn. (32)
   11 10-13<sup>1</sup>. 16<sup>2</sup>-122: 3. Fastenw. Donn. (36)
   11 10-122: Kopt. 3. Fastenw. Donn. (68)
   121-6: Jerus. Epiphan. (61)
   123-4: s. Is. 551 etc.
   123-6: Epiphan. (33); Tag vor Epiphan. (54)
  126: s. Is. 3512 etc.
   132-13: 3. Fastenw. Freit. (36. 68 [Kopt.])
   147-201: 8. Nov. (57)
   1424-32: 4. Fastenw. Mont. (36. 68 [Kopt.])
  191. 31. 47. 5. 12. 16. 19—21: 2. Febr. (49. 58)
   25 1-9: 4. Fastenw. Dienst. (37)
   251—12: Jerus. Pfingsten (66)
   25 1-2691: Kopt. 4. Fastenw. Dienst. (68, vgl. 91 Anm. 1)
   2692-20: Kopt. 5. Fastenw. Donn. (69, vgl. 92)
   26 21-27 9(1): 4. Fastenw. Mittw. (37. 68 [Kopt.])
   2814-22: 4. Fastenw. Donn. (37. 68 [Kopt.])
   2913-23: 4. Fastenw. Freit. (37)
   2913-171. 4282-121: Kopt. 4. Fastenw. Freit. (68, vgl. 91 Anm. 1 und 92 Anm. 1)
   351-10: Epiphan. (33); Tag vor Epiphan. (54); Jerus. Kalendae (62)
   351^2. 2^2-6^{(1)}. 10^{\dagger}. 9^2. 10^1. 10^2. 126: 2. Febr. (49)
   354-8: Jerus. Epiphan. (61)
   3733-386: 5. Fastenw. Mont. (37. 68 [Kopt.])
   401-8: Jerus. Kalendae (62); Jerus. 1. Fastenw. Freit. (62); Jerus. Karw.
                     Mont. (64, vgl. 69 Schl.); Kopt. 5. Fastenw. Dienst. (69)
   401-2.9-311: 5. Fastenw. Dienst. (37)
  401-3. (4.5<sup>†</sup>.) 9<sup>1</sup>. 41 17<sup>2</sup>-18. 45 8<sup>1</sup>. 48 20<sup>2</sup>-21<sup>1</sup>. 541: 24. Juni (51. 59 Z. 5-7);
                     29. Aug. (52, 59)
   409-17: Jerus. 2. Fastenw. Freit. (63); Jerus. Karw. Dienst. (64)
  409-311: Kopt. 7. Fastenw. Samst. (69)
 , 40 10-17: Jerus. Epiphan. (61)
7 40 18-311: 5. Fastenw. Dienst. (37. 55)
, 41 42-14: 5. Fastenw. Mittw. (37. 69 [Kopt.])
  41 17<sup>2</sup>—18: s. Is. 40 1—3 etc.
 , 421-7: Jerus. Epiphan. (61)
```

```
Is. 421—8: Jerus. 3. Fastenw. Freit. (63)
     425-10: Jerus. 4. Fastenw. Freit. (63)
     425-16: 5. Fastenw. Donn. (37)
     4282-121: s. Is. 2913-171 etc.
     4217-4314: Jerus. 3. Fastenw. Freit. (63)
     439-141: Sonnt. nach Pfingsten (45); 23. April, 27. Juli (58)
     43<sub>10</sub>—21: Jerus. 6. Fastenw. Freit. (63); Kopt. 6. Fastenw. Donn. (69, vgl. 92)
     4315-21: Jerus. Kalendae (62)
     4322-448: Jerus. 4. Fastenw. Freit. (63)
     442-7: Jerus. Kalendae (62)
     4421-28: Kopt. 6. Fastenw. Mont. (69, vgl. 92)
     451-10: Kopt. 6. Fastenw. Dienst. (69, vgl. 92)
     451—13: Jerus. 5. Fastenw. Freit. (63)
     4581: s. Is. 401-3 etc.
     4511—18<sup>1</sup>(17): 5. Fastenw. Freit. (38); Kopt. 6. Fastenw. Freit. (69, vgl. 91 f.)
     4517-25: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
     4518-25: Kopt. 6. Fastenw. Mittw. (69, vgl. 92)
     463-474: Jerus. 6. Fastenw. Freit. (63)
     4817-494: 6. Fastenw. Mont. (38); Kopt. 7. Fastenw. Mont. (69, vgl. 91f.)
    48202-211: s. Is. 401-3 etc.
     4962-101: 6. Fastenw. Dienst. (38); Kopt. 7. Fastenw. Dienst. (69, vgl. 91 f.)
     498-15: Epiphan. (33); Tag vor Epiphan. (54)
     504-9(1): Jerus. Karw. Freit. (65)
     504-11: Karw. Donn. (39. 64 [Jerus.]); Karw. Freit. (55)
     5213-53: Jerus. Karw. Freit. (65)
     5213-541; Karw. Freit. (39. 55. 65 [Jerus.; ohne 541])
     53: Jerus. Karw. Freit. (65 Anm. 1)
     53-545: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
     541: s. Is. 401—s etc.
     549-101.112-15: 11. Mai (50)
    551. 123-4. 5522-31. 62-13: Mittpfingsten (44)
    551-13: Epiphan. (33)
     581-11: 6. Fastenw. Mittw. (38); Kopt. 7. Fastenw. Mittw. (69, vgl. 91 f.)
     601-13 (22): Jerus. Karsamst. (65)
    601-16: Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); 21. Mai (58)
     6011—16: 14. Sept. (46)
     611-6(11): Jerus. Karw. Donn. (65)
     611-101: Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); 1. Sept. (46. 57)
     61 10<sup>2</sup>—625: Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); 11. Mai (50); 21. Mai (58)
     6210-6331. 637-9: Himmelfahrt (44)
     631-3(71,6): Jerus. Karw. Freit. (65)
     63112-6451: Karsamst. (40. 65 [Jerus.])
    6315—645<sup>1</sup>: 26. Okt. (47)
     63<sub>15</sub>—64<sub>5</sub><sup>1</sup>. 64<sub>8</sub>—9: 17. März (49); 26. Okt. (57)
     658-161: 6. Fastenw. Donn. (38); Kopt. 7. Fastenw. Donn. (69, vgl. 91 f.)
     6518<sup>2</sup>---20<sup>1</sup>: 11. Mai (50)
     6610-24: 6. Fastenw. Freit. (38); Kopt. 7. Fastenw. Freit. (69, vgl. 91f.)
. Ier. 11-21.32-8: Pfingstmont. (45)
      11-10: Jerus. 2. Fastenw. Mont. (62); Jerus. 1. Mai (46)
```

```
Ier. 14-6. 92. 72. 82: 25. Jan. (48)
    111-17: Pfingstmont. (45)
    111-23: Jerus. 2. Fastenw. Dienst. (62)
    21-12: 26. Okt. (47)
    22-12: Pfingstmont. (45)
    231-316: Jerus. 2. Fastenw. Donn. (63)
    322-241.25.48.53.42.22:26. Okt. (47)
    1118-20 (21): Jerus. Karw. Freit. (65 Text und Anm. 1)
    11 18-1251. 1292-111. 14-15; Karw. Donn. (39. 64 [Jerus.]); Karw. Freit. (55)
    3831-34: Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); Jerus. Karsamst. (65)
    3919-44: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
    45: Jerus. 1. Mai (66)
Bar. 336-44: Weihn. (32); Tag vor Weihn. (54)
Ez. 11-20: Karw. Mont. (39. 64 [Jerus.])
    121-211: Karw. Dienst. (39. 64 [Jerus.])
    23-33: Karw. Mittw. (39. 64 [Jerus.])
    1820-23: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
    3624—28: Pfingsten (45)
    371-14: Karsamst. (40. 65 [Jerus.]); Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandi-
                   daten (62); Jerus. Karsamst. (65)
    401-2. 411<sup>1</sup>. 16<sup>2</sup>-25<sup>1</sup>: 11. Okt. (47)
    4327-4441: 8. Sept. (46); 21. Nov. (48); 2. Febr. (49); 25. März (50. 58);
                   15. Aug. (51)
Dan. 231-36.44-45: Weihn. (32)
     31-51 (56): Karsamst. (40, vgl. 42; 55; 65 [Jerus.])
     31-90: Jerus. Epiphan. (61); Jerus. Karsamst. (65)
     713-27: Jerus. Quadrag. Lektion für Taufkandidaten (62)
     915-19: 17. März (49)
 ,,
     10: 8. Nov. (47)
Mac. II 618-741: Jerus. 1. Aug. (67).
```

### Die Sonette Shakespeare's im Lichte der Überlieferung.

Von

#### Lorenz Morsbach.

Vorgelegt in der Sitzung vom 7. Juli 1912.

Mehr als je zuvor haben die Sonette Shakespeare's in den letzten fünfzig Jahren die Welt in Aufregung versetzt. Ernste Forscher, bedeutende Dichter und müßige Dilettanten haben ihren Wert und Inhalt zu ergründen gesucht. Jeder, der die Sonette las (oft nur in Übersetzung!), glaubte ihren Sinn auf seine Weise zu verstehen. Die Worte der Berufenen verhallten in dem allgemeinen Streite, so daß sich allmählich ein Legendenkranz um Shakespeare wob, den es heute schwer ist zu zerreißen. Zumal auch unter den ernsten Forschern manche ihre Phantasie nicht zügeln konnten und zur Verwirrung beitrugen. Die überlieferten Tatsachen traten immer mehr zurück gegen das üppige Rankwerk, das die Sonette überwucherte. Um so notwendiger erscheint es daher, wieder einmal auf die Grundlagen zurückzugehen, und die Frage aufzuwerfen, ob nicht eine erneute und eingehende Kritik der Überlieferung uns sichere Anhaltspunkte für die Beurteilung der ganzen Frage geben kann. Lassen sich dann Stil und Inhalt der Sonette mit den auf die sem Wege gewonnenen Ergebnissen vereinigen, so würde dadurch der Beweis zur vollen Gewißheit erhoben. Die vorliegende Abhandlung soll dazu einen Beitrag liefern. Die philologische Seite des Problems steht dabei natürlich im Vordergrunde.

I.

Meres<sup>1</sup>) ist bekanntlich der erste, der über Shakespeare's dramatisches Schaffen (bis 1598) und seinen Dichterruhm ausführlich

Über die Persönlichkeit des Mannes und seine schriftstellerische Tätigkeit s. Dictionary of National Biography. Ferner Schücking, Shakespeare im

berichtet. Er ist auch der erste, der uns von Shakespeare's Sonetten Kunde gibt 1). In dem 5. Abschnitt seiner Schrift Pulladis Tamia 1598 steht die oft genannte Stelle: As the soule of Euphorbus was thought to live in Pythagoras: so the sweete wittie soule of Ovid lives in mellifluous and honey-tongued Shakespeare, withis his Venus and Adonis, his Lucrece, his sugred Sonnets among his private friends. Wer war der Mann, der Shakespeare's Epen und Sonette mit der süßen klugen (oder geistvollen, nicht aber witzigen!) Seele des Ovid<sup>2</sup>) verglich, sie als sugred bezeichnete und den Dichter selbst mellifluous und honey-tongued nannte? Und was bedeutet uns sein Urteil? Meres war ein akademisch gebildeter Mann, der seine theologischen und klassischen Studien in Cambridge mit Erfolg abgeschlossen und ein viel gelesenes Büchlein verfaßte, worin er stolz aber pedantisch die englischen Dichter und Schriftsteller der Zeit den berühmten Alten und Italienern gegenüberstellte. Er verteidigt die Dichtung mit Sidney gegen die Puritaner und interessiert sich auch lebhaft für das englische Theater.

Schon Puttenham, der strenge Klassicist, ließ (im Schoolmaster) 1570, obwohl mit starken Einschränkungen einige englische

literarischen Urteil seiner Zeit, Heidelberg 1908, S. 3 ff. und S. 104 ff. nebst der dort angeführten Literatur; Otto Diede, der Streit der Alten und Modernen in der englischen Literaturgeschichte des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Greifswalder Diss. 1912 S. 48 ff.

<sup>1)</sup> Viele nehmen an, auch Sidney Lee (Life of Shakesp. Ill. 1908 S. 88 und 354), daß Sir John Davies in seinen "Gulling Sonnets" 1595 (Grosart, The Complete Poems of Sir John Davies in Early Engl. Poets. Vol. II London 1876 S. 55 ff.) auch einige der Shakespeareschen Sonette (bes. 87 und 124) mitverspottet habe, wegen der Verquickung von "law terms" mit den "affairs of the heart". Doch ist es mir sehr fraglich, ob Davies nebenbei auch Shakespeare hat treffen wollen (sein Hauptziel war ja Barnes' "Zephyria"), da sich bei Davies keine besondere Bezugnahme auf die Shakespeareschen "legal terms" findet und auch eine Vergleichung der Bildersprache der Sonette Shakespeare's mit den Vorgängern grade auf dem Gebiet des Kaufmanns- und Gerichtslebens starke Anklänge und Verwandschaft mit den älteren Sonettisten zeigt. Es lag im Geschmack der Zeit und ist kein besonderes Kennzeichen der Sonette Shakespeare's. (Vergl. Wietfeld. die Bildersprache in Shakespeare's Sonetten in Morsbach's "Studien" Heft LIV S. 33.) Sidney Lee's Worte (S. 354) "but Davies's phraseology suggests that he also was glancing at Shakespeare's legal Sonnets LXXXVII and CXXXIV." sind daher hinfällig.

<sup>2)</sup> Daß Meres Shakespeare's Epen und Sonette gerade mit Ovid vergleicht, hat auch darin seinen Grund, daß sich in diesen Dichtungen, bes. in den Sonetten, ein starker Einfluß Ovid's zeigt, wie Sidney Lee in Ovid and Shakespeare's Sonnets in der Quarterly Review Nr. 419, CCX S. 455 ff. nachgewiesen hat. Meres hat also den Einfluß Ovid's auf die "Sonnets" ohne Zweifel gleich durchschaut. Auch das läßt Meres' Urteil als nicht so unselbständig erscheinen, wie man gewollt hat.

Dichter neben den Alten gelten, und Nash 1592 (in Pierce Penniless) hatte Chaucer sogar den englischen Homer und Spencer den Virgil Englands genannt. Die englische Bühne vollends zog er der antiken vor. Richard Carew hatte dann einige Jahre später in The Excellency of the English Tongue 1595/96 (?) einer Anzahl antiker Schriftsteller gewisse moderne vergleichend gegenübergestellt (Gregory Smith, Elizabethan Critical Essays, Oxford 1907 II, S. 296). Aber Meres tat erst 1598 den entscheidenden Schritt, indem er in zahlreichen Beispielen solche Vergleiche folgerichtig und weitläufig durchzuführen suchte. Hatte doch die englische Literatur seit Puttenham ihr Haupt mächtig erhoben und bedeutende Kunstwerke hervorgebracht. So sehr sich Meres für die zeitgenössische Literatur, die er gut kannte, begeisterte (zu Drayton hatte er sogar ein warmes persönliches Verhältnis), so war er doch auch ein ebenso großer Bewunderer des Altertums.

Gewiß ist Meres kein kritischer Kopf, er ist auch wenig selbständig; sehr vieles hat er andern Kritikern entnommen, oft auch ohne ihre Namen zu nennen, wie es damals vielfach üblich war. Er folgt gern fremdem Urteil und auch wo es sich um die allermodernsten Schriftsteller handelt, wird er meist die öffentliche Meinung wiedergegeben haben. Darum ist man aber noch nicht berechtigt, ihm in allen Fällen jedes eigene Urteil abzusprechen. Daß er die zeitgenössische Literatur mit starkem Interesse und auch nicht ohne Verständnis verfolgte, zeigt seine Aufzählung sämtlicher Werke Shakespeare's, in der nur Henry VI wohl aus besonderen Gründen mit Absicht ausgelassen ist 1). Auch

<sup>1)</sup> Meres, der dies im Sommer 1598 schrieb, führt 6 Komödien und 6 Tragödien an. Die Titel der Komödien lauten: Gentlemen of Verona, Errors, Love labours lost, Love labours wonne, Midsummers night dreame, Merchant of Venice. Von Tragödien nennt er: Richard the 2., Richard the 3., Henry the 4., King John; Titus Andronicus, Romeo and Juliet. Wenn auch zuzugeben ist, daß "Meres in erster Linie stets den Parallelismus zu wahren sucht", so ist doch in die sem Falle sehr zu beachten, daß er nachweislich nur Henry VI ausgelassen hat. Eine Schwierigkeit besteht nur darin, welches Stück er mit Loves labours wonne meint. Diese Bezeichnung paßt, wie langst gesagt ist, nur entweder auf die Taming of the Shrew oder auf All's well that ends well. Wer aber der Ansicht ist, und das sind wohl viele wenn nicht die meisten neueren Forscher, daß All's well that ends well nicht vor 1598 geschrieben ist, muß das von Meres genannte Stück mit der Taming gleichstellen. Trifft das zu, dann hat Meres außer Henry VI tatsächlich alle Dramen Shakespeare's aufgezählt, die bis 1598 (Sommer) vorhanden waren, da wir von keinem anderen Stücke außer den genannten nachweisen können, daß es vor 1598 verfaßt ist. Alle anderen sind tatsächlich später, wenn auch manche von ihnen nicht genau zu datieren sind.

hierdurch bekundet er - ganz abgesehen von dem hohen Lobe das er dem Dichter spendet - einen wie großen Anteil er gerade an diesem Dramatiker nahm. Wenn er jedoch an anderen Stellen in der Beurteilung englischer Schriftsteller starke Fehlgriffe macht, über die wir heute lächeln, so ist zu bedenken, daß nicht alles auf sein Konto zu setzen ist und daß andere damalige Kritiker und gelegentlich die besten unter ihnen von törichten und vorgefaßten Urteilen nicht frei sind. Man stand der gewaltigen Produktion der Zeit noch wenig unbefangen gegenüber und hatte obendrein auch seine besonderen Passionen. Zudem war das gebildete England in zwei Lager geteilt, die "Klassizisten" und "Modernen" die sich heftig befehdeten, jedoch nicht so, daß auf der Seite der Modernen nicht auch ein Teil der "Humanisten" gestanden hätte. Viele nahmen überhaupt eine Mittelstellung ein und neigten bald mehr der einen bald der anderen Seite zu. Wie Meres, der auch hierin einen freien Blick bekundet, dachten ohne Zweifel viele klassisch Gebildete, die über den Alten den Wert der Neueren nicht übersahen. Es ging damals nicht viel anders zu als in unserer "erleuchteten" Zeit, in der uns die Kritiker manche "Größe" angepriesen haben, die später wieder zu den Kleinen herabgesunken ist. Auch auf diesem Gebiete heißt es historisch denken lernen und den richtigen Maßstab nicht verlieren.

Soviel ist klar, wir dürfen Meres weder überschätzen noch zu sehr herabwürdigen. Wo wir seine Urteile nicht auf ihre Quellen zurückführen können, werden wir ihm gelegentlich auch eine eigene Meinung zutrauen. Freilich in den meisten Fällen scheint er nur das Sprachrohr der öffentlichen Meinung zu sein, d. h. der Mehrheit, die aber nicht bloß aus Ungebildeten bestand und in der Wertschätzung literarischer Kunstwerke oft genug das Rechte traf, wie es sich z.B. bei der Aufnahme von Shakespeare's und Ben Jonson's Römertragödien gezeigt hat. Grade das macht uns Meres so wertvoll, daß er vielfach der Spiegel der Zeit ist. Sein Urteil über Shakespeare's Dramen stimmt nicht bloß mit den großen Bühnenerfolgen überein, die man nicht unterschätzen darf, (denn in den "galleries" und "hoxes" der Theater saßen auch viele sehr verständige und gebildete Leute), sondern auch mit anderen Zeugnissen nahmhafter Kritiker. Wie Meres' Urteil über die Epen Shakespeare's nachweislich dem der Zeit entspricht, die diese Dichtungen mit Begeisterung aufgenommen hat, so werden wir auch die rühmliche Erwähnung der Sonette, die mit den Epen in eine Reihe gestellt werden, als den Wiederhall der meisten Leser

betrachten dürfen. Eine ganz besondere Färbung aber gibt dieser Wertschätzung der Sonette das bezeichnende Beiwort "sugred".

Was man in damaliger Zeit mit den Worten "sugred" und dem noch häufigeren "sweet" (und ähnlichen wie "mellifluous", "honytongued" u. s. w.) gemeint hat, zeigt uns die Geschichte dieser Wörter aufs deutlichste. Schon seit Chaucer bezeichnete man damit die gewählte, verfeinerte Sprache, den eleganten Stil in Beredsamkeit und Dichtung. Die betr. Wörter haben mit dem Inhalt nichts zu tun, sondern beziehen sich nur auf die Form der Darstellung.

So sagt Chaucer im Prolog der Clerk's Tale v. 31 ff. (Ausg. Skeat's):

Fraunceys Petrark, the laureat poete, Highte this clerk, whos rethoryke sweete Enlumined al Itaille of poetrye . . .

Auch das Wort "rethoryk" bedeutet hier wie in älterer Zeit die "elegance or eloquence of language; eloquent speech or writing"; v. Oxf. Dict. unter rhetoric.

Daß der Ausdruck "sweet" dem Lateinischen entlehnt ist, zeigt eine andere Stelle in Chaucer's Boethius II P. I S. 24 Z. 28 ff. (Ausg. Skeat's): Com now forth therfore the suasyoun of swetenesse rethorien (entsprechend dem lat. Original: adsit igitur rhetoricae suadela dulcedinis).

Bei Lydgate ist an die Stelle des "sweet" meist das Wort "sugryd" getreten, das überhaupt ein Lieblingsbeiwort des Dichters ist. Dort heißt es: Tullius sugryd Elloquence; his sugryd Enspyred Elloquence; Homerus with his sugeryd mouthe. Von Calliope der Muse des epischen Gesangs wird gesagt: that with thyne honey swete Sugryst tunges of rethoricyens; auch "sugryd melodye". Vergl. Sieper Anm. zu 1760 der Ausg. von Lydgate's Reson and Sensuallyte Vol. II (E. E. T. S. Extra Series LXXXIX).

Sir Philipp Sidney in An Apologie for Poetrie sagt: But for the vttering sweetly and properly the conceits of the minde, which is the end of speech (Gregory Smith, Elisabethan Critical Essays I S. 204).

Puttenham in der Arte of English Poesie 1589 spricht von den "sweete and stately measures and stile of the Italian Poesie, welche Wyat und Surrey in Italien bei Dante, Ariost und Petrarca gekostet hätten (S. Lee, Eliz. Sonnets, London 1905 S. XXIX). Derselbe sagt von der Königin Elisabeth, daß ihre Muse alle übrigen Dichter übertreffe "for sence, sweetnesse and subtillitie, be it in Ode, Elegie, Epigram, or any other Kinde of poeme Heroick or Lyricke" (vgl. Diede a. a. O. S. 39.)

Barnes sagt 1593 im Sonett XLIV von Petrarca:

That sweet Tuscan, Petrarch, which did pierce His Laura with love sonnets

(S. Lee a. a. O. S. LXXVII).

Der Herausgeber der Amoretti 1595 bezeichnet Spenser's Sonette als "sweet" und conceited (S. Lee, a. a. O. S. XCII).

John Weever in seinem Epigramm auf Shakespeare 1595 nennt den Dichter "Honie-tong'd", indem er das Lob seiner beiden Epen singt. Von "Romea" (Romeo u. Juliet) und Richard (Rich. III) erwähnt er "their sugred tongues", ihre süße Sprache.

Lodge in Margarete of America nennt die Sonette des französischen Sonettisten Philip Desportes "the sweet conceits of Ph. D." (S. Lee, Sonnets S. LXVI.)

Im Return from Parnassus 1602/3 heißt es von Shakespeare's Epen:

William Shakespeare
who loves Adonis love, or Lucre's rape,
His sweeter verse contains hart robbing life ...

(2. Szene, I. Akt.)

Sir Philipp Sidney spricht am Schluß seiner "Defence of English Poesy" 1595 (obwohl verächtlich) von der "honeyflowing matron eloquence", die sich in den "songs and sonnets" der Zeitgenossen breit macht.

Auch die dramatischen Vorgänger Shakespeare's und der junge Shakespeare selbst gebrauchen "honey'd", "sugard" mit Vorliebe für die Rede, die die Sinne des Hörers gefangen nimmt. Auch für die Wirkung der Musik oder des Wohlklanges der Sprache finden wir die Beiwörter "sweet", "heavenly", "dulcet". Vergl. Barth, das Epitheton in den Dramen des jungen Shakespeare, in Morsbachs Studien Heft LII 1914 S. 176 und 158. Weitere Belege für "sugar'd" (darunter "sugared sonneting" von Daniel im Return from Parnassus 1602/3) gibt Sidney Lee in der Facsimile-Ausgabe der Shakespeareschen Sonette 1905 S. 27 Anm. 3. Und ebendort S. 28 erwähnt er die Tatsache: "Sucré is similarly used in French literature of the same date". Doch zeigen die ältesten englischen Beispiele, daß das Modewort nicht bloß den Franzosen entlehnt ist.

Auch später noch spielen diese Worte eine Rolle in der Literatur:

Thomas Freeman in seinem George Chapman gewidmeten Gedichte 1614 sagt von diesem Dramatiker:

And our Comedians thou out-strippest quite And all the Hearers more then all delightest With unaffected Stile and sweetest Straine...

In einem Brooke zugeschriebenen Gedichte "The Ghost of Richard the third" 1614 heißt es vom Dichter (Shakespeare?):

He that from Helicon sends many a rill Whose nectared veines are drunke by thirstie men.

Der junge Milton in "L'Allegro" (um 1634) stellt Shakespeare mit Jonson zusammen und nennt ersteren "sweetest Shakespeare, fancy's child".

Das Beiwort "mellifluous (and hony-tongued) Skakespeare" das wir bei Meres zuerst lesen, wiederholt Heywood in der "Hierarchie of the Blessed Angells" 1635: Mellifluous Shakespeare whose inchanting quill Commanded mirth or passion... Nach dem Oxf. Dict. kommt mellifluous in diesem Sinne schon früher vor, seit dem 15. Jahrh.

Diese Beispiele, die sich leicht vermehren lassen, mögen genügen. Sie zeigen, daß Meres mit den "sugred Sonnets" Shakespeare's und indem er zugleich im Hinblick auf den Verfasser der beiden Epen "Venus a. Adonis" und "Lucrece" den Dichter selbst "mellifluous and hony-tongued Shakespeare" nennt, nur die sprachliche Seite "the fine filed phrase" (wie es einige Zeilen später heißt) und den Wohlklang der Verse bezeichnen will. Im besonderen vielleicht auch jenen Concetti-Stil1), der mit seinen damals viel bewunderten Künsteleien tatsächlich fast sämtliche Sonette Shakespeare's durchzieht, von denen Sidney Lee (in seiner Illustrated Biogr. of Shakesp. S. 99) nur zwölf als frei von diesem "sugared sentiment" ausnimmt. Hat sich doch selbst das erste vielgepriesene Muster der Sonettdichtung, Petrarca, in seinen "gern gesuchten Künsteleien, Wortspielen, verzwungenen Metaphern, Bildern und Antithesen vom Einfluß der Troubadours und der Schule des dolce stil nuovo nicht ganz freigehalten" (Vossler).

Meres, der 1907 in London lebte und sehr wahrscheinlich die Zeit nach seinen Cambridger Studien bis zur Übersiedelung nach Wing in Rutland 1602 dort verweilte, hat wohl sicher auch die

<sup>1)</sup> Gewiß braucht "sugred" nicht grade den Concetti-Stil zu bezeichnen, da Meres dieses Wort wie andere Schriftsteller vor und nach ihm meist in allgemeinerer Bedeutung gebraucht haben. Ich verzeichne noch für Meres die folgenden Stellen aus seiner "Palladis Tamia": "and as Heliodorus writ in prose his sugred invention..." (Ingleby I S. 157). Ferner: "As Sophocles was called a Bee for the sweetnes of his tongue" (Ingleby I S. 158).

Meinung der Freunde Shakespeare's wiedergegeben, in deren Händen damals Shakespeare's Sonette sich befanden und durch die er Kenntnis davon erhielt. Da er mit den Verhältnissen des Dichters gewiß wohl vertraut war, für den er so große Teilnahme und Bewunderung hegte, ist es immerhin beachtenswert, daß er von den Sonetten, falls sie wirklich, wie viele meinen, sensationelle Enthüllungen enthalten, weiter nichts aussagt, als daß sie "sugred" seien. Ich sage absichtlich "beachtenswert", denn aus Meres allein läßt sich keine sichere Schlußfolgerung ziehen.

In den auf Meres (1598) folgenden Jahrzehnten finden wir über Shakespeare's Sonette bei den Schriftstellern der Zeit weder ein Urteil, noch werden sie überhaupt erwähnt, obwohl das Lob seiner beiden Epen reichlich fließt. Freilich darf man daraus noch auf keine geringere Einschätzung der Sonette gegenüber den Epen schließen, zumal die Sonette erst 1609 durch den Druck Thorpe's in weiteren Kreisen bekannt wurden 1). Wie Thorpe über die Sonette dachte, hat er nicht ausgesprochen. Ob wir etwas darüber erfahren können, werde ich später bei Besprechung seiner "Widmung" erörtern. Auch nach Thorpe hören wir in der Literatur lange nichts über die Sonette, obwohl sie bekannt genug waren, wie zahlreiche Anklänge bei späteren Dichtern zeigen (vergl. darüber Sidney Lee in der Facsimile-Ausgabe S. 51 f. Über Drummond vergl. auch Schücking, Shakesp. im liter. Urt. s. Zeit 1908 S. 129 f.). Das könnte wieder darauf hinweisen, daß man in Shakespeare's Sonetten keine besonderen persönlichen Erlebnisse (wenn auch in verhüllter Form) vermutet hat. Shakespeare war damals schon

<sup>1)</sup> Es ist immerhin auffallend, daß zu Lebzeiten des Dichters 7 Ausgaben von "Venus and Adonis", 2 von "Lucrece" erschienen und im 17. Jahrh. von ersterem noch 7, von letzterem noch 2, während die Sonette (abgesehen von den zweien die Jaggard 1599 veröffentlichte) nur in 2 Ausgaben erschienen sind. Das scheint auf keine Volkstümlichkeit der Sonette hinzudeuten, die dem großen Publikum allerdings weniger zusagen mußten als die beiden Epen. Doch möchte ich auf obige Tatsachen kein besonderes Gewicht legen. Die Veröffentlichungen unternehmender Verleger und Drucker hingen damals von so vielerlei Umständen ab, daß es geraten scheint, in diesem besonderen Falle keine weittragenden Schlüsse zu ziehen. Auch die andere Tatsache, daß Shakespeare seine beiden Epen selbst herausgegeben und mit Widmungen versehen hat, während er bei der Veröffentlichung seiner Sonette weder beteiligt, noch (soviel wir wissen) Einspruch gegen den Druck Thorpe's 1609 erhoben hat, ist so vieldeutig und läßt so zahlreichen Vermutungen Raum, daß ich auch dieses Moment für unsere Frage unberücksichtigt lassen möchte. Es soll eben alles Hypothetische von der Untersuchung ferngehalten werden, und wo ich gelegentlich doch Vermutungen ausspreche, sind sie als solche deutlich gekennzeichnet.

ein hochberühmter Mann, für dessen Dichtung und auch Persönlichkeit man sich in weiten Kreisen lebhaft interessierte.

Diese Worte, die nicht deutlicher sein könnten, besagen dreierlei: Erstens, daß die Sonette sich durch ihren hellen<sup>4</sup>), klaren und

<sup>1)</sup> Bei Benson vermissen wir manche Sonette, die sich bei Thorpe in der Ausgabe von 1609 finden. Er bringt die Sonette auch in anderer Reihenfolge als Thorpe und gibt ihnen eigene Überschriften. Der Text stimmt auch nicht überall mit Thorpe überein. Vergl. Sidney Lee in der Facsimile-Ausgabe Thorpe's S. 54 ff. und 68 ff. Die Textgeschichte der Sonette Shakespeare's bedarf überhaupt noch einer besonderen gründlichen Untersuchung. Sidney Lee irrt, wenn er sagt, daß Benson offenbar Thorpe's Ausgabe nicht gekannt oder nicht benutzt habe. Ich habe eine Anzahl Sonette bei Benson mit den entsprechenden bei Thorpe verglichen, sowohl auf Grund des Neudrucks Benson's durch A. R. Smith (Shakespeare's Poems 1640. Alfred Russell Smith, 36 Soho Square, London 1885) wie auch einer Vergleichung mit dem Originaldruck, die ich der Güte Erik Björkman's verdanke. Bei diesem Vergleich habe ich besonders die Sonette berücksichtigt, die bei Thorpe arge Fehler enthalten. Danach habe ich die Überzeugung gewonnen, daß Benson entweder die Ausgabe Thorpe's selbst oder doch genaue Abschriften aus Thorpe mindestens für gewisse Sonette benutzt und mit allen Fehlern abgedruckt hat. Eine genauere Untersuchung werde ich gelegentlich an anderem Orte geben.

<sup>2)</sup> In Benson's Ausgabe sind (abgesehen von dem appendix) auch andere Gedichte unter die Sonette gemischt, doch den Hauptbestandteil bilden 145 Sonette Shakespeare's. Obwohl Benson (wie auch John Warren, s. weiter unten) nur von "Poems" spricht, hat er bei seinem Urteil über die Gedichte doch ohne Zweifel in *erster Linie* die große Zahl der Sonette im Auge gehabt; dasselbe gilt für Warren.

<sup>3) &</sup>quot;Seren" ist von Benson durch den Druck besonders hervorgehoben. Die übrigen Stellen sind von mir gesperrt.

<sup>4) &</sup>quot;seren" ist synonym mit "cleere", bedeutet aber nicht "heiter" im Sinne von fröhlich. Vergl. auch das Oxf. Dict. unter "serene".

eleganten Stil auszeichnen, vortrefflich und "sweetely" abgefaßt sind. Man beachte auch hier die Wiederkehr des Modeworts "sweetely" in seiner besonderen Färbung und die Betonung der "perfect eloquence". Zweitens besagt die Stelle ebenso deutlich, daß die Sonette dem Leser keine Rätsel aufgeben, also kein besonderer Inhalt darin verborgen liegt, über den der Leser sich den Kopf zerbrechen müßte. Drittens beruft der Herausgeber sich auf das Urteil der Leser, das sein eigenes bestätigen würde. - Nun könnte man sich allerdings darauf versteifen, daß ein simpler Verleger wie Benson 1) und obendrein in so später Zeit wie 1640 von dem verborgenen Inhalt und den vielen persönlichen Anspielungen des Dichters in den Sonetten nichts mehr gewußt und nur das Bedürfnis empfunden habe die Sonette dem Publikum anzupreisen. Darauf ist aber zu erwidern, daß alle die nicht der Meinung Benson's sind, daß diese Gedichte sich in ihrer Tendenz nicht von den Liebesgedichten der Zeit besonders unterschieden, diesen Beweis erst zu erbringen haben. Indessen alle die angeblichen persönlichen Anspielungen auf bestimmte Verhältnisse des Dichters zu bestimmten Personen, die man in diesen Sonetten hat finden wollen, haben bisher vor einer sachlichen Kritik und unvoreingenommenen Interpretation des Wortlautes nicht standgehalten, auch wenn sie noch so sicher vorgetragen wurden. Dazu kommt, daß der Verleger Benson den Sonetten eigene meist farblose Überschriften gibt, die mit seiner allgemeinen Auffassung durchaus übereinstimmen<sup>2</sup>), und vor allem, was Sidney Lee a. a. O. S. 55 bemerkt, daß Benson's Ausgabe in der Druckerei von Thomas Cotes hergestellt wurde, der mit der Produktion der Shakespeare-Literatur damals am besten vertraut war. Wir dürfen daher wohl auch annehmen, daß Benson's Urteil nicht bloß sein eigenes, sondern auch das des Thomas Cotes war. Auch Cotes scheint also von dem versteckten Inhalt der Sonette nichts gewußt zu haben.

Wir haben aber noch ein anderes gewichtiges Zeugnis über die Sonette Shakespeare's, aus demselben Jahre 1640, in der vorhin erwähnten Ausgabe Benson's. Es findet sich darin im Anfange ein Lobgedicht von John Warren<sup>3</sup>) auf Shakespeare's "Poems"

<sup>1)</sup> Wir wissen sehr wenig von ihm; vergl. Sidney Lee in der Facsimile Ausg. der Shakesp. Sonette S. 54f.

<sup>2)</sup> Sidney Lee sagt mit Recht S. 57: "The superscriptions make it clear that Benson did not distinguish the sonnets from amatory poems of a normal type".

<sup>3)</sup> Ein sonst unbekannter Dichter, soviel ich weiß.

(womit nur die Sonette gemeint sind, wie der Inhalt zeigt), das folgendermaßen lautet 1):

Of Mr. William Shakespeare.

What, lofty Shakespeare, art againe reviv'd?

And Virbius²) like now shovv'st thy selfe twise liv'd,

Tis love that thus to thee is shovvne,

The labours his, the glory still thine owne.

These learned Poems amongst thine after-birth,

That makes thy name immortall on the earth,

Will make the learned still admire to see,

The Muses gifts so fully infus'd on thee.

Let Carping Momus barke and bite his fill,

And ignorant Davus slight thy learned skill:

Yet those who know the vvorth of thy desert,

And with true judgement can discerne thy Art,

Will be admirers of thy high tun'd straine,

Amongst vvhose number let me still remaine.

Nun, hier hören wir wieder nur die Kunst des Dichters preisen, "these learned Poems", die den Dichter unsterblich machen und den "learned" Bewunderung abnötigen; deren "learned skill" nur Ungebildete ("ignorant Davus")³) geringschätzen oder Tadler ("Carping Momus") bekläffen, während alle, die Urteilskraft besitzen ("with true judgement can discerne") die Kunst ("thy Art"), "the high tun'd straine" des Dichters bewundern. Dabei ist das dreimalige "learned" zu beachten, das die künstlerische Seite (nach unserem heutigen Geschmack das Künstliche) der Sonette noch besonders unterstreicht.

Der Wert dieser Urteile wird auch nicht durch die Tatsache entkräftet, daß in der Zeit der Renaissance der Blick der Kritiker fast immer auf die äußere Seite der Kunst (die technischen Mittel und das Stilmäßige) gerichtet war, mit der ausgesprochenen oder unausgesprochenen Fragestellung, ob die Leistungen der Modernen denen der Alten in dieser Hinsicht entsprächen. In unserem Falle liegt die Sache so, daß es sich um Gedichte handelt, die, nach

<sup>1)</sup> Ich zitiere nach dem genauen Abdruck der Benson'schen Ausgabe von Alfred Russel Smith, London 1885.

<sup>2)</sup> Mit Anspielung auf Virbius bei Ovid und Vergil. Möglich auch, daß der Verf. zugleich an "Jonsonius Virbius" gedacht hat, jene Sammlung von Lobgedichten auf Ben Jonson, die 1638 unter dem Titel erschien: "Jonsonus Virbius, or the Memory of Ben Jonson, Revived by the Friends of the Muses". Warren's Gedicht ist natürlich 1640 zu datieren, da es, wie der Inhalt zeigt, eigens für die Ausgabe Benson's verfaßt ist.

<sup>3)</sup> Mit Bezug auf Terenz, Andria I, 2: Davus sum, non Oedipus.

der Meinung vieler, in außergewöhnlicher Weise persönliche Enthüllungen enthalten, die doch, wenn vorhanden, auch den Zeitgenossen nicht entgangen wären, weil sie diesen Gedichten einen ganz besonderen Wert verliehen hätten. Die Worte Benson's besagen obendrein, daß er in den Sonetten Shakespeare's das grade Gegenteil davon sah; sie sind also ein positives Zeugnis, das durch seine Fassung ("no intricate or cloudy stuffe to puzzle your intellect") sogar uns auf den Gedanken bringen könnte, als ob er eine andere Auslegung direkt abwehren wollte. Doch ist das letztere sicher nicht der Fall.

II.

Shakespeare's Sonette wurden im Jahre 1609 zum erstenmal von Thomas Thorpe herausgegeben. Vorher waren nur 2 Sonette durch William Jaggard 1599 veröffentlicht worden. Über die Thorpe'sche Veröffentlichung, die offenbar ohne den Verfasser hinzuzuziehen geschah (sogen. "unrechtmäßiger" oder "Raubdruck"), die Persönlichkeiten des Verlegers und der anderen bei der Ausgabe beteiligten Personen (Drucker und Verkäufer) hat uns Sidney Lee so gründlich aufgeklärt (in der Einleitung der Facsimile-Ausgabe und Life of W. Shakespeare Illustr. 1908 S. 76 ff. und bes. S. 322 ff.), daß ich nicht weiter darauf einzugehen brauche. Ich setze es im folgenden als bekannt voraus. Nur die Widmung Thorpe's möchte ich einer erneuten Untersuchung unterziehen, weil sie noch immer verschieden gedeutet wird und mir Sidney Lees Erklärung und die daraus gezogenen wichtigen Schlußfolgerungen durchaus verkehrt scheinen. Es handelt sich in der Hauptsache um das Wort "begetter" in der Widmung, dessen richtige Deutung uns erst das Verständnis der ganzen Widmung und ihrer Tragweite erschließt.

Thorpe's Widmung lautet:

TO. THE. ONLIE. BEGETTER. OF. THESE. INSVING. SONNETS. Mr. W. H. ALL. HAPPINESSE. AND. THAT. ETERNITIE. PROMISED.

BY.

OVR. EVER-LIVING. POET.
WISHETH.
THE. WELL-WISHING
ADVENTVRER. IN.
SETTING.
FORTH.

T. T.

In deutscher Übersetzung:

Dem alleinigen Erzeuger [oder Urheber; nach Sidney Lee Verschaffer]

dieser nachfolgenden Sonette Herrn W. H. alles Glück und jene Ewigkeit [oder ewiges Fortleben]

verheißen

von

unserem immerlebenden Dichter wünscht der wohlwünschende

Unternehmer bei der Veröffentlichung [oder Herausgabe].

Die Widmung hat in ihrer Fassung und auch in ihrem Inhalt nichts Auffallendes und entspricht den Gepflogenheiten der Zeit. Auch die Wortwahl zeigt keine Absonderlichkeiten (adventurer = Unternehmer und set forth = veröffentlichen sind geläufige Ausdrücke der damaligen Zeit; auch "onlie begetter" hat Thorpe in keiner absonderlichen Bedeutung gebraucht, wie ich noch zeigen werde). Die Widmung hat nur einen leisen "euphuistischen" (d. h. hier "gezierten") Anflug durch wisheth the well-wishing bekommen 1), ist aber nicht bombastisch, wie Sidney Lee sagt: "Thorpe's dedication was couched in the bombastic language which was habitual to him" (Life 1908 S. 78).

Anders als S. Lee urteilt Butler (Ausgabe) S. 30: "I leave it to the reader to say whetherhe can find a single uncommon word, or a single word used in an uncommon sense, or a single sign of extravagance, in a preface which errs indeed deplorably on the side of conciseness; but in no other direction. Das letztere ist nicht recht verständlich. Thorpe zeigt hier keinen größeren Mangel an "conciseness" als die meisten Schriftsteller der Zeit. Ähnlich spricht sich Beecher (Ausgabe) S. XXXV über den Stil der Widmung aus: "Mr. Lee attempts to meet this and similar difficulties by deprecrating Thorpe's skill in the use of language; but the examples he quotes in his interesting Appendix do not support his theory. Thorpe's words are accurately used, even to nicety, and, indeed, Mr. Lee himself owns that in another matter Thorpe showed a "literary sense" and "a good deal

<sup>1)</sup> Thorpe zeigt sich sonst stärker vom Euphuismus beeinflußt, ist auch oft "bombastisch", aber nicht mehr als die meisten Schriftsteller der damaligen Zeit; man war damals auch in der Prosa wort- und bilderreicher, auch geschraubter als im heutigen England.

of dry humour". I venture to affirm that this dedication also shows a well-developed literary sense."

Aber mag man auch den Stil der Widmung so oder so im Sinne jener Zeit auffassen (auf den modernen Geschmack kommt es hier nicht an), die Hauptsache bleibt die Frage, was "begetter" bedeutet bezw. damals bedeuten konnte. Der Herausgeber des Oxford Dictionary, der den Buchstaben B bearbeitet hat, in welchem die Worte "beget" und "begetter" ("begetting") abgehandelt sind, James Murray, dem mehr als irgend einem anderen eine Fülle von Belegen aus mittelenglischer und neuenglischer Zeit für diese Wörter zur Verfügung standen, hat für das Wort "begetter" nur 2 Bedeutungen:

- 1) "One who begets: procreator", mit Belegen von 1440 bis 1875.
- 2) "fig. and transf. The agent that originates, produces, or occasions", mit Belegen von 1587 bis 1884 und unter diesen auch die Stelle aus der Widmung Thorpe's.

Die Wortbedeutungen für das Zeitwort "to beget" ordnet Murray folgendermaßen:

- 1) Die ältere Bedeutung, im ags. und me. = "to get, to acquire (usually by effort)" 1); mit fortlaufenden Belegen seit ags. Zeit bis 1393. Dann folgt für die neuere Zeit nur die Hamletstelle III, 2, 8 [die schon durch ihre völlige Vereinzelung an dieser Stelle Verdacht erregt und in der Tat auch anders zu erklären ist, wie unten gezeigt wird].
- 2) Die jüngere Bedeutung, die erst im Spätags. aufkommt und im me. geläufig ist: "to procreate, to generate: usually said of the father, but sometimes of both parents" [also = erzeugen, gebären. Für das Spätags. wird kein Beleg gegeben].
- 3) Besondere theologische Anwendungen des Begriffs "erzeugen".
- 4) "fig. and transf: to call into being, give rise to; to produce, occasion"; mit Belegen von 1581 bis 1845.

Die Anordnung der Bedeutungen ist durchaus zutreffend. Neben die ältere (1) tritt seit spätags. Zeit eine jüngere (2). Aus dem Begriff "erzeugen (gebären)" (2) entstehen dann noch jüngere bildliche und übertragene Anwendungen (4, da 3 hier nicht in Frage kommt) seit dem Ende des 16. Jahrh.

<sup>1)</sup> Mätzner im "Wörterbuch zu den altenglischen [me.] Sprachproben" gibt für bizeten außer "erzeugen" (an 2 ter Stelle) die Bedeutungen "gewinnen, erlangen, ergreifen" mit zahlreichen Belegen.

Wenn wir die Hamletstelle abziehen, finden wir, daß die ältere Bedeutung im 15. Jahrh. ausgestorben ist. Nun ist das Oxford Dictionary gewiß nicht immer ausschlaggebend und erschöpfend. Allein ich werde im folgenden zeigen, daß man bisher aus dem 16. und 17. Jahrh. keine entscheidenden Belege für die ältere Bedeutung beigebracht hat. Ich bin allerdings nicht der erste und einzige, der hier gegen Sidney Lee Front macht. Das umstrittene Wort ist schon mehrfach mit Rücksicht auf die Widmung Thorpe's behandelt worden. Doch scheint mir eine neuerliche Klärung durchaus notwendig. Wegen der Literatur verweise ich auf das Athenaeum 1900, Febr. 24. (Sidney Lee), März 10. Dowden und Butler (Martin), März 17. (Sidney Lee und Ainger), März 24. (Dowden und Butler). Ferner Sidney Lee in A Life of W. Shak. Illustr. Libr. Ed. 1908 S. 330 f. und in seiner Facsimile-Ausgabe 1905 S. 37 ff. Thomas Tyler, Shakespeare's Sonnets (Ausgabe) London 1890 S. 13 ff. Samuel Butler, Shakespeare's Sonnets (Ausgabe) London 1899 S. 23 ff. H. C. Beeching, The Sonnets of Shakespeare (Ausg.), Boston and London 1904 S. XXXIV ff.

Ich ordne die für die angebliche Bedeutung "beget" = "procure" von Sidney Lee und anderen vorgebrachten Belege in Gruppen an, aus Gründen, die sich aus der Natur der Sache ergeben:

1) Aus der Elisabeth- und Tudor-Zeit:

Shakespeare's Lucrece v. 1004.5:

"The mightier [sc. the man], the mightier is the thing That makes him honour'd, or begets him hate".

Jonson's Sejanus 1605 (in der Widmung):

[This play] "hath begot itself a greater favour than he [i. e. Sejanus] lost, the love of good men".

Jonson's Magnetic Lady 1632, Akt. I Epilog:

"Kill Paynims, wild boars, dun cows, and other monsters; beget him a reputation, and many an Emperor's daughter for his mistress." Shakespeare's Hamlet III, 2, 6

"In the very torrent, tempest, and, as I may say, the whirlwind of passion, you must acquire and beget a temperance that may give it smoothness."

Die Objekte zu "beget" sind hate, favour, reputation, temperance, alles abstracta, kein concretum, kein Ding-Objekt. Alle obige Stellen erklären sich, wie schon Dowden gegen Sidney Lee bemerkt hat, durch die im Oxf. Dict. unter 4 von "beget", "erzeugen" abgeleiteten Bedeutungen. Übrigens ist dieser Sprachgebrauch noch bis heute lebendig (in gehobener Sprache). Nicht nur lassen sich aus Shakespeare selbst noch ähnliche Stellen beibringen (man braucht

nur Bartlet's Concordance aufzuschlagen), sondern auch aus späterer Zeit, wie denn das Oxf. Dict. solche bis 1845 fortlaufend gibt. Hierher gehören auch die von Ainger in dem Streite um "beget" angeführten Stellen aus Sheridan und Wordsworth: "beget an awful attention in the audience" (Sheridan, The Critic), "And listen till I do beget That golden time again" (Wordsworth, To the Cuckoo), die Dowden gleichfalls in demselben Sinne wie die obigen mit Recht gedeutet hat. Die Stelle bei Wordsworth erklärt er mit "engender or reproduce (in the imagination)."

Butler in der Ausgabe der Sonette sagt S. 29 zu der Stelle aus Sheridan: "He [Canon Ainger] then quotes from "The Critic" a passage in which Mr. Puff proposes to open his piece with the firing of a morning gun. This, Mr. Puff declares, will at once "beget an awful attention in the audience." Canon Ainger pretends to have failed to see — for I hold it more polite to suppose he is pretending — that "beget" in the passage just quoted is not used "in the sense of "procure", but of "engender". The gun will not "procure" the required attention ab extra, and present it to the audience; it will breed the attention within them. Es ist kein Gegenbeweis, wenn Sidney Lee darauf hinweist, daß "beget" in damaliger Zeit auch sonst noch die ältere Bedeutung "to get, acquire, obtain, procure" gehabt habe. Auch das werde ich weiter unten widerlegen").

<sup>1)</sup> Das stärkste leistet sich S. Lee an anderen Stellen, indem er behauptet, daß in elisabethanischer Zeit das Präfäx "be-" beliebig vorgesetzt oder weggelassen wurde (Athenaeum 1900 S. 251 Sp. 2); oder daß die Bedeutungen "acquire", "procure" sich auch aus der ursprünglichen (!) Bedeutung "to bring into being" ohne Schwierigkeit herleiten ließe (Life of W. Sh. 1908 S. 331). Ich will mit einigen Worten auf beide Punkte antworten:

Zu 1): Sidney Lee sagt a. a. O., daß das Praefix "be-" in damaliger Zeit beliebig und z. T. nach bloßer Laune einem Zeitwort zugesetzt oder auch darin weggelassen werden könnte. Die ursprünglich verstärkende Bedeutung des "be-" sei so sehr geschwächt und auch der Sprachgebrauch der Elisabethaner noch so wenig fest und geregelt, daß ein "beget" auch für einfaches "get" in der gleichen Bedeutung stehen könnte. Als Beispiele führt er aus der Literatur Belege an wie "the eagle bedare the sun" (Peele), "beducking himself in the flood" (Spenser), "bescorched" (Stanyhurst) von der Flotte gesagt, "time-bewasted light" (Shakespeare), und beruft sich noch ganz besonders auf "to become" und "come" sowie "belong" und "long", die öfter die gleiche Bedeutung haben. Sidney Lee berührt hier ein schwieriges Kapitel der englischen Sprache, dessen Geschichte trotz des Oxf. Dictionary, noch zu schreiben ist. Der Philologe weiß jedoch, daß die Setzung oder Fortlassung eines "be-" im Zeitwort nicht der Willkür und Laune unterworfen ist, sondern auf bestimmten oft auch leichterkenntlichen physiologischen oder psychologischen Ursachen beruht. Warum aber "come" und "become",

In allen obigen Fällen liegt das Bild des "Erzeugers" in erweiterter Anwendung zu Grunde. Das Objekt ist etwas Gefühlsmäßiges oder Geistiges, das erzeugt, hervorgebracht wird. Wer "beget" hier dem einfachen "get" oder anderen wie "gain, obtain, procure" gleichstellt, verwischt das Bild und setzt ein anderes Bild oder bildloses Wort an seine Stelle. Wer so die Denkmäler erläutert, wird der besonderen bildlichen Anschauungsweise des Dichters nicht gerecht und fälscht sein Werk.

Doch bleibt über die Hamletstelle noch ein Wort zu sagen: Murray hat, wie oben angegeben, diese Stelle zu 1) gesetzt, also mit der Bedeutung "to get", "to acquire", als letzten Beleg hier. Der vorletzte ist von 1393. Mag die Lücke zwischen Hamlet und 1393 nun auch nicht so groß sein, wie es nach dem Oxf. Dict.

<sup>&</sup>quot;long" und "belong" bes. in älterer Zeit öfter gleichbedeutend sind, hätte Sidney Lee schon aus dem Oxf. Dict. erfahren können. Es ergibt sich das nebst anderen Ursachen aus der besonderen Bedeutungsentwicklung dieser Wörter. Die Fälle beweisen ebensowenig wie die anderen Belege, daß "beget" und "get" scheinbar oft dasselbe bedeuten. "To get children" hieß damals wie heute: "Kinder bekommen", aber "to beget children" "Kinder erzeugen". Daß beides im Grunde auf dasselbe herauskommt, ändert nichts an dem Bedeutungsunterschiede dieser Wörter. Erst wenn es gelänge nachzuweisen, daß "beget" damals noch "bekommen, verschaffen" bedeutete, würde man Sidney Lee's Deutung der obigen Stellen in Erwägung ziehen müssen.

Zu 2): Während Sidney Lee zuerst behauptete, daß in Thorpe's "begetter" noch die ältere Bedeutung "to obtain, procure" fortlebe, erklärt er spater im Life of W. Sh. 1908 S. 331, daß die genannten Bedeutungen sich auch aus der ursprünglichen Bedeutung "to being into being" leicht entwickeln konnten. Auf diese merkwürdige Erklärung ist er ohne Zweifel durch den ähnlichen Deutungsversuch von Ainger im Athenaeum 1900 S. 346 Sp. 1. 2 gekommen, dem aber schon Butler ebendort S. 379 Sp. 1 eine gute Abfertigung zuteil werden ließ. S. Lee's Worte lauten: "Of the figurative meanings set in Elizabethan English on the word "begetter", that of "inspirer" is by no means the only one or the most common." "Beget" was not unfrequently employed in the attennated sense of "get", "procure", or "obtain", a sense which is easily deducible from the original "Mr. W. H.", whom Thorpe described as "the onlie begetter of these insuing sonnets", was in all probability, the acquirer or procurer of the manuscript, who, figuratively speaking, brought the book into being either by first placing the manuscript in Thorpe's hands or by pointing out the means by which a copy might be acquired. To assign such significance to the word "begetter" was entirely in Thorpe's Pistol-like vein." Abgesehen von dem Fehler, daß S. Lee jetzt für "beget" die Bedeutung von "bring into being" für die "ursprüngliche" hält, ist der von ihm erfundene Bedeutungsübergang weder sonst nachzuweisen noch überhaupt wahrscheinlich. Ebenso aus der Luft gegriffen ist die Behauptung, daß es in "Thorpe's Pistol-like vein" gelegen habe, "begetter" in einem besonderen Sinne zu gebrauchen. Die Widmung Thorpe's zeigt wenigstens keine Spur davon.

scheinen möchte, und das Wort "to beget" noch im 15. Jahrh. in der alten Bedeutung weiter gelebt haben; es bleibt doch immerhin ein beträchtlicher Zwischenraum, und die Hamletstelle, wollte man sie in dieser Bedeutung nehmen, ganz vereinzelt. Denn wie wir noch weiter sehen werden, hat Niemand bis jetzt dafür ein Beispiel seit dem 16. Jahrh. beigebracht. Somit müssen wir die Hamletstelle anders deuten und "beget" hier in demselben Sinne nehmen, wie in den anderen bisher besprochenen Beispielen.

Das tut auch Dowden, während die meisten Erklärer sich durch die Zusammenstellung mit "acquire" täuschen ließen. Allerdings scheint es zunächst als sei "acquire and beget" nur ein Begriff und als "emphasis by repetition" (S. Lee) aufzufassen, ähnlich wie "torrent" "tempest", die unmittelbar vorhergehen und auf die sich Sidney Lee gleichfalls beruft. Nun sind solche Paarungen synonymer Wörter ja gar nichts seltenes. Sie sind schon im Ags. häufig, finden sich im Me., besonders zahlreich bei Caxton, und bis auf den heutigen Tag. Eine besondere Gruppe bildet die seit Me. Zeit beliebte Paarung eines franz. oder lateinischen Lehnworts mit einem einheimischen Worte. Dahin würde auch unser Fall gehören. Indessen bleibt doch die Voraussetzung, daß das einheimische Wort entweder noch in seiner Bedeutung lebendig ist, oder daß die Paarung nur als "Formel" ("isoliert") weiterlebt. Beides trifft aber für unsere Stelle nicht zu. "Beget" hat auch sonst nicht mehr die alte Bedeutung von "acquire" und wir haben es auch nicht mit einem formelhaft gewordenen Ausdruck zu tun, da er als solcher nicht nachzuweisen ist. Die Geschichte derartiger Paarungen von Synonymen ist noch zu schreiben. Ich habe bisher sehr viel Material gesammelt, nie aber diese Zusammenstellung von "ucquire and beget" gefunden. Übrigens kommt "acquire" nach dem Oxf. Dict. erst seit 1435 im Englischen auf. Die Hamletstelle erklärt sich aber noch weit besser, wenn wir dem "beget" seine damals übliche Bedeutung wahren. Dowden (Athenaeum 1900 S. 315 Sp. 3) sagt darüber: "I do not think that Shakespeare meant "acquire and get". He may have meant "acquire" which comes from training, and "beget" which comes from artistic impulse; or acquire may refer to the actor, and "be get" (call into being) may refer to the audience; or "acquire" may mean have in possession, and "beget" produce in speech and action. Es ist immer mißlich und eine Schwäche des Erklärers, drei verschiedene Bedeutungen als möglich und gleichwertig hinzustellen. Von den drei Erklärungen Dowden's ist nur die erste möglich, denn beide Wörter können sich dem Zusammenhange nach nur auf den Schauspieler beziehen (nicht aber im zweiten Wort auf die "audience"), da der Dichter nur dem Schauspieler eine Lehre gibt, wie er spielen soll, wobei die Wirkung auf die Zuhörerschaft zunächst nicht in Frage kommt. Andererseits kann "acquire" nicht "besitzen" ("have in possession") heißen (was es überhaupt nicht bedeutet), da Hamlet dem Schauspieler die Weisung doch nur unter der Voraussetzung gibt, daß er die Fähigkeit des Maßhaltens doch vielleicht nicht ganz besitzt und sich im Sturm der Leidenschaft hinreißen lassen könnte. Nur die erste Deutung Dowdens ist zutreffend. "Acquire" ist etwas, das man sich erwirbt, hier durch Übung, bezeichnet also die handwerksmäßige Seite der Kunst, jedoch "beget" ist die schöpferische Tat des Künstlers, welche ein Maßhalten hervorbringt, das der Leidenschaft "smoothness") gibt; also gleichsam ein künstlerischer Zeugungsakt.

Übrigens ist noch gegen Sidney Lee zu sagen, daß "torrent" nicht dasselbe wie "tempest" ist (sie sind auch nicht durch "und" verbunden); es sind zwei verschiedene Bilder, von denen das zweite eine Steigerung bedeutet. Der "whirlwind" ist die gefährlichste Begleiterscheinung des "tempest", die dem Schauspieler besonders verhängnisvoll werden kann<sup>2</sup>).

2) Außer den unter 1) besprochenen Belegen führt Sidney Lee noch einen an, der für sich allein steht. Das Objekt zu "beget" ist hier ein persönliches. Die Stelle steht in Shakespeare's Taming of the Shrew I, 1, 43 f.:

<sup>1)</sup> Das Oxf. Dict. erklärt "smoothness" falsch, indem es das Wort auf den Vortrag des Schauspielers bezieht, während es sich in dem betr. Satze nur um das Spiel, die Bewegungen handelt.

<sup>2)</sup> Auch Butler in der Ausgabe S. 27 spricht sich gegen die Auffassung des Oxford Dict. und Sidney Lee's aus: "Murray gives "to get, to acquire" as the primary meaning of the word, but the only use of "beget" in this sense which he adduces within a couple of hundred years of Shakespeare's time, is one from Shakespeare himself, to wit "You must acquire and beget a temperance that may give it smoothness." Surely, however, Shakespeare meant "You must acquire temperance, aye, and so assimilate it that you may beget it in your speech, and give smoothness to the very torrent of your passion." It is inconceivable that he should have intended his "beget" in this passage to have no further significance than that of the word that he had just ueed — as though he had written "You must acquire and acquire a temperance" etc. Dagegen Herman Conrad's Erklarung in seiner Hamlet-Ausgabe Berlin 1905 S. 83 ist ungenau und hält sich zu wenig an den Wortlaut: "ihr müßt euch erwerben (als Kraft) und erzeugen (als Erscheinung), also zeigen eine Mäßigung, die der Leidenschaft Glätte gibt, d. h. die Leidenschaft soll sich nicht in wüsten Ausbrüchen zeigen, sondern auf glattem Wege bis zum Gipfel [!] emporsteigen.

We could at once put us in readiness, And take a lodging fit to entertain Such friends as Time in Padua shall beget.

Sidney Lee (Athenaeum 1900 S. 346 Sp. 1) sagt zu der Stelle: "Prof. Dowden will no doubt detect a figurative Presentation of Time in the unseemly guise of a "procreator" of "friends" for Lucentio. Simpler-minded readers will perceive that Lucentio colloquially uses "beget" in its primary sense, and that it is in his mouth a synonym for "procure". Dagegen ist zu sagen, daß "beget" zu Shakespeare's Zeit niemals "colloquially", "procure" bedeutet hat und daß nichts im Wege steht, "Time" hier persönlich zu fassen, da Shakespeare grade diesen abstrakten Begriff (wie z.B. auch schon die Vorgänger und Zeitgenossen) gern und häufig personifiziert. wie ein Blick in Bartlet's Concordance sofort zeigt. Auch die Sonette Shakespeare's enthalten schöne Belege, die Wietfeld a. a. O. S. 53 zusammengestellt hat. Vergl. dort auch S. 17. Da "beget" nicht = "get" ist, muß diese Personifikation auch an unserer Stelle angenommen werden, eine Erklärung, die zu Shakespeare's reich entwickelter Bildersprache vortrefflich paßt und nur dem modernen "simple-minded reader" unpassend erscheint.

3) Den letzten Beleg, den Sidney Lee für "to beget" = "procure" ins Feld führt, entnimmt er Dekker's Satiromastix 1602 (jetzt Ausg. v. Penniman in Belles Lettres Series S. 343): .if I fall sensomely upon the widow, I have some cossens Garman at Court, shall be get you the reversion of the Master of the King's Revels". Dowden (im Athenaeum 1900 S. 315 Sp. 2) findet mit Recht hier eine Zote, doch nicht den ausschließlichen Grund, der den Ausdruck "beget" veranlaßt hat. Das ganze Stück ist überhaupt voller Zoten; der Sinn ist: Wenn ich die Witwe kriege (eheliche), bekomme ich Verwandte am Hofe, die euch die Anwartschaft auf den Posten eines Master of the R. erwirken werden. Die Anwartschaft wird gleichsam als ein "Erzeugnis" seiner Ehe mit der Witwe hingestellt. Es ist zur Erklärung der Stelle nicht nötig, mit Dowden darauf hinzuweisen, daß Sir Vaughan als Welshman schlechtes Englisch spricht und viele Wörter in seinem Munde verdreht. Die Beispiele, die er anführt, sind anderer Art als "beyet". Übrigens könnte man auch hier die Bedeutung "erwirken" ungezwungen aus "erzeugen" ableiten. Somit ist auch diese Beweisstelle Sidney Lee's hinfällig.

Das Ergebnis unserer Erörterung über "beget" und "begetter" läßt sich daher kurz so zusammenfassen:

1) An keiner der bisher beigebrachten Stellen (auch das Oxford

Dict. hat keine) hat "beget" noch die ältere Bedeutung "to get, to acquire", da diese Bedeutung schon im 15. Jahrhundert ausgestorben ist.

- 2) In allen von Sidney Lee angeführten Belegen (die sich noch vermehren lassen) hat "beget" die jüngere Bedeutung "erzeugen", die bis heute nicht bloß den menschlichen Zeugungsakt bezeichnet (gelegentlich auch das Gebären), sondern seit dem 16. Jahrh. auch auf andere Verhältnise übertragen wird.
- 3) Niemals findet sich zu "beget" mit der Bedeutung "to get", "to acquire" ein sachliches Objekt, ein Ding; also etwa to beget a book, so daß man hätte sagen können: to beget Shakespeare's sonnets im Sinne von Sh's Sonette bekommen oder sich verschaffen 1).
- 4) Das subst. "begetter" ist gleichfalls nur in der jüngeren Bedeutung im eigentlichen und seit dem 16. Jahrh. auch im übertragenen Sinne wie das Zeitwort "beget" im Gebrauch. Das Oxf. Dict. hat daher auch "begetter" in Thorpe's Widmung so gefaßt: "the agent that originates, produces, or occasions<sup>2</sup>).

Schließlich beruft sich Sidney Lee auch auf die älteren Wörterbücher des 17. Jahrh.: Cotgrave 1611, Skinner 1671, Coles 1677, Robertson 1681, Sewel 1691. Demgegenüber hat schon Dowden im Athenaeum 1900 S. 315 Sp. 2 gezeigt, daß Cotgrave "beget" und "procure" nicht gleichstellt, sondern beide unterscheidet, und daß Skinner "beget" nur durch lat. "gignere" wiedergibt. Dagegen Coles enthält die Angabe:

"beget gigno" "beget (procure) concilio pario".

Ähnlich findet sich bei Robertson, aber ausführlicher: "Beget or Procure" mit zahlreichen Redensarten wie "to beget, pro-

<sup>1)</sup> Wohl aber findet sich "beget" im Sinne von "erzeugen" einmal auf Sonette bezogen im Widmungssonett Daniel's an die Gräfin Pembroke. Der Dichter bittet die Gräfin seine Sonette gleichsam als ihre eigenen zu betrachten, als ein Erzeugnis ihrer Hand, als von ihr selbst verfaßt (sie war selbst Dichteriu): "begotten by thy hand and my desire", was Sidney Lee (Facsimile-Ausgabe S. 39 Anm.) selber zugibt. Daß aber "begotten" hier "erzeugt" (S. Lee sagt "produced by oder born of") bedeutet und selbstverständlich nicht "inspired" wie S. Lee mit Recht betont, hat für unsere Frage keine Bedeutung. Das Verhältnis des Erzeugers (im übertragenen Sinne) zum Erzeugten kann eben sehr verschieden sein.

<sup>2)</sup> Auch das Partizipial-Adjektiv "begetting" (seit 1597) hat nur die Bedeutung: "producing, creative, chiefly in comb. as spring-begetting, life-begetting etc." Desgleichen das Verbalsubst. "begetting" (1300 bis 1765) laut Oxf. Dict. "The action or process of generating or producing; generation; also the result of the action, progeny."

cure, or make friendship", "to beget or procure men's favour", "to beget or procure credit, to beget or procure peace" , to beget or procure sleep". Und in gleicher Weise gibt Sewel in seinem Englisch-holländischen Wörterbuch "beget", "begetter", "begetting" durch holländische Wörter wieder, welche sowohl "bred", "bring forth", als "obtain, get, acquire" bedeuten. Diese Angaben beweisen jedoch keineswegs, daß "beget", "begetter" ("begetting") mit "obtain, get, acquire" identisch oder synonym sind, sondern daß diese Wörter gegebenen Falls auch durch ähnliche (oft gar nicht synonyme) Wörter und Wendungen teils in englischer teils in fremder Sprache wiedergegeben werden können. Das hat Dowden schon an Cotgrave richtig gezeigt. Man beachte auch die obigen Beispiele von Robertson. Weil man "beget friendship", durch procure, make friendship umschreiben kann. darum ist "beget" doch noch nicht gleichbedeutend mit "procure" und "make". Genau dasselbe tun auch unsere Wörterbücher bis auf den heutigen Tag, indem sie beispielsweise für englisches "mind" unter anderem auch die Bedeutungen "Kopf", "Lust" bringen (s. Schröer's" Englisch-deutsches Wörterbuch), weil das englische "to follow one's mind" mit "seinem Kopf folgen", oder "I have a mind" mit "ich habe Lust" im Deutschen wiedergegeben wird. Danach wären Wörter wie "Kopf" und "Lust" Synonyma. Das Gesagte gilt auch für die "Englisch-Englischen" Wörterbücher, die ein besonderes Wort in einem bestimmten Zusammenhang durch ein anderes Wort wiedergeben, das in anderer Wortverbindung einen gleichen oder ähnlichen Sinn gibt 1).

Damit ist auch der letzte Einwand Sidney Lee's aus dem Wege geräumt und die Bedeutung des "begetter" in Thorpe's Widmung völlig sichergestellt.

Torpe widmet also nicht die Sonette "Mr. W. H.", weil er sie ihm "verschafft" hat, sondern weil er gleichsam ihr geistiger Vater ist. Das Wort "hegetter" könnte an sich natürlich auch den Dichter selbst bezeichnen, den Erzeuger, den Verfasser der Sonette. Wer aber auf dem Titelblatt "Shakespeare's Sonnets" gelesen hatte, konnte nicht mehr im Zweifel sein, daß es sich bei "begetter" nicht um den Verfasser, den Dichter handelt, sondern um eine andere Persönlichkeit, was auch die folgenden Worte der

<sup>1)</sup> Man beachte übrigens was Dowden Athen. 1900 S. 315 Sp. 3 sagt: "I have looked into Elisabethan dictionaries — Cooper, Rider, Baret, Minsheu, Florio, Cotgrave, and others — in all of which I have found examples, either as Englisch head-word or under corresponding foreign words, of "beget", but up to the present I have failed to find it used anywhere in the sense fo "acquire".

Widmung Thorpe's noch verdeutlichen: "promised by our ever-living poet". Faßt man "begetter" in diesem einzig möglichen Sinne, so wird auch das Beiwort "onlie" durchaus verständlich. Sidnev Lee hat richtig gefühlt2), daß "onlie" als Beiwort zu "begetter" im Sinne von "procurer" überflüssig ist, meint aber, daß Thorpe, der auch sonst einen exzentrischen Stil schreibe, in Erinnerung an das biblische "only begotten" (das doch aber dort einen anderen Sinn hat als S. Lee Thorpe zuweist) in einer Laune "onlie" hinzugefügt habe. Ich habe schon früher ausgeführt, daß Thorpe in seiner Widmung weder irgend ein auffälliges oder dunkles Wort hat. noch überhaupt einen übertriebenen oder verdrehten Stil schreibt, Ist "begetter" der geistige Vater der Sonette, der in ir gend einer Weise, die sich bei dem Mangel der Überlieferung unserer Kenntnis entzieht, dem Dichter den Anlaß zur Abfassung der Sonette gegeben hat, so erscheint "onlie" nicht als überflüssig und kann nur bedeuten, daß der "onlie begetter" der alleinige Urheber und geistige Vater der Sonette ist, daß die Sonette also ihm allein ihren Ursprung verdanken. Der Ton der Widmung ist durchaus ernst und angemessen, und wir haben nicht den geringsten Grund das Wort "begetter" nicht in seinem vollen Sinne zu nehmen. Auch muß die Persönlichkeit des "W. H." mit den Sonetten eng verknüpft gewesen sein, da Thorpe ihm die Ausgabe widmet, ihn den "alle inigen" Urheber nennt und ihm dieselbe Ewigkeit verspricht, die auch der Dichter dem schönen Freunde

<sup>1)</sup> Athenaeum 1900 S. 250 Sp. 3 Anm.: "Thorpe disclosed his characteristic whimsically in giving the word "begetter" the supererogatory epithet "onlie", which was due to a capricious reminiscence of the Scriptural expression "only begotten". (Cf. the notices I have given of Thorpe's excentric literary style in the Life of Shakespeare", Appendix VI)". Butler in der Ausgabe S. 29 halt das "onlie" zu "begetter" im Sinne von "procurer" für überflüssig und unwahrscheinlich: "There is no reason, then, for thinking that more than one person would have to be asked for the copy, and in this case, supposing "begetter" to mean nothing more than "procurer", the addition of the word "only" appears too emphatic for the occasion - "begetter" alone should have been ample" . . . . . "Again the word "only" had, through the Creed, become so inseparably associated with "begotten" that I cannot imagine any one's using the words nonly begetter" without intending the verb "beget" to mean metaphorically what it means in "only begotten." Ähnlich Beecher (Ausgabe) S. XXXV . . . , only begotten" is so familiar an English phrase that "only" could hardly be used with "beget", if the verb had an unusual sense. But supposing it could, what force would "only" retain if "begetter" meant "procurer"? Allowing it to be conceivable that a piratical publisher should inscribe a book of sonnets to the thief who brought him the manuscript, why should he lay stress on the fact that "alone he did it"? Was it an enterprise of such great peril? Tyler dagegen S. 15 (Ausgabe) möchte mit P. A. Daniel das Wort "onlie" im Sinne von "chief" fassen. Doch das ist das allerunwahrscheinlichste.

in den Sonetten verheißt. Thorpe war ohne Zweifel, wie eine wortgetreue Interpretation der Widmung zeigt, mit dem Ursprung der Sonette und daher auch mit der Tragweite ihres Inhalts vertraut. Sollte er da auf "Mr. W. H.", dessen Verhältnis zu Shakespeare natürlich auch andere als Thorpe kannten, gleichsam mit dem Finger hingewiesen haben, wenn es sich um einen so heiklen Herzensroman des Dichters gehandelt hätte, wie viele annehmen? Wir können die Frage nicht mit Sicherheit beantworten, aber wahrscheinlich ist es nicht, ja ich möchte es geradezu für ausgeschlossen halten.

Wer war nun jener "Mr. W. H."? Wir wissen es nicht und werden es wohl kaum erfahren, falls nicht unerwartete neue Shakespeare-Funde ans Licht kommen. Jedenfalls kann hinter dem "Mr. W. H." kein hoher Adeliger, etwa der junge Graf William Herbert (Pembroke) verborgen sein. Das hat Sidney Lee genügend dargetan. Ein solcher durfte nun und nimmer als simpler "Mr." bezeichnet werden, auch dann nicht, wenn er die Erbschaft und den Titel des Vaters noch nicht angetreten hatte. Thorpe selbst ist niemals davon abgewichen. Vergl. Sidney Lee, Life of W. Sh. S. 332 f. Jedoch der Gebrauch von Initialen (auch gelegentlich in Widmungen) statt des vollen Namens ist an sich nichts Auffälliges. Es entsprach einer damals sehr verbreiteten Sitte. Nur für "Widmungen" will Sidney Lee die Einschränkung machen (Life S. 326), daß der so bezeichnete dann immer ein Freund oder Vertrauter des Autors oder Herausgebers gewesen ist: "the employment of initials in a dedication was a recognised sign that the patron's fame was limited to a small circle, and that the revelation of his full name was not a matter of interest to a wide public". In der Facsimile-Ausgabe S. 34 Anm. 2 sagt er: "Initials, instead of full names, were commonly employed when the dedicatee was a private and undistinguished friend of the dedicator". Das mag im ganzen richtig sein, ist aber wohl zu scharf formuliert. Sidney Lee hält es aber aus allerlei Erwägungen für ausgeschlossen, daß der Verleger Thorpe in einem solchen Verhältnis zu einem "Freunde oder Vertrauten" Shakespeare's gestanden habe. Er meint (Life of W. Sh. 1908 S. 331), "it was contrary to Thorpe's aims in business to invest a dedication with any cryptic significance, and thus mystify his customers". Wer sagt uns denn, daß Thorpe seine Kunden mystifizieren wollte? Die Schlußfolgerung ist durchaus nicht zwingend. "Moreover, his career and the circumstances under which he became the publisher of the "Sonnets" confute the assumption that he was in such relations with Shakespeare or with Shakespeare's associates as

would give him any knowledge of Shakespeare's early career that was not public property. All that Thorpe - the struggling pirate-publisher [das waren sie fast alle!], the well-wishing adventurer in setting forth wares mysteriously come by - knew or probably cared to know of Shakespeare was that he was the most popular and honoured of the literary producers of the day". Warum soll Thorpe, der zwar kein bedeutender Verleger war, jedoch mit einem Manne wie Edw. Blount (und auch mit anderen) in geschäftlicher und freundschaftlicher Beziehung stand 1), nichts Näheres über Shakespeare, mit dem er doch in derselben Stadt wohnte, gewußt haben? Die Verleger, die beständig nach lohnendem handschriftlichem Material angelten, wie Thorpe und die meisten anderen, werden sich auch um die Verhältnisse der in London lebenden Schriftsteller gekümmert und sich nicht auf den bloßen Zufall oder die Gnadengeschenke anderer verlassen haben. Wenn auch Thorpe, nach allem was wir von ihm wissen, kein hervorragender Geschäftsmann war, so war er doch nicht ungebildet und besaß auch literarischen Geschmack, wie Sidney Lee selber zugibt. Übrigens habe ich oben gezeigt, daß Thorpe um den Ursprung der Sonette wohl gewußt hat, also nicht so unwissend über Shakespeare's Verhältnisse war, wie uns S. Lee glauben machen will. Weiter heißt es dann: "When Thorpe had the luck to acquire surreptitiously an unprinted manuscript by "our everliving poet", it was not in the great man's circle of friends or patrons, to which hitherto he had had no access, that he was likely to seek his own patron". Shakespeare's soziale Stellung und auch die vieler seiner Freunde war nicht so hoch, daß auch ein Mann wie Thorpe nicht auch zu einem dieser Freunde engere Beziehungen gehabt haben kann. Doch ist die Annahme durchaus nicht nötig, wie wir weiter unten sehen werden. Schließlich heißt es bei Sidney Lee: "But that Thorpe had no "inspirer" of the "Sonnets" in his mind when he addressed himself to "Mr. W. H." is finally proved by the circumstance that the only identifiable male "inspirer" of the poems was the Earl of Southampton, to whom the initials "W. H." do not apply." Muß der "inspirer" denn grade der Earl of Southampton gewesen sein und kein anderer? Diese Ansicht wird noch lange nicht von allen Forschern geteilt und ist doch nur eine von den vielen Hypothesen. Und ferner: muß die Widmung so gedeutet werden, daß es sich um einen "inspirer" handelt, was nicht in dem Wort "begetter" zu liegen braucht? Kann nicht von irgend einem uns unbekannten Freunde des

<sup>1)</sup> S. Lee Life of W. Sh. S. 324.

Dichters (wir wissen ja sehr wenig von seinen Freunden) nicht ebensogut der Anstoß zu den Sonetten ausgegangen sein 1)? Wie vielerlei Möglichkeiten sind hier denkbar. Es ist unnütz sich darüber den Kopf zu zerbrechen. Das einzige das wir wissen können ist was Thorpe uns selbst in seiner Widmung unzweideutig sagt, nämlich, daß er die "Sonette" Herrn "W. H." widmet, den er als den "begetter" d. h. als den Urheber, den Mann bezeichnet, durch den Shakespeare (in irgend einer Weise) veranlast wurde, die Sonette zu schreiben. Darum braucht aber Thorpe zu diesem Manne noch keine persönlichen Beziehungen gehabt zu haben, die wir oben nur als möglich, nicht als notwendig bezeichneten. Ich verweise hier auf die Tatsache, daß Thorpe Jemand ein Werk widmete, ohne daß er in näheren Beziehungen zu ihm gestanden hat. Freilich ist der Grund der Widmung hier ersichtlich, während wir in unserem Falle auf Vermutungen angewiesen sind. Derselbe Thorpe, der Shakespeare's Sonette 1609 einem "Mr. W. H." zueignet, hatte sich 1610 eine nachgelassene Schrift des nach Virginia ausgewanderten und dort wohl später verstorbenen Schriftstellers John Healey verschafft, der in einer vorausgeschickten Epistel sein Werk dem Grafen Pembroke gewidmet hatte. Als es Thorpe gelungen war noch andere Übersetzungen desselben Autors in die Hand zu bekommen, gab er alles in einem Buch heraus, das er nun auf eigene Faust ("in his own name" S. Lee) demselben Grafen Pembroke, ohne daß er irgend welche Beziehungen zu ihm hatte, widmete, mit der Unterschrift: "Your Lordship's true devoted Th. Th. (Vergl. Sidney Lee, Life of W. Sh. 1908 S. 333 f.). Ähnlich könnte Thorpe auch bei der Herausgabe der Sonette Shakespeare's diese einem Manne gewidmet haben, von dem er wußte, daß er der Urheber der Sonette und vielleicht auch ein "patron" des Dichters war, ohne daß er selbst (Thorpe) persönliche Beziehungen zu diesem hatte 2). — Wir

<sup>1)</sup> Beecher (Ausgabe) S. XXXIV ff. faßt "begetter" als "inspirer" (wie auch andere vor ihm), mit Berufung auf die Sonette 38. 76. 105. Doch braucht der "begetter" der Widmung nicht dieselbe Person wie der Freund in den Sonetten zu sein.

<sup>2)</sup> Wie der fehlerhafte und ziemlich nachlässig gedruckte Text Thorpe's zeigt, hat er weder das Original des Dichters noch auch sonst eine immer zuverlässige Abschrift der Sonette gehabt. Er hat sie entweder selbst gesammelt oder von einem Sammler bekommen, da der Text der einzelnen Sonette verschieden überliefert ist, die meisten gut, manche schlecht. Vergl. Sidney Lee in der Facsimile-Ausgabe S. 40 ff. und Beeching (Ausgabe) S. LIX ff. Doch bedarf die Text- und Druckfrage noch einer eingehenderen Untersuchung, als sie S. Lee und Beeching geliefert haben. Die verschiedene, z. T. fehlerhafte Überlieferung

ersehen aus allem, wie viele Möglichkeiten hier vorliegen können und daß wir uns auf nichts anderes festlegen dürfen, als das wenige das wir von Thorpe selbst erfahren. Dürfen wir Thorpe's Worten glauben (wir haben keinen Grund zu zweifeln), so sind die Sonette Shakespeare's tatsächlich der Anregung eines Freundes oder Gönners Shakespeare's zu verdanken und wahrscheinlich weniger dem Drange des Dichters seine Herzensgeheimnisse zu enthüllen.

Die Persönlichkeit, die hinter den Initialen "W. H." steckt, braucht aber sicher nicht mit dem in den Sonetten besungenen schönen Freund des Dichters identisch zu sein. Das "promised" in der Widmung bedarf keiner Ergänzung durch "him" (wie auch Sidney Lee¹) richtig betont). Thorpe konnte "Mr. W. H.", dem er die Sonette widmet, ebensogut das ewige Fortleben versprechen, wie es der Dichter in den Sonetten dem schönen Freunde gegenüber tut²). Daß er den vollen Namen des "begetter" verschweigt, dafür mag er seine Gründe gehabt haben. Da dessen Verhältnis zu Shakespeare den Näherstehenden bekannt war, genügte es den Namen anzudeuten. Freilich war das sonst bei Widmungen nicht die Regel, ist aber doch mehr als einmal vorgekommen. Vergl. S. Lee, Life S. 326.

Wer aber trotzdem in der Widmung Thorpe's nach dem Worte "promised" ein "him" in Gedanken ergänzen wollte, was ich mit Sidney Lee nicht für richtig halte, müßte aus dem Inhalt der Sonette den Beweis führen, daß es sich bei dem schönen Freunde des Dichters nicht um einen hohen Adeligen handelt. Nach der Ansicht der meisten Forscher ist dies jedoch der Fall, obwohl die Stellen, die man aus den Sonetten dafür angeführt hat, nicht zwingend sind<sup>3</sup>). Doch ich will auf diese Frage hier nicht ein-

begünstigt jedenfalls die Annahme, daß Thorpe zu dem "begetter" keine persönlichen Beziehungen gehabt hat.

<sup>1)</sup> S. 36 der Facsimile-Ausgabe: There is no implication in Thorpe's dedicatory greeting of an ellipse, after the word "promised" of the word "him", i. e. "Mr. W. H." Thorpe wishes "Mr. W. H." "eternity", no less grudgingly than "our everliving poet" offered his own friend the "promise" of it in his sonnets: Tyler (Ausgabe) S. 13 f. ist freilich anderer Meinung.

<sup>2)</sup> Es war damals vielfach üblich, daß der Dichter seinem "Patron" die "Ewigkeit" versprach. Der Verleger Thorpe tut hier etwas ähnliches, aber nicht in großsprecherischer Weise, wie Sidney Lee behauptet, indem er "begetter" als "procurer of the manuscript" faßt, sondern weil der "begetter" im Sinne Thorpe's der geistige Urheber, dessen Persönlichkeit also mit den Sonetten verknüpft war.

<sup>3)</sup> Nach Beeching (Ausgabe) S. XX ff. und XXIX ware der schöne Freund, wie sich aus den Sonetten ergebe, überhaupt kein "literary patron".

gehen, zumal ich die Notwendigkeit der Ergänzung von "him" in der Widmung trotz Tyler ablehne, und will nur auf Beeching a.a.O. S. XXVIII ff. verweisen, der die Unsicherheit der Beantwortung dieser Frage auf Grund der Sonette mit Recht hervorhebt.

## III.

Ich habe bei meiner Untersuchung stillschweigend die Echtheit der Sonette vorausgesetzt, nämlich daß die von Thorpe 1609 unter dem Namen Shakespeare's veröffentlichten Sonette tatsächlich von diesem Dichter herstammen, wenn auch vielleicht nicht alle, so doch die große Mehrzahl. Ich befinde mich darin in Übereinstimmung mit fast allen Forschern. Die Sonette sind allerdings nicht alle gleichwertig, weder im künstlerischen Gehalt noch in der Ausführung. Dennoch machen die meisten einen durchaus einheitlichen Eindruck, die, wie Stil und Sprache zeigen, aus einer Feder stammen. Nimmt man dazu die Tatsache, daß sie sich (ganz abgesehen von ihrem Inhalt) in ihrer Eigenart von den Sonetten aller übrigen Dichter der damaligen Zeit deutlich abheben, ferner, daß wir in ihnen vielfach eine auffallende Geistesverwandschaft mit den beiden Epen und auch den Dramen Shakespeare's, und nicht zum letzten zahlreiche stilistische Eigentümlichkeiten finden, die in solcher Stärke und Häufigkeit nur bei diesem Dichter nachzuweisen sind, so wird man nicht zweifeln dürfen. daß wir es, trotz der Unzuverlässigkeit der Verleger und Drucker in der Elisabeth und Tudorzeit, mit echten Dichtungen des jungen Shakespeare zu tun haben. Die übertriebene Skepsis, die Eichhoff's eigenwillige und subjektive Kritik bei mangelhafter Kenntnis der damaligen Sprache und Stilarten an den Tag legt (vergl. Theodor Eichhoff, Unser Shakespeare, Halle 1905 II S. 38 ff. und S. 97 ff.), braucht daher Niemand in seinem Glauben an die Echtheit irre zu machen. Ob dagegen ein oder das andere Sonett dennoch fälschlich von Thorpe eingeschmuggelt ist, kann Niemand sagen. Der Beweis würde schwer zu erbringen sein. Viel gewonnen hätten wir damit nicht.

Wie die Frage der Echtheit, die mir keine zu sein scheint, so will ich auch die Frage nach der Datierung der Sonette nicht von neuem untersuchen. Sie ist für die Beurteilung der Sonette allerdings von großer Bedeutung. Man setzt sie meist in den Anfang oder um die Mitte der neunziger Jahre an, läßt für einige aber noch spätere Daten gelten. Doch ist meines Erachtens der Beweis in keinem Falle erbracht worden, daß irgend eins der Sonette nach 1598 (Meres) geschrieben sein muß.

Ich werde das gelegentlich an anderem Orte zeigen. Die Sonettenperiode scheint für Shakespeare spätestens mit 1598 abgeschlossen zu sein.

Zum Schlusse will ich die Hauptergebnisse meiner Untersuchung kurz zusammenstellen:

Francis Meres' (1598) "sugred Sonnets" bezieht sich nur auf die Form, den Stil, nicht auf den Inhalt der Sonette. Obwohl Meres als einem studierten und klassisch gebildeten Manne ein eigenes Urteil nicht abzusprechen ist, folgt er doch in der Regel dem Urteil anderer und scheint auch hier die allgemeine Meinung wiederzugeben.

John Warren's 1640 verfaßtes Lobgedicht auf Shakespeare's Sonette hebt gleichfalls nur die künstlerische Seite der Gedichte hervor, die nur der Kenner richtig einzuschätzen wisse.

Auch der Verleger John Benson (1640) lobt nur den klaren hellen Stil, die Eleganz der Sonette und ihre vortreffliche Darstellung. Er sagt aber auch mit deutlichen Worten, daß in den Sonetten kein dunkler verwickelter Inhalt sich verberge, der Kopfzerbrechen mache, der Leser werde das bestätigen. Die Überschriften, die er den Sonetten gibt, bekräftigen diese Auffassung, die wohl nicht bloß die des Verlegers Benson war, sondern wahrscheinlich auch des Druckers Cotes, der mit der Produktion der Shakepeare-Literatur damals am besten vertraut war.

Thorpe's Widmung in seiner Ausgabe 1609 ist in gutem leicht verständlichem Englisch geschrieben, ohne Absonderlichkeiten in Sprache und Stil; auch in ernstem, angemessenem Tone.

Das Wort "begetter" in der Widmung Thorpe's kann nur "Erzeuger" (keineswegs "Verschaffer") bedeuten und ist hier, wie noch bis heute üblich, im übertragenen Sinne gebraucht.

Thorpe bezeichnet einen "Mr. W. H." als den geistigen Vater, den alleinigen Urheber (nicht Verfasser) der Sonette, als den Mann, dem der eigentliche Ursprung der Sonette zu verdanken sei. Mehr sagt er nicht. Diese Persönlichkeit muß also mit den Sonetten eng verknüpft gewesen sein.

Thorpe muß mit dem ursprünglichen Anlaß und Gegenstand der Sonette vertraut gewesen sein. Seine Widmung legt uns nahe, daß es sich in Shakespeare's Sonetten um keine heikle Herzensgeschichte des Dichters handelt.

Wer "Mr. W. H." war, wissen wir nicht. Er braucht nicht mit dem in den Sonetten besungenen schönen Freunde identisch zu sein; auch nicht grade im engeren Sinne der "inspirer".

Thorpe braucht auch keine persönlichen Beziehungen zu "Mr. W. H." gehabt zu haben, die zwar möglich, aber nicht zu erweisen sind.

Wer die Berechtigung dieser Feststellungen anerkennt, wird von ihnen bei der Beurteilung der Sonette Shakespeare's und der Erörterung ihres Inhalts auszugehen haben. Wer ihre Berechtigung nicht anerkennt, hat die wissenschaftliche Pflicht sie zu widerlegen. Lange genug ist die Welt durch unbewiesene und unbeweisbare Hypothesen irregeführt worden.

## Zur Religion und Mythologie des Veda.

Von

## H. Oldenberg.

Vorgelegt in der Sitzung vom 27. Februar 1915.

## 1. rtá-.

Für rtá- geben, wie entsprechend für viele vedische Worte verwandten Charakters, die Wörterbücher zahlreiche Bedeutungen — "Recht", "Wahrheit", "Opfer" u. s. w.—, die es nötig ist zu sichten und auf die Grundvorstellung zurückzuführen. Eine lohnende Aufgabe für den Vediker, zu versuchen, wie weit der Vorstellungsinhalt, der mit einem für die Weltanschauung jener Alten so bedeutsamen Wort verknüpft war, in seiner farbigen Lebendigkeit sich aufzeigen läßt.

Man sieht leicht, daß die Hauptfrage die ist, ob "Recht, Ordnung" oder "Wahrheit" 1) den Ausgangspunkt und zugleich den Mittelpunkt der Vorstellungen von Rta bildet. Dabei ist von vornherein klar, daß die Alternative, ob "Ordnung" oder "Wahrheit", für das Stadium des Denkens, um das es sich hier handelt, nicht mit ganzer Schärfe in Frage kommen kann. Hier reden ja nicht Philosophen. Aber wenn auch nicht durchaus bestimmte Umrisse und Grenzlinien, so werden doch bemerkbare Hinneigungen der Vorstellung nach der einen oder andern Seite zu beobachten sein. Diese eben in der ihnen anhaftenden Unbestimmtheit treu aufzu-

<sup>1)</sup> So neuerdings Lüders, Sitz.-Ber. Berl. Akad. 1910, 931; vgl. Andreas und Wackernagel NGGW. 1911, 28. S. auch schon Ludwig III, 286, der auf das Auftreten von  $\tau ta$ - unter den satyanāmāni in den Nighantus hinweist. — Im Allgemeinen sei neben der Auseinandersetzung Ludwigs das vorzügliche Kapitel "L'idée de loi" in Bergaignes Rel. véd. III angeführt.

fassen ist unsre Aufgabe. Deren Lösung soll zunächst allein auf dem Boden des Veda, insonderheit des Rgveda<sup>1</sup>) versucht werden. Auf die selbstverständlich sich aufdrängende awestische Parallele scheint es richtig, erst hinterher einen Blick zu tun.

Es ist wohl kaum nötig noch folgendes voranzuschicken. Wenn für das vedische religiöse Wesen die Idee der "Wahrheit" zu ihrem zunächst gegebenen Inhalt (etwa: Übereinstimmung des subjektiven Gedankens mit dem objektiven Sachverhalt) natürlich noch weiteren, volleren Sinn aufgenommen haben kann — man denke etwa an das δ ὢν ἐκ τῆς ἀληθείας des Evangeliums —, so ist doch dies festzuhalten: sollen wir berechtigt sein, die Bezeichnung eines religiösen Prinzips unter Hintansetzung andrer in ihm mitklingender Vorstellungen eben durch "Wahrheit" wiederzugeben, so muß der in Frage kommende Ausdruck entweder "Wahrheit" im nächsten Sinn dieses Worts zur Grundbedeutung haben, oder die Vorstellung der "Wahrheit" in diesem Sinn muß den Redenden als das beherrschende Element des weiteren etwa mit dem betreffenden Wort verknüpften Vorstellungskreises erschienen sein.

Nun besitzt der Veda, wie entsprechend schon die vorindische Zeit, für "wahr. Wahrheit" ein Wort von unzweifelhafter und durchsichtiger Geltung: satyá-. Wir betrachten zuvörderst dies Wort nach den Haupttypen seiner Verwendungen, um dann die von rtá- daran zu bemessen.

Als  $saty\acute{a}$ -2), wörtlich etwa "dem Seienden ( $s\acute{a}t$ ) zugehörig, ihm entsprechend", wird vor allem das Wort bezeichnet, das den wirklichen Sachverhalt wiedergibt, weiter der Gedanke, der Anschein, der diesem entspricht, der Wunsch, die Verheißung, die Bestrebung, die in der Tat und in der Wahrheit in Erfüllung geht.  $saty\acute{a}$ - wird kurzweg auch die Wesenheit selbst genannt, die das wirklich ist, was sie zu sein scheint oder wofür sie ausgegeben wird: so tritt die Nuance der Echtheit auf. Überall aber handelt es sich, ausgesprochen oder latent, um das Vorliegen einer Übereinstimmung zwischen der subjektiven Wiederspiegelung eines objektiven Daseins oder Geschehens und diesem selbst. Woneben endlich noch, mit der dem vedischen Denken so geläufigen Hypostasierung, die wesenhafte Kraft, man möchte sagen das Fluidum eben dieses Übereinstimmens steht<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Auf diesen beziehen sich im folgenden alle Zitate, bei denen der zitierte Text nicht angegeben ist.

<sup>2)</sup> Vgl. zum folgenden Bergaigne III, 182 f., S. Lévi, La doctrine du sacrifice dans les Brāhmaņas 163 ff.

<sup>3)</sup> Soll man diesen Bedeutungen noch hinzufügen "wahrhaft, treu" (von Per-

Ich gebe wenigstens für einige der hier berührten Nuancen Belege; es ist wichtig, daß die Materialien für satyá- sich so anschaulich wie möglich darstellen.

Sehr häufig sind natürlich zunächst die Verbindungen von satyá- mit Ausdrücken, die "Wort" oder Ähnliches bedeuten (vácah. uktám, mántrah etc.), auch als Komposita (satyavác-, satyóktih etc.), oder satuám als Obiekt von Verben des Redens. Bedürfte die betreffende Vorstellung einer Erläuterung, würde die etwa durch IV. 33,6 gegeben: satyám ūcur nára evā hí cakrúh. Bezeichnend ist. daß als Beiwort von vácah ganz wie satyám so mehrfach auch sát (bz. ásat) selbst auftritt; s. etwa VII, 104,12 sác cásac ca vácasī, wo dann fortgefahren wird táyor yát satyám etc. Die sichere Garantie dafür, daß, was jemand sagt, satyám ist, finden später Brāhmanatexte darin, daß er es selbst gesehen hat; also ist - mit der diesen Texten geläufigen Weise der Identifizierung - das Auge das satyám 1). Verbindung von satyá- mit der Vorstellung "Wort" ist im Grunde auch an solchen ein "Wort" nicht ausdrücklich erwähnenden Stellen vorhanden wie Ts. VII, 1, 20, 1 tát satyám yát tvám Prajápatir ási; Pāraskara I, 16,24 tat satyam yat te devā varam adaduh . . . tat satyam yat te Saramā mātā etc. Eine Anzahl ähnlicher Stellen mit dem Eingang tat satyam yat .. s. in der Konkordanz; an ihnen allen tritt deutlichst hervor, wie das Schlagwort satyam die Übereinstimmung dessen, was gesagt wird, mit dem, was wirklich ist, bezeichnet.

Wenn nun weiter beispielsweise Indra, oder Indra in seiner Eigenschaft als vásvah samrát (IV, 21, 11) und Ähnliches oder Indras Größe u. dgl. als satyá- bezeichnet wird, so wird die Vorstellung etwa durch IV, 17, 10 erläutert: ayám śrnve ádha jáyann utá ghnán ... yadá satyám krnuté manyúm índro vísvam drlhám bhayata éjad asmāt — man spricht von Indra in dem und dem Sinn, und er verhält sich so, daß das Gesprochene sich bewahrheitet. Besonders gern wird eben bei Indra dies satyá-Motiv hervorgekehrt. Bezeichnend ist der bekannte Vers VIII, 100, 3 prá sú stómam bharata

sonen oder ihrer Gesinnung), s. Graßmann satyá-7; Geldner Gloss. 1b? Das wurde von der Grundidee schon einen Schritt weiter abliegen. Belege, die diese Bedeutung verlangen, finde ich aber im Rv. nicht (am ehesten noch VII, 90, 5, doch nicht entscheidend). Wenn beispielsweise Graßmann und Geldner hierher I, 1, 5 stellen, wo Agni satyáh genannt wird, warum soll das anders aufzufassen sein als sá kílāsi satyáh von Indra II, 12, 15, wo beide Forscher, mir scheint mit Recht, verstehen: sich als echt bewährend?

<sup>1)</sup> Satapatha Br. I, 3, 1, 27 und die Parallelstellen bei Lévi a. a. O. 165 A. 1.

vājayánta indrāya satyám¹) yádi satyám ásti, néndro astíti néma u tva āha ká īm dadarśa kám abhí ṣṭavāma²). So ist denn auch die puróhitiḥ bestimmter Priester satyá (VII, 83, 4, vgl. 7; X, 63, 11) d. h. sie verläuft so ergebnisreich, wie man annimmt, daß sie eben verlaufen werde. An einer Stelle, die Ludwig (III, 295) mit Recht interessant findet, Av. VII, 70, 1, heißt es, das Opfer des Feindes solle purá satyát vernichtet werden: ehe es die Wirksamkeit, auf die sein Darbringer rechnet, in der Tat entfaltet.

Wenn jene typischen Fragen der Brāhmaṇas wie kásmāt satyād adbhyá óṣadhayaḥ sám bhavanti übersetzt zu werden pflegen: "infolge welches Sachverhaltes...?", so wird nach dem Ausgeführten genauer zu verstehen sein: "auf Grund welches wahren Sachverhalts?" — der Erklärungsgrund muß objektiv zutreffend sein, er muß das zu Erklärende, das in einer gewissen Fraglichkeit schwebt, an einen objektiv feststehenden Sachverhalt heranführen, damit die Erklärung zu Recht bestehe. —

Nun zu rtá-. Wir dürfen nicht übersehen, daß dies von satyáinsofern abweicht, als es meist substantivisch gebraucht wird, jenes dagegen überwiegend adjektivisch. Die Vergleichbarkeit wird dadurch in der Tat beeinträchtigt, aber doch nicht ausgeschlossen. Als Adjektiv tritt auf Seiten von rtá- besonders rtávan- ein.

Wir werden nun vielen zweifellos engen Berührungen von rtá- und satyá- begegnen. Ich glaube, daß die in ihr rechtes Licht erst treten können, wenn wir zuvörderst einige in die Augen fallende Differenzen überblickt haben.

Wäre  $rt\acute{a}m = saty\acute{a}m$ , würden wir nicht Verwendungen von  $rt\acute{a}m$  anzutreffen erwarten etwa in der Art von IV, 33, 6  $saty\acute{a}m$  ücur nára evå hí cakrúḥ, oder VIII, 93, 5 yád vā pravṛddha satpate ná marā íti mányase, utó tát satyám ít táva, oder wie in jenen typischen Stellen (oben S. 169): "das ist  $saty\acute{a}m$ , daß . . . "? Wer

<sup>1)</sup> Geldner (Glossar) gibt diesem satyá- die Bedeutung "faithful, glaubig". Ich zweisle daran. Der stóma- heißt m. E. satyá-, weil das, was er aussagt, zur Wirklichkeit stimmt.

<sup>2)</sup> Bezeichnend für die Rolle von satyá- in der Indradiktion ist auch II, 15,1 satyá satyásya káranāni vocam; II, 22, 1—3 sainam saścad devó devám satyám indram satyá induh; weiter Beiworte wie satyáśuṣma-, satyárādhas- u. s. w.: all das zielt auf das Thema hin kó maṃsate sántam indram kó ánti (I, 84, 17; vgl. auch VI, 27, 1. 2). — Neben dieser Häufigkeit von satyá- für Indra wäre die des Vokativs santya für Agni zu erwägen. Mir scheint dies Wort in der Tat zu sant- zu gehören. Gleichartigkeit mit sahantya drängt sich doch auf. Schwerlich ist an sanóti zu denken. Aber daß santya vom Sprachbewußtsein als Äquivalent von satyá- empfunden wurde, halte ich darum doch für fraglich. Es kann in der Tat außer Zusammenhang mit diesem und in einem andern Zeitalter gebildet sein.

Gefühl für das in der Vedensprache Mögliche hat, wird unmittelbar empfinden, daß da rtá- nirgends hineinpaßt, daß ihm eine jenen Stellen gegenüber dissonierende Nuance beiwohnt, so daß gegen die Auffassung kurzweg als "Wahrheit" wohl Bedenken entstehen.

Dafür finden wir andrerseits rtá- in mehreren festen Verbindungen, die von den satyá- enthaltenden Ausdrucksweisen bemerkbar abweichen. Mannigfaltig prägt es sich aus, daß das Rta eine Ordnungen vorzeichnende, besonders gern irgend welchen Bewegungen das Gesetz vorschreibende Macht ist, während satyá- einen Sachverhalt, überwiegend hinsichtlich eines unbewegten Zustandes, konstatiert.

Zunächst gehört hierher, daß rtá- gern von Naturvorgängen gebraucht wird, offenbar um deren Beherrschtsein von bleibender Ordnung hervorzuheben. Wenn die Flüsse ohne Ermüden, ohne Aufhören strömen, heißt es II, 28,4 rtám síndhavo Várunasya yanti 1); Sarasvatī ist dem entsprechend rtåvarī. Da reicht man nur gezwungen und auf einem, wie mir scheint, durch nichts geforderten Umweg mit der Bedeutung "Wahrheit". Das Natürliche ist "Ordnung"; vom rtádes Varuna wird hier gesprochen, wie so gern von seinem vratá-, seinem dhárman- die Rede ist. Auch wenn das unaufhörliche Strömen der Wasser auf den göttlichen Antreiber Savitar zurückgeführt wird, erscheint dieser darin als ein Bewirker des rtá-(rtám deváya krnvaté Savitré II, 30, 1). Besser als mit "Wahrheit" kommt man mit "Ordnung" auch an den Stellen aus, die das regelmäßige Wiedererscheinen der Usas betreffen wie III, 61,7; IV, 2, 19; 51, 8; V, 80, 1; VI, 39, 4; VII, 75, 1, wie ja Uşas auch mit Vorliebe rtåvarī heißt. Es ist eben von der Göttin die Rede, die ånu vratám wandelt (III, 61, 1), dem Várunasya dháma folgt, morgen wie heute sich gleich bleibend (I, 123, 8), Tag für Tag zu ihrem niskrtám kommt (das. 9; darin eben beobachtet sie das rtásya dháma), sich in den disah nicht irrt (I, 124, 3 = V, 80, 4; damit eben folgt sie dem Pfad des Rta). Ähnlich verwirklicht sich das Rta im allmorgendlichen Erscheinen der Asvin vor der Morgenröte I, 34, 10, oder in Sonnenaufgang X, 62, 32), oder in dem so mächtig in die Augen fallenden Beispiel ordnungsmäßigen Verlaufs, dem Jahr I. 164, 11 (várvarti cakrám pári dyám rtásya), vgl. III, 31, 9. Auch wenn von der Segenspendung die Rede ist, die der Mensch der Kuh verdankt — gelegentlich mit Seitenblicken auf das anrtam,

<sup>1)</sup> Daß die priesterliche Kunst dem Fluß dies Strömen anbesiehlt und möglich macht, heißt darum: dem Fluß werden dvärāv rtásya geöffnet VII, 95, 6.

<sup>2)</sup> Vgl. Vl, 51, 1; VIII, 27, 19.

das diesen Segen zu vereiteln, an falscher Stelle festzuhalten sucht -, past die Bedeutung "Ordnung" besonders gut (vgl. IV, 3, 9; 23, 9; II, 24, 6.7; X, 67, 4 etc.). Man wird zwar nicht in die Übertreibung verfallen, all das von der Vorstellung der "Wahrheit" durchaus abliegend zu finden; in I, 105, 12, welcher Vers anhebt rtám arşanti síndhavah, wird dann parallel mit diesen Worten fortgefahren satyám tātāna súryah; die Morgenröte wird, wie mit dem Rta verbunden, so auch satyå genannt (Berg. III, 199 A. 2)1). Aber die gesamte Sachlage treibt wohl dazu, als die für den Vorstellungskreis jener Naturvorgänge zuvörderst in Betracht kommende Idee die der Ordnung aufzufassen und anzunehmen, daß entsprechend der häufigen Verbindung von rtá- und satyá- (s. darüber weiter unten) in I, 105, 12 der erste Satz mit dem Schlagwort rtá- einen zweiten mit satyá- nach sich gezogen hat: um so leichter. als ja gerade mit Sonne oder Licht sich die Vorstellung des satyábesonders eng verbindet.

In welchem Sinn zu den Manifestationen des  $rt\acute{a}=$  "Ordnung" auch das Opfer zu rechnen ist, bespreche ich in einer Anmerkung<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Hier erwähne ich die Bezeichnung der Morgenröten als rtájātasatyāh IV, 51, 7, d. h. als wahres Wesen dies habend, daß sie aus dem R. geboren sind.

<sup>2)</sup> Ich schicke voraus, das rtá- geradezu, wie man vielfach getan hat, mit "Opfer" zu übersetzen mir unstatthaft scheint. Wer den Vorstellungskreis von rtá- im Zusammenhang durchdenkt, wird das von vornherein als unwahrscheinlich empfinden, und ich kenne kein Zeugnis, das über diese Unwahrscheinlichkeit wegzugehen triebe. Von den Belegen, die man angeführt hat, begnüge ich mich hier die ersten drei Graßmanns (rtá-Nr. 12) aufzuführen. I, 71, 3 (über die pitárah): dádhann rtám dhanáyann asya dhītím. Also ein rtám, mit dem eine dhītí- zusammengehört; das nicht seltene rtádhīti- übersetzt Gr. selbst "heiliggesinnt". Offenbar handelt es sich um die Funktion der pitárah, die Daseinsordnungen zu begründen (meine Rel. des Veda 278), wie auch durch die Umgebung der Stelle bestätigt wird. - I, 105, 4 yajňám prechamy avamám sá tád dūtó ví vocati, kvà rtám pürvyám gatám kás tád bibharti nútanah etc.: hier findet auch Ludwig (III, 285) nin unmittelbarer Aufeinanderfolge yajñá- und rtám identifiziert". Ich sehe nur die Aufeinanderfolge; wollte man auf Identifikation schließen, so ergäben sich mit gleichem Recht im Rv. mehr Identifikationen, als dem Exegeten lieb sein könnte. - II. 30, 1 rtám deváya krnvaté Savitré . . . ná ramanta ápah (vgl. oben S. 171): wenn Savitar durch seinen Antrieb die Wasser in Bewegung setzend das Rta verwirklicht, was hat das mit dem Opfer zu tun? - Andrerseits aber ist richtig, was für die Weltanschauung der priesterlichen Denker des Veda ja zu erwarten ist: daß zwischen Rta und Opfer engste, festeste Beziehungen bestehen. Das Opfer ist überall durchzogen von der Potenz des Rta und hat wiederum die Wirkung, den Gang des R. zu befördern. Aus dem R. geboren ist die Rede, die die Sonne scheinen macht (also R. verwirklicht) X, 138, 2; diese betende Rede wird rtat in Bewegung gesetzt VIII, 13, 26; sie ist rtāyánt- oder rtasprś- II, 32, 1; VIII, 76, 12. Die in den Aprihymnen angerufenen heiligen Tore sind rtavrdh- I, 13,6; 142,6.

Hier ist zuvörderst noch zu betonen, daß wie im Naturleben so auch auf sittlichem Gebiet dieselbe Bedeutung von rtá- sich als die nächstliegende erweist. Im Yama-Yamī-Dialog beruft sich Yama auf das rtá- offenbar als die den Inzest ausschließende Ordnung (X, 10, 4); zweifellos dieselbe Ordnung ist es, die dann im selben Gespräch als byhán Mitrásya Várunasya dháma (v. 6) benannt wird. Der Falschspieler (?) ist ánrtadevah VII. 104, 141). Ein Rajanva, heißt es in einem Brāhmanatext, tut viel ánrtam: úpa jāmyai hárate, jináti brāhmaņám, vádaty ánrtam; ánrte khálu vai kriyámāne Váruno grhnāti (Tb. I, 7, 2, 6): daß er seiner Schwester (von ihrem Besitz) raubt 2), daß er Brahmanen bedrückt, läßt sich doch nur ganz gezwungen auf "Unwahrheit" zurückführen, und erst an der dritten Stelle könnte anrtam die später geläufige Bedeutung "Unwahrheit" (s. unten) haben. Wenn aber dies Wort hier als Objekt von "tun" (karoti, kriyámāne)3) allerdings daneben auch von "reden" - erscheint, so spricht das offenbar gegen eine Deutung, welche eine nur dem Reden zukommende Qualität ("Wahrheit") gegenüber einer solchen des Handelns und auch des Redens ("Ordnungsgemäßheit") in den Vordergrund stellt4).

Weiter läßt sich in der gleichen Richtung geltend machen, daß besonders häufig von dem Pfad, den Pfaden (pánthah, pathyà, pathyàh) des rtá- die Rede ist, welcher Ausdruck durch awestische Parallelen als indoiranisch erwiesen wird. Daß ein "Pfad der Wahrheit" denkbar wäre, soll nicht durchaus geleugnet werden. Natürlicher ist es doch, in Verbindung mit "Pfad" an eine Potenz zu denken, die es mit Bewegung, Fortschreiten zu tun hat, nicht

Das Opferfeuer brennt *rtásya sádasi* III, 7, 2. Von eben diesem sádas- ist die dhītíh aufgeblitzt X, 111, 2. Der Adhvaryu sagt zur Vedi *rtám asi*, *rtasádanam asi* etc. Ts. I, 1, 9, 3; Āpastamba Śr. II, 3, 7. Ich verweise noch auf Řv. VI, 15, 14; VII, 39, 1; Bergaigne III, 231; meine Ausführungen "Rel. des Veda" 197 f. Wollte ich hier vollständig sein, ware kein Ende zu finden.

<sup>1)</sup> Doch unterliegt diese Übersetzung von anrtadevah Bedenken.

<sup>2)</sup> So verstehe ich upa harate, das mit a datte synonym ist (vgl. Kāth. X, 4, p. 128, 16, und Ts. V, 2, 6, 2 neben Kāth. XX, 4, p. 22, 5).

<sup>3)</sup> Und zwar handelt es sich nicht etwa um ein Tun, das als ein Wahrmachen (einer Absicht, einer Versprechung und dgl.) bz. als dessen Gegenteil auffaßbar wäre.

<sup>4)</sup> Man kann fragen, ob jede Verletzung der Rechtsordnung ein anrtam ist. Beispielsweise auch Mord? Ich finde einstweilen — Irrtum wird vorbehalten — keinen Grund das zu bejahen. In Kāth. XXVII, 4, p. 142, 17 liegt das anrtam nicht einfach im Mord, sondern im Mord seitens des mitra. Beim Mord mögen ich andre Vorstellungen stärker in den Vor dergrund gedrängt haben als die der "Ordnungswidrigkeit".

aber wie "Wahrheit", in der Hauptsache wenigstens, einen ruhenden Sachverhalt darstellt. Wenn gesagt wird, daß die duskrtah den Pfad des Rta nicht überschreiten (IX, 73, 6), weist auch dies auf Beziehung des R. zum Handeln, also auf die Vorstellung der Ordnung hin 1). Daß das Rta eine Bewegung beherrscht, tritt weiter auch in der recht häufig belegten Verbindung mit dem Verb ihervor (z. B. rtám yaté; mit Akkusativ des Inhalts, vgl. Gaedicke Akkusativ 161). Erweist sich so das Rta als Norm für richtiges Gehen, würde man Neigung zur Verbindung mit der Präposition ánu erwarten (vgl. ánu vratám u. dgl.). Ich vermute, daß das Fehlen eines \*ánv rtám oder \*rtám ánu nur auf der prosodischen Rücksicht beruht. Es entstand eine zu große Reihe von Kürzen, während ánu vratám beguemer Versschluß war. Daß doch inhaltlich die Vorstellungen von rtá- und ánu gut zusammenpaßten, geht aus folgenden Stellen hervor: rtásya pathyà ánu III, 12,7; rtásya pánthām ánv eti I, 124, 3 (daneben — beides von der Morgenröte — ná díso mināti: Hinweis auf die Vorstellung der Ordnung): rtásua pánthām ánvetavá u VII, 44, 5; vgl. auch X, 66, 13 und überhaupt die Satzeingänge rtasya panthām anu in der Konkordanz, sowie IX, 97, 32: rtasya raśmim anuyácchamānā I, 123, 13; rtásya devá ánu vratá guh I, 65, 3. — Diesen Materialien, durch die rtá- als auf eine Bewegungsrichtung deutend charakterisiert wird, sind auch die zahlreichen Stellen anzureihen, die vom Wagen und besonders vom göttlichen Wagenlenker (rathih) des Rta sprechen, ferner von seinem Rad (I, 164, 11), seinen Rossen (III, 6, 6), seinem Zügel (V, 7, 3; vgl. auch den eben erwähnten Vers I, 123, 13), seinem Gefährt (vāhas- VIII, 6, 2; vgl. awest. ašavāzah-), seinem Schiff (IX, 89, 2), seinen Wegspuren (X, 5, 4), seinem Führer (VII, 40, 4, vgl. II, 27, 12). Vereinzelt konnte so etwas auch von der Wahrheit gesagt werden: in der Tat werden "Schiffe der Wahrheit" IX, 73, 1 erwähnt. Aber im Ganzen ergibt sich doch der Eindruck, daß das Rta vielmehr als die Wahrheit im Reich fortschreitender Bewegung sein Dasein hat, seine Wirksamkeit entfaltet.

Ein weiterer charakteristischer Zug von rtá-, im Obigen gelegentlich schon berührt, ist sein Zusammenhang mit dhárman-, vratá- und Ähnlichem<sup>2</sup>): die Bewegung, die dem rtá- nach, auf dessen

<sup>1)</sup> An die mit Rta assoziierte Pfadvorstellung ist es offenbar auch anzuschließen, wenn rtám und rjú parallel stehen (X, 67, 2), und wenn als Gegensatz von rtá- vrjiná- erscheint (IV, 23, 8, vgl. Av. I, 10, 3).

<sup>2)</sup> Dieser Zusammenhang ist von Bergaigne in der oben S. 167 A. 1 zitierten Erörterung so reichhaltig und überzeugend belegt worden, daß ich hier kurz sein kann. B. hat auch schon fein bemerkt (a. a. O. III, 220. 223), daß unter diesen

Pfaden verläuft, zeigt feste Gestalten, folgt festen Regeln. Wenn die Somaströme auf ihrem Pfad einherfließen, geschieht das dhármann rtásya IX, 7, 1 (vgl. 110, 4)1). Mitra und Varuna regieren dhármanā und rténa V, 63, 7. Es wird gefragt kád va rtásya dharnasí I, 105, 6. Das Rta besitzt vratá, denen die Götter folgen (1, 65, 3, s. oben). Nicht jede dieser Stellen, aber doch manche unter ihnen deuten auf die richtunggebende, imperativische Natur des rtá-, für die auch rtásya ... pradísah VIII, 100, 4 (vgl. X. 110, 11), rtásya prašísah IX, 86, 32 angeführt werden kann. Jene Zusammenhänge mit den Vorstellungen von dhárman-, vratá- führen weiter auf einen besonders bedeutsamen Zug des Rta: seine oft und nachdrücklich hervorgehobene Beziehung zu eben den Göttern, die auch mit den dharman- und vrata- zu tun haben: zu Varuna. Mitra, überhaupt den Aditvas. Es ist unnötig, bei dieser vielbesprochenen Beziehung zu verweilen?). Indem sich aber das Rta als mit den Satzungen, den Geboten Varunas zusammenfallend erweist, hebt sich von neuem der ihm beiwohnende imperativische Zug hervor. Der Unterschied der Gottheiten, mit denen die Vorstellungen von Rta und Satya sich zu verbinden lieben, ist bezeichnend: das Rta hat vor allem mit Varuna zu tun: es manifestiert dessen heiligen Willen. Das Satya wird besonders auf Indra bezogen, um hervorzuheben, daß dessen Macht und Gnade wahre Wirklichkeit ist, während sein Charakter willkürlicher Gewalttätigkeit ihn mit dem Rta nur in schwachen Zusammenhang stellt 3). Seine Taten sind satyá. Die Morgenröten, denen Varuna das Gesetz vorgezeichnet hat (VIII, 41, 3) folgen dem Rta.

Die Nuancen, durch die sich rtám und satyám unterscheiden, müssen um so sorgfältiger beobachtet werden, als nun andrerseits, wie sich jedem Vedaleser aufdrängt, die beiden Vorstellungen starke Neigung haben, sich mit einander zu verbinden (vgl. Bergaigne III, 266 f.).

Zwar fällt hier schwerlich ins Gewicht, daß wie satyám (oben

Begriffen rtá- die Idee des Gesetzes "sous la forme la plus arrêtée, et en quelque sorte la plus mythique" ausdrückt. dhárman-, vratá-, auch dháman- (s. über dieses den folgenden Aufsatz) sind gangbare Munze der alltäglichen Sprache; in rtá- klingt heiliges Geheimnis an.

<sup>1)</sup> Solche Stellen bleiben bezeichnend, auch wenn zu dharman sich satyaals gut passendes Beiwort schickt, vgl. X, 56,3 und das Kompos. satyadharman-.

<sup>2)</sup> Ich verweise auf meine "Religion des Veda" 199 f. Neben diesen Göttern kommt auch Agni in Betracht (das. 201). Weiter Savitar (Bergaigne III, 253), der in seiner zur Bewegung antreibenden Tätigkeit das Rta verwirklicht.

<sup>3)</sup> Vgl. Bergaigne III, 249; meine Religion des Veda 201 A. 1.

S. 169) so auch rtám, rtá häufig Objekt von Verben des Redens ist (dem verwandt Wendungen wie rtāyató vácasah II, 32, 1; rtásya vāci X, 110, 11; rtavāká- IX, 113, 2 etc.). Man darf daraus nicht auf eine Bedeutung "Wahrheit" schließen; "Ordnung" paßt vollkommen. Diesen priesterlichen Denkern und Rednern war es ja, wie sie etwa von śraddhā (śraddhām vádan neben rtám vádan, IX, 113.4) oder jātavidyā (X, 71, 11) zu reden gewohnt waren, eine besonders geläufige Aufgabe, den mannigfaltigen Inhalt des Rta - "pūrvir rtásya samdýšah" (III, 5, 2) — zu entwickeln, so daß, während satyám eine Qualität des Gesagten ausdrückt, rtám dessen Thema ausspricht. Von den Belegstellen bestätigen mehrere diese Auffassung des rtám vad- u. dgl. sehr deutlich. So ist I, 179, 2 von den várva rtasápah 1) die Rede, welche sākám devébhir ávadann rtáni: Gegenstand dieser Unterredungen müssen nach dem Zusammenhang des Sükta die Keuschheitsordnungen des Asketenlebens gewesen sein. X, 10, 4 rta vadantuh: es handelt sich um die Ordnung, welche Inzest verpont. X, 79, 4 tád vām rtám rodasī prá bravīmi; der folgende Pāda sagt ausdrücklich, welche das Befremden des Rsi herausfordernde Ordnung gemeint ist — sie betrifft Agni: jáyamāno mātárā gárbho atti. I. 161, 9 rtá vádantah (von den Rbhus): welches hier die rtå sind, sagen wohl die vorangehenden Padas. V, 68, 1 prá vo Mitráya gāyata Váruņāya . . . rtám brhát: mir scheint zu verstehen, daß der Sänger auffordert, an die beiden Götter sich wendend deren Rta zu besingen 2).

<sup>1)</sup> Die auch in diesem Kompositum sich zeigende besondere Vorliebe für das Verb sap- als ein Obj. rtám, rtá regierend ist längst bemerkt worden. Ebenso, daß dieser Sprachgebrauch wie so vieles in der Terminologie von rtá- (s. Darmesteter, Ormazd et Ahriman 15), auf indoiranische Zeit zurückgeht (Yasna 31, 22). Schon Bergaigne (III, 222) hat treffend darauf hingewiesen, daß mit rtám sapauch rtám saparyata X, 37, 1 zusammengehört.

<sup>2)</sup> Besonders sind unter den Belegen für rtám als Objekt eines Verbs des Redens einige Stellen hervorzuheben, bei denen es sich um einen Eid handelt. König Soma soll schwören, allen seinen Gattinnen der Reihe nach beizuwohnen: rtám amīsva yáthā samāvacchá upaisyámi Ts. II, 3, 5 1 ("stelle eine Ordnung fest, daß du ihnen gleichmäßig beiwohnen wollest" Böhtl. Roth. Die Gesamtheit des hier Beigebrachten zeigt, daß es sich um eine Ordnung im Sinn einer Reihenfolge nicht handelt); rtam brūhīti sa rtam abravīd yathā sarvāsv eva samāvad vasānīti Ms. II, 2, 7. Die Geschöpfe sprechen zu Prajāpati: tābhyo vai na rtam brūhīty abruvan, und es folgt: tābhya rtanidhanenartam abravīt Pañc. Br. XXI, 2, 1. Hier läuft rtā- natūrlich der Sache nach auf die Bedeutung "Eid" hinaus (so auch Geldner Gloss.). Wörtlich aber scheint mir gesagt zu sein, daß man das zu Beschwörende als "eine (heilige) Ordnung" ausspricht. Indem man es so in den Kreis des besonderen jenseitigen Sanktionen Unterliegenden aufnimmt, zieht man auf sich, wenn man gegen ein solches rtám fehlt, die Strafen herab, mit welchen

Wesentlicher aber für den uns beschäftigenden Hergang als diese Verbindungen von rtám mit Verben des Redens ist die in den Texten sehr sichtbar hervortretende Neigung die beiden Termini rtá- und satyá- in offenbar enger Zusammengehörigkeit neben einander zu nennen. Schon im Rgveda beginnt diese Neigung sich zu zeigen: es sei etwa verwiesen auf IX, 113, 4 rtám vádann rtadyumna satyám vádan satyakarman; X, 190, 1 rtám ca satyám ca; vgl. auch IV, 5, 5 anrtá asatyáh, und VII, 104,8 (unten Anm. 2). In der jüngeren Vedenzeit werden solche Wendungen immer häufiger, wofür Belege zu geben kaum nötig scheint 1). Es ist ja begreiflich, daß zwei Worte mit den Bedeutungen "Recht" und "Wahrheit" sich für die Diktion jener priesterlichen Kreise ebenso fest assoziierten, wie sie das vielfach für uns tun. Das "Wahre" erscheint eben nicht nur als die rein tatsächliche, ethisch indifferente Konstatierung eines gewissen Sachverhalts, sondern als etwas Gesolltes. Erstrebtes, Rühmenswertes. Das "Recht", die "Ordnung" andrerseits wird die Kraft besitzen, sich als das wahrhaft Seiende zu behaupten, während das Unrecht als wesenloser Schein zerfließt.

In diesem Zusammenhang ist besonders die allbekannte Tatsache hervorzuheben, daß ånrta- direkt die Rolle eines Gegensatzes von satyå- übernommen hat. Es scheint, daß dieser Vorgang, parallel mit dem Sichzusammenschließen von rtå- und satyå-, im Lauf der Vedazeit erkennbar fortschreitet. Im Rv. steht ånrta- als Gegensatz von satyå-, soviel ich sehe, nur zweimal: in satyānrté VII, 49, 3 und in VIII, 62, 12 satyám íd vå u tám vayám índram stavāma nånrtam²) (dagegen X, 55, 6 satyám ít tán ná mógham), während es als Gegensatz von rtå- viel häufiger ist (I, 105, 5; 139, 2; 152, 1.3; II, 24, 7; VII, 60, 5; 65, 3; 66, 13; X, 87, 11; 124, 5), "unwahr" dagegen mehrfach mit Hilfe von åsat- ausgedrückt wird. Weiter

die drihah die ántā jánānām heimsuchen (VII, 61, 5). Offenbar zutreffend stellt Geldner zu den angeführten Stellen aus dem Rv. selbst X, 34, 12, wo der reuige Spieler dem senānī- der Würfel seine Verehrung bringt: tásmai kṛṇomi ná dhánā runadhmi dášāhám prácīs tád ṛtám vadāmi. Der Gestus mit den zehn Fingern ist der des Schworens (s. Geldner Kommentar); der Spieler aber spricht als ṛtám vermutlich aus, daß er in der Verehrung jenes Dämon kein Geld zu sparen gedenkt.

<sup>1)</sup> Ist aus dem bei verschiedenen Gelegenheiten von Apastamba (s. Konkordanz) vorgeschriebenen Spruch *rtāt satyam upaimi* zu folgern, daß unter den beiden Mächten *satyám* als die höhere erschien? Ich möchte auf den Spruch kein Gewicht legen; es liegt wohl nur Umformung des Wortlauts *anrtāt satyam upaimi* (s. Konk.) vor.

<sup>2)</sup> Hier weise ich auch auf das Nebeneinanderstehen VII, 104, 8 von angtebhir vacobhih und asatah . . . vakta hin.

finden wir, indem rtam satyam sich zu einer Einheit zusammenschließt, als den Gegensatz anrtam, unter Fehlen des wenig gebräuchlichen asatyam<sup>1</sup>): so Kāth. XXXVI, 5, p. 72, 16 f. = Maitr. Samh. I, 10, 11 p. 151, 3, Und weiter bleibt, unter Zurücktreten des immer mehr antiquierten rtá-, als stehend der im Rv. erst in der Bildung begriffene Gegensatz satyá-, ánrta- übrig, doch, wenn ich mich nicht täusche, wenigstens in der älteren Zeit stets gebraucht mit dem Hineinspielen eines Werturteils, von Lob und Verwerfung. Man halte etwa folgende beide Brāhmanastellen einander gegenüber. Satapatha Br. I, 1, 1, 4.5 amedhyo vai puruso yad anrtam vadati tena pūtir antaratah . . . dvayam vā idam na trtīvam asti satuam caivānrtam ca, satyam eva devā anrtam manusyāh . . . sa vai satuam eva vadet. Andrerseits aber Kaus. Br. II, 8 (vom Darbringer des Agnihotra) sa satyam vadati, tasyayam vanmaya atma satyamayo bhavati, satyamayā u devāķ ... sa yadi ha vā ani tata ūrdhvam mrsā vadati satyam haivāsyoditam bhavati. Die erste Stelle spricht mit einem gewissen Pathos von der Unreinheit und Schwäche. die in der Unwahrheit (anrtam) liegt 2). Die zweite spricht rein konstatierend davon, daß durch eine gewisse sakrale Zauberwirkung unwahre Rede in wahre verwandelt wird: hier steht das mrsā, das auch in der nüchtern konstatierenden Kirchensprache des Buddhismus den stehenden Ausdruck für unwahre Rede (Pāli musāvāda-) abgegeben hat 3). Nach alledem, meine ich, kann man sagen, daß im Gegensatzpaar satya- und anrta- zwar anrta-, verglichen mit seinem ursprünglichen Sinn, sich der Bedeutung "Unwahrheit" stark genähert hat, aber doch andrerseits auch in satya- das Moment des Rechten, Seinsollenden bemerkbar entschiedener hervortritt, als in der Vorstellung von satya- an sich liegt 4). —

<sup>1)</sup> Dies im Rv. nur IV, 5, 5 (asatyáh neben anrtáh, zu dessen Akzent man Knauer KZ. XXVII, 58 vergleiche).

<sup>2)</sup> In ähnlichem Ton etwa Sat. Br. II, 2, 2, 20.

<sup>3)</sup> In ähnlichem Ton das mithuyā der in Anm. 4 angeführten Stelle.

<sup>4)</sup> Auch in den oben erwähnten Stellen Kāth. XXXVI, 5 = Maitr. Samh. I, 10, 11 scheint sich zu zeigen, daß anrta- immer noch etwas andres ist, als einfache Unwahrheit. Es handelt sich um die ehebrecherische Frau, die ein Geständnis ablegen soll, sowie darum, ob dies Geständnis wahr oder falsch ist. Da wird nun von der Handlungsweise der Frau gesagt: anrtam vā esā karoti, von falschem Geständnis aber: yan mithuyā pratibrūyāt. Für den Fall, daß sie die Wahrheit gesteht: anrtam eva niravadāya rtam satyam upaiti. Es kann scheinen, daß sie rtam upaiti indem sie die Sünde (anrtam) abtut, dagegen satyam upaiti indem sie nicht mithuyā sondern wahrhaft spricht. Daß solche Vorstellung wenigstens undeutlich vorgeschwebt hat, halte ich für denkbar, wenn auch die Gefahr, daß so allzu Bestimmtes in die Stelle hineingesehen wird, nicht zu leugnen ist.

Ich glaube kaum, daß das Awesta Anlaß gibt, das aus den vedischen Materialien gewonnene Resultat zu modifizieren. Vorstellung des aša- schließt Werte mannigfacher Art in sich. Die sind zu einem Gesamtbild vereinigt, dessen schwebender Lichtschein doch allzu unbestimmt ist, als daß man von dieser Grundlage aus zu Behauptungen etwa über die "Wahrheit" als Ausgangs- oder Kernpunkt von all dem sich berechtigt fühlen dürfte 1). Dies allerdings liegt es nah geltend zu machen, daß der stehende Gegensatz von aša-, ašavan-, wie bekannt, druj-, drogvant- ist: Worte. deren Bedeutung sich in "Trug, Lüge" vielleicht nicht vollständig erschöpft, aber doch davon ausgeht und dies als vorherrschendes Element enthält<sup>2</sup>). Auch im Rgveda erscheinen unter vielem andern mehrfach Worte der Familie von druh- in der Nähe der Rtavorstellung als etwas dem Rta Feindliches 3): nichts begreiflicher als das. Daß aber jene Worte die stehenden Schlagworte für den Gegensatz des Asa geworden sind, beruht doch wohl auf speziell iranischer Entwicklung, zu welcher der in Iran aufkommende Dualismus den Antrieb gab. Daß man dort eben nach dem Ausdruck druj- griff, zeigt zweifelles, daß im zarathustrischen Ideal des Guten und Rechten der Zug der Wahrheit und Wahrhaftigkeit hervortrat. Aber diese Nuance scheint doch zu unbestimmt und allzu leicht aus einer geringen Weiterschiebung der Vorstellung erklärbar, als daß für die indoiranische Vorgeschichte oder für das vedische Rta erhebliches Gewicht darauf gelegt werden könnte.

Sehen wir zum Schluß auf die Etymologie des Worts, so kann man schwanken, ob es — wie ich für wahrscheinlich halte — zur indoeuropäischen Wurzel ar- "fügen, anpassen" (άram, ἀραρίσκω, ἀρετή u. s. w.; lat. ars, unser Art), oder zu Wzl. er- or- "bewegen, sich bewegen" gehört. Mag nun das Wort von der Vorstellung des "Gefügten" oder der "Bewegung" her sich entwickelt haben, der Weg von da bis zu "Wahrheit" scheint mir nicht leicht und

<sup>1)</sup> Wenn Plutarch ἀλήθεια gibt, so darf eine solche Übersetzung des kaum Übersetzbaren doch nur als approximativ beurteilt werden und besitzt für die uns beschäftigende Frage keine größere Autorität, als wenn etwa Megasthenes die Brahmanenkaste als ein γένος νοη φιλόσοφοι erklärt. Vollends habe ich Bedenken dagegen, Äußerungen wie die bekannten des Herodot über das Gewicht, das die Perser auf Wahrhaftigkeit legten, für eine genauere Deutung des zarathustrischen Ağabegriffs zu verwerten.

<sup>2)</sup> Die rgvedischen Materialien für den Kontrast von druh- und satya- gibt Bergaigne III, 180 A. 3. Auch die Inschrift von Bahistan (4,7) stellt hasiyam und duruxtam gegenüber. Vgl. auch Yt. 19, 33.

<sup>3)</sup> Man vergleiche etwa I, 23, 22; 122, 9; 133, 1; II, 23, 17; 35, 6; IV, 23, 7 (neben 8 ff.); VII, 61, 5; X, 61, 14; auch Av. II, 10, 8.

ohne die Annahme mancher Zwischenstation schwer denkbar. "Ordnung" dagegen als ein "Gefügtes" ist ohne weiteres verständlich. —

Die Rtavorstellung mit ihrer aus indoiranischer Vorzeit stammenden altertümlichen Plastik hat schon in der jüngeren Vedaperiode viel von dem Leben, das ihr noch im Rgveda beiwohnt, eingebüßt. Das Rta ist da nicht viel mehr geblieben, als ein volltönendes Schlagwort, das sich stehend mit Satya verbindet oder mit dem man etwa irgend ein Wesen als "Erstgebornen des Rta" benennt; aus der wirklichen Gedankenbewegung ist das Rta im Ganzen verschwunden. Es wurde, scheint es, verdrängt durch den Glauben an alle die Zauberwesenheiten, in denen die Theologen der Brähmanas die regierenden Mächte des Weltlaufs sahen, weiter insonderheit in ethisch-rechtlicher Beziehung durch die modernere Vorstellung des Dharma, in metaphysischer durch die beiden Potenzen, die aus dem wirren Weltbild der Brähmanas als die höchsten aufstiegen: das Brahman und das Karman.

## 2. dhāman-.

Vielleicht noch bunter als das Bild von rtá- stellt sich das von dhaman- in den meisten Wörterbüchern dar. Ich hebe ans Geldners Glossar nur einen Teil der Bedeutungen hervor: göttliche Macht, Gebot, Schöpfung, Gebiet, erhabene Nähe oder Gegenwart der Götter, göttliche Person, Art, Form, Phase, Stand der Sonne. Stunde, Zeit. Ältere Lexikographen teilen auch der Bedeutung "Sitz, Wohnstätte" eine bedeutende Rolle zu. Bei einem etymologisch so durchsichtigen Wort ist von vornherein wahrscheinlich. daß eine Grundvorstellung erkennbar sein wird. Von der werden sich je nach Umgebung und Zusammenhang verschiedene Seiten hervorkehren. Sollten wir da, in Ermangelung eines eben denselben Vorstellungskreis deckenden Ausdrucks unsrer Sprache, verschiedene Worte zu brauchen genötigt sein, ist doch jedes von ihnen zu verstehen als von jener Grundvorstellung durchdrungen, von ihr her sein Licht empfangend. Möglich, daß im Lauf der Zeit in der Physiognomie der Grundvorstellung einzelne Züge verblassen. andre ausschließlicher - vielleicht zugleich in einer gewissen Erstarrung - hervortreten. Das müssen wir zu ermitteln suchen: wobei - wie ich hier nach früheren Darlegungen nicht von neuem begründe - es vergebliches Bemühen wäre uns von den indischen Kommentatoren beraten zu lassen. Nur die Texte selbst können uns ihren Sinn enthüllen.

Den Ausgangspunkt der Untersuchung hat hier wie an so vielen Stellen der Forscher bezeichnet, der gegen die Tendenz, nach Belieben die Bedeutungen der vedischen Worte zu zersplittern. die Reaktion eingeleitet hat: Bergaigne 1). Ich möchte meinerseits folgende Formulierung an die Spitze stellen. dádhāti (bz. dhatté) bedeutet: ein Objekt, sei es sichtbar und greifbar oder nicht, "setzen" — d. h. (selten) es als etwas Seiendes hinstellen, meist speziell: es an einen Ort, in eine Lage versetzen, oder es einem Zweck, einem Besitzer beilegen (dasselbe im Medium mit Rückbeziehung auf das Subjekt: das Objekt diesem gehörig, der Zweck in diesem liegend u. dgl.). Daß die Zugehörigkeit von dhämanzum Verb stets lebendig gefühlt wurde, bedarf keines Beweises. Im Kompositum dhāmadhā- (IX, 86, 28), in Wendungen wie priyā dhāma yuvádhitā VI, 67, 9, priyā dhāmāny amrtā dádhānāh III, 55, 10 etc. ist das Bewußtsein davon sichtbar2). So ist dhaman- die "Setzung", den eben angegebenen Bedeutungen des "Setzens" entsprechend (Bergaigne: "poser, instituer" und "institution"). Und zwar handelt es sich nicht sowohl um den Akt des Setzens, als um den dadurch geschaffenen Zustand, oder um das dadurch betroffene Objekt eben sofern es dadurch betroffen ist, eben sofern es den entsprechenden Zustand verkörpert. Da kann nun eine materielle Wesenheit bz. die ihr zugewiesene Stellung oder Funktion in Rede stehen: z.B. das ghrtúm als dhāma des Agni (II, 3, 11: weiteres über den Sinn dieses Ausdrucks s. unten); hoch leuchtet das dhāma des Mitra-Varuna (X, 65, 5): die Sonne oder überhaupt das Licht, die Lichtwelt, die sie an ihre Stelle gesetzt haben 3). Es können aber auch Verhältnisse oder Ordnungen gemeint sein, die auf dem Gebiet des menschlichen Handelns, des sittlichen Lebens. des Opfers gesetzt sind. Wenn Yama die Versucherin Yamī auf

<sup>1)</sup> Religion védique III, 210 f.

<sup>2)</sup> Oder dhāman- steht auch in ähnlicher Verbindung mit vi-dhā- "disponere", welches die Vorstellung von  $dh\bar{a}$ - nach bestimmter Seite schärfer nuanciert; s. I, 164, 15; IV, 55, 2; vgl. X, 82, 3; 138, 6. — Ein weiteres Verb, das gern  $dh^0$  zum Objekt hat, ist  $m\bar{a}$ -, s. Bergaigne III, 222.

<sup>3)</sup> Natürlich kann es sich auch um eine nichtmaterielle Naturordnung handeln: so die Tageszeiten (MS. IV, 11, vgl. Geldner, Ved. Stud. III, 113). Daß das Jahr, wenn ich nicht irre, nicht als  $dh^0$  bezeichnet wird, scheint Zufall. Nach VII, 66, 11; X, 138, 6 wäre es unzweifelhaft statthaft. Wenn nun aber der Ausdruck  $dh\acute{a}man$ -"das Gesetzte" gelegentlich in bestimmtem Zusammenhang so gebraucht wird, daß dabei an die Tageszeiten gedacht ist, scheint es mir unrichtig, darum "Stand der Sonne, Stunde, Zeit" geradezu als Bedeutung des Worts  $dh^0$  aufzuführen (Geldner Gloss.; uber X, 189, 3 verweise ich auf meine Note zu dem Hymnus).

das brhán Mitrásya Váruṇasya dhẳma (X, 10, 6) hinweist, ist natürlich das Sittengesetz gemeint. Wenn von Soma gesagt wird nṛbhi stávāno ánu dhẳma pắrvam (IX, 97, 5), ist an die Satzung des Opfers, das yajñásya dhẳma (genauer das stómasya dhẳma, s. unten S. 183 Anm. 2) gedacht. Man sieht, wie ein Teil der Vorstellungssphäre von dho mit der von rtá- zusammenfällt 1). Und wie bei rtá- gilt auch hier, was so begreiflich ist: daß die Betrachtung physischer, ethischer, kultischer Ordnungen für die vedischen Denker nicht so zu sagen auf verschiedenen Blättern steht, sondern zu ungeteilter Einheit zusammengehört.

Ich gebe für die bisher besprochenen Seiten der dhåman-Vorstellung hier keine weiteren Belege, die sich im folgenden von selbst einstellen werden. Vielmehr wende ich mich sogleich zu der Tatsache, daß dhåman- besonders gern mit einem Genetiv verbunden wird<sup>2</sup>).

Hier ist natürlich der nächstliegende und häufigste Fall, daß dieser Genetiv den Setzer des dhåman- ausdrückt. Ein beliebter solcher Genetiv ist Váruṇasya (Mitrásya Váruṇasya). Daß gern vom dhåman- des V. die Rede ist, empfängt seine Erklärung etwa aus V, 85, 2 hṛtsú krátuṃ Váruṇo apsv àgním diví sắryam adadhāt sómam ádrau. Varuṇas dhåman- als "Sitz", "Wohnstätte" zu verstehen finde ich keinen Grund. Wenn Graßmann so u. a. I, 123, 8 dīrgháṃ sacante Váruṇasya dhāma erklärt, sei dem gegenüber erinnert an IV, 42, 1 krátuṃ sacante Váruṇasya devāḥ, I, 60, 2 asyá (seil. Agnéḥ) śāsur ubháyāsaḥ sacante u. dgl. mehr (vgl. zu sac- mit Obj. dhāma auch Bergaigne III, 222).

Unter den sehr zahlreichen Beispielen der Verbindung von dhäman- mit einem so zu verstehenden Genetiv hebe ich noch hervor

<sup>1)</sup> Über rtásya dháman-, dádhann rtám u. dgl. s. weiterhin. Die Geltung für konkrete Gegenstände, die dháman- haben kann, kommt rtá- nicht zu. Auch sonst sind die beiden Worte nicht vollkommen vertauschbar, was teils auf dem Unterschied der Suffixe -ta- und -man-, teils darauf beruht, daß dháman- lebendig als Ableitung von dhā- und an die Vorstellung von dhā- anschließend empfunden wurde, während rtá-, wie es scheint, für das vedische Sprachbewußtsein aus etymologischem Zusammenhang annähernd ausgeschieden zur Bezeichnung einer auf sich selbst stehenden mythisch-mystischen Wesenheit erstarrt war. — Die Abhängigkeit des dháma von ánu IX, 97, 5, auch III, 7,6 und IX, 114, 1, läßt die Nuance der Vorschrift, nach der man sich richtet, hervortreten; vgl. ánu dhárma, ánu vratám und die oben S. 174 besprochenen Verbindungen von rtâ- mit ánu. Im selben Zusammenhang ist auch die häufige Abhängigkeit des dho von mī-, pra-mī- "verletzen" hervorzuheben (Bergaigne III, 221).

<sup>2)</sup> Oder in irgendwelcher Form tritt ein Äquivalent eines solchen Gen. ein (dháma yuvádhitā, s. S. 181, márutasya dhámnah I, 87, 6).

X, 81, 5 yá te dhámāni paramáņi yáramá yá madhyamá Viśrakarmann utémá 1): von Viśrakarman ist in der Nachbarschaft dieser Stelle gesagt, daß er die Erde hervorgebracht, den Himmel enthüllt hat, daß er adhyátiṣṭhad bhúranāni dhāráyan. daß er ridhātá ist, daß er dhámāni réda bhúranāni ríśrā (82, 3). Ähnlich von Indra: er hat die Finsternis sáryaṇa rayúnarat gemacht, woran sich der Satz schließt kadá te mártā arrṛtasya dhámáyakṣanto ná minanti sradhāraḥ (VI, 21, 3) — also dháma offenbar von der durch Indra begründeten Naturordnung.

Es folgt ein weiterer Fall: der Gen. bei dkåman- bezieht sich nicht auf den Setzer, sondern als Gen. obj. auf das Gesetzte, oder — was davon nicht weit abliegt — auf das Substrat, an dem das Setzen einer Ordnung u. dgl. verwirklicht worden ist.

So wird mehrfach von rtásya dhāma gesprochen (I, 43,9 etc.; verkörpertes rtasya dhāma ist die Morgenröte Kāth. XXXIX, 10 p. 127, 5). Die Vorstellung ist doch wohl die, daß da das Rta nicht etwas andres gesetzt hat, sondern selbst gesetzt worden ist; vgl. dádhann rtám I, 71, 3; yád adyá sárya udyatí priyakṣatrā rtám dadhá VIII, 27, 19. Kein Zweifel, daß das entsprechend auch gleichfalls mehrfach belegte yajāásya dhāma zu verstehen ist²); X, 67, 2 werden die Schöpfer dieses dho ausdrücklich genannt: dort sind es die Angiras. Dieselbe Rolle spielt der Gen. offenbar in prthivyāḥ saptā dhāmabhiḥ I, 22, 16, u. s. w.³).

Nun entstehen bei manchen Ausdrücken mit einem Gen. neben dhäman- (oder bei Ausdrücken, die solcher Verbindung gleichstehen) Zweifel, in denen sich eine Hauptschwierigkeit der exegetischen

<sup>1)</sup> Hier das mehrfach wiederkehrende Motiv, daß die Vielfaltigkeit der dhäman-hervorgehohen wird; vgl. X, 97, 1.2 und oft.

<sup>2)</sup> Dem steht auch stomasya dhāman Kāth. XXXIX, 3 p. 122, 4. 6. 8 nah. Von yajāásya dh<sup>o</sup> liegt yajāásya mátrām X,71,11 nicht weit ab. Ich erinnere an die Verbindung von dhāman- mit mā. S. 181 Anm. 2.

<sup>3)</sup> In diesen Zusammenhang gehört vielleicht auch ánu svám dháma III, 7, 6, entsprechend der Ordnung, die in ihm verkörpert oder ihm gesetzt ist, obwohl wahrscheinlicher sein dürfte: entsprechend der von ihm gesetzten Ordnung oder der Ordnung, die er sich gesetzt hat; wohl mit Recht vergleicht Bergaigne III, 210 A. 1 ánu svadhám (zur Verbindung von dháman- mit svá- vgl. auch VII, 36, 5).

— Indem das dháman- eines Wesens die ihm gesetzte Ordnung sein kann, erklart sich das Nahestehen von dháman- und náman-, jániman-, das derselbe a. a. O. hervorhebt. Freilich schließe ich mich ihm nicht in allen Einzelheiten an. So darf man, wenn VII, 60, 3 dhámāni und jánimāni parallel zu stehen scheint, nicht übersehen, daß von den dhámāni der Weltordner Mitra-Varuna, dagegen von den jánimāni der Kreaturen die Rede ist. Ein andres Wort, das mit dháman- in dem hier besprochenen Sinn sich vergleichen läßt, ist rūpá-, vgl. das Nebeneinanderstehen von dhāmasáh und rūpasáh I, 164, 15 (s. ferner unten S. 186).

Behandlung von dhåman- darstellt: sind die durch jenen Gen. bezeichneten Wesen als das dhåman- setzend oder als selbst gesetzt bz. die Setzung in sich tragend aufzufassen? Es scheint, daß, wo solcher Zweifel überhaupt auftauchen kann, auf eine unbedingt sichere Entscheidung keine große Hoffnung ist 1). Um so weniger, als ja einerseits Schwankungen in der durch unsre Schemata leicht allzu fest umschriebenen Vorstellung der Alten selbst möglich sind, andrerseits die beiden Auffassungen für sie verschmelzen konnten: ein Wesen ließ sich denken als in sich selbst ein dhåman- hervorbringend und so zugleich Subjekt und Objekt dieses Ordnens darstellend. Im Ganzen glaube ich doch, daß die Wahrscheinlichkeit für den offenbar häufigeren Fall des Gen. subjectivus überwiegt.

Ich veranschauliche das durch einige Bemerkungen über die oft erwähnten dhäman- des Soma. Geldner (Gloss. unter dhäman-) bemerkt: "Die Formen des Soma sind seine verschiedenen Phasen, in denen er stets Soma bleibt": dazu u. a. I, 91, 4. 19, während I, 91, 3 an andrer Stelle, unter der etwas vielumfassenden Rubrik "numen, göttliche Macht . . . göttliches Werk, Schöpfung" eingeordnet wird. Wie stellen wir uns zu den betreffenden Materialien?

Soma ist daāmadhāh, ja der prathamó dhāmadhāh (IX, 86, 28). Schon das scheint mir dem Verständnis der auf sein dhaman- bezüglichen Stellen mit Wahrscheinlichkeit die Richtung anzuzeigen. Der Vers selbst erläutert die Vorstellung: aus Somas göttlichem rétas- stammen die Geschöpfe; er herrscht vísvasya bhúvanasya: das Eine erhebliche Anzahl vedischer All steht in seinem Willen. Äußerungen kann zur Vervollständigung oder Ausmalung dienen: Soma läßt die Sonne aufgehen und leuchten, läßt die Morgenröte scheinen, gewährt seinen Verehrern Licht, hat Himmel und Erde gemacht oder festgestellt u. dgl. mehr (Macdonell, Ved. Mythology 109 f.). Gern ist von seinem vratá- die Rede. Von ihm heißt es dádhāti gárbham Áditer upástha á IX, 74, 5; dádhāti putráh pitrór apicyàm nama trtiyam ádhi rocané diváh IX, 75, 2. Daß freilich die Ergebnisse seines "Setzens" von ihm selbst angeeignet und genossen werden, ist damit selbstverständlich vereinbar und scheint in visva dádhāna (Medium!) ójasā IX, 65, 10 zu liegen.

Einige Stellen, die m. E. die Vorstellung von Soma als dem Setzer der dhåman- vielmehr als dem selbst nach diesen dhåman-

<sup>1)</sup> So weiß ich beispielsweise nicht festzustellen, ob märutasya dhämnah I, 87,6 (vgl. dazu Geldner, Ved. Stud. III, 150) auf die von den Maruts oder auf die im Wesen der Maruts gesetzte Ordnung geht. Vielleicht deutet V, 48, 1; X, 76, 8 mehr auf das Letztere, doch das ist unsicher.

sich Ordnenden verstärken, sind die folgenden. Zu ihm wird gesagt: tābhyām víśvasya rājasi yé pavamāna dhāmanī pratīci soma tasthátuh IX, 66, 2. Vermutlich handelt es sich um die beiden Welten, die X, 31, 7 samtasthäné heißen, von denen III, 6, 10 gesagt wird praci ... tasthatuh; auch IV, 56, 2 und wohl III, 54, 7 bezieht sich tasthatuh auf sie, I. 95,5 wohl pratīci (anderwärts mehrfach samīcīné, samīcī). Ist das richtig, so ist in IX, 66, 2 offenbar nicht von zwei Formen des Soma, sondern von zwei von ihm, dem dhāmadháh, gesetzten Gebilden die Rede. Im selben Trca folgt dann alsbald (Vers 3): pári dhámāni yáni te tvám somāsi viśvátah; wir werden dhámani ähnlich auffassen wie vorher dhámanī: es ist doch wahrscheinlicher, daß Soma die von ihm begründeten Schöpfungen. als daß er seine eignen Formen rings umgibt. So heißt es auch. daß seine ketávah um alle dháman- herum gehen (pári yanti) IX. 86,5 (vgl. Vers 6: 70, 3: in Vers 5 wird dann gesagt pátir víśvasya bhúvanasya rājasi: das vísvam bhúvanam ist schwerlich von den vísvā dhāmāni sehr verschieden; vgl. IX, 94, 2). Einige Wesenheiten, um die ein Gott "herum ist", sind die carşanáyah, kşitáyah (I, 32, 15; III, 3, 9), die urvi oder ródasi (VI, 67, 5; X, 88, 14), das antáriksam, die rájāmsi und rocaná (IV, 53, 5). Man sieht, wie die Vorstellung, daß Soma die von ihm gesetzten dhaman- umgibt, in geläufiger Bahn verläuft. Ähnlich dem eben erwähnten Somavers IX, 86, 5 ist die Äußerung über Agni X, 122. 3 saptá dhámāni pariyánn ámartyah: auch da handelt es sich wohl nicht um sieben Formen des Gottes selbst, sondern um sieben von ihm gesetzte und beherrschte dhamani, bei denen wir an die sieben dh. des Opfers denken mögen (yajñásya saptá dhámabhih IX, 102, 2; vgl. IV, 7,5 von Agni yájistham saptá dhámabhih) bz. vielleicht an die saptá hótrāh (X, 17, 11; Agni ist ja saptáhotā III, 29, 14). Mit den erwähnten Stellen, an denen Soma um die dhamāni herumseiend, herumgehend erscheint, gehört wohl auch IX, 102, 1 zusammen víśva pári priyá bhuvat. Die stehende Verbindung von priyá- mit dhåman- wird weiterhin besprochen werden. Sie legt hier den Gedanken an priyá dhámani nah. Die Wahrscheinlichkeit, daß es sich um Somas Hervorbringungen, nicht die Formen seines eignen Daseins handelt, wird sich durch das über jene Wortverbindung Beizubringende steigern. Weiter ist in diesem Zusammenhang IX, 28, 5 zu beachten: eşá sűryam arocayat pávamāno vícarşanih, víśvā dhāmāni viśvavít, welcher Wortlaut wahrscheinlich macht, daß zu Somas viścā dhāmāni die von ihm mit Glanz ausgestattete Sonne gehört.

In entgegengesetzter Richtung läßt sich nun freilich, als auf

Somas Formen deutend, die von Geldner (Gloss.) hervorgehobene Vergleichung von IX, 28, 2 vísvā dlāmāny āvisán mit 25, 4 vísvā rūrāny āvišan geltend machen 1). Ich glaube nicht, daß sich dem unbedingter Widerspruch entgegenstellen läßt; Schwankungen der Vorstellung sind, wie schon bemerkt, nicht ausgeschlossen. Für überwiegend wahrscheinlich halte ich doch nicht, daß wir hier solche Schwankung vor uns haben. Es ist im Rv. häufig genug. daß verschiedene Stellen, im übrigen identisch, doch in einem einzelnen Element auseinandergehen oder wenigstens verschieden nuanciert sind. Das Verb ā-vis- verbindet sich leicht genug auch mit Objekten, die zu dem hier befürworteten Sinn von dhamanstimmen; vgl. etwa IX, 65, 2, auch 20, 5, ferner III, 32, 10; X. 125, 6; IV. 23. 9. Überdies folgt auf die in Rede stehende Äußerung von IX. 28.2 im 5. Vers desselben kurzen Liedes jenes vísvā dhāmāni. mit dem wir uns eben vorher beschäftigt haben, und das auf Formen Somas sich nicht zu beziehen scheint.

Unsre Bemerkungen über Somas dhāmāni gingen von I, 91, 3. 4. 19 aus. Wir werden nunmehr zunächst v. 4 yā te dhāmāni divî yā pṛthivyām etc. und danach wohl auch v. 19 yā te dhāmāni haniṣā yājanti auf die durch das Universum hin von Soma gesetzten Ordnungen und Schöpfungen beziehen?). Und ich finde keinen Grund, nicht ebenso auch v. 3 zu verstehen rājāo nú te Vāruņasya vratāni bṛhād gabhīrām tāva Soma dhāma: zuerst ist von Somas Geboten die Rede, die mit den im Weltall maßgebenden Geboten Varuṇas identifiziert werden; dann wird ähnlich seine Ordnung oder Schöpfung (hier singularisch, die Gesamtheit ihrer einzelnen Elemente umschließend) gefeiert³). —

Es entsteht weiter die Frage, ob im Rgveda das dhäman eines Wesens neben den bisher besprochenen Bedeutungen auch als die.

<sup>1)</sup> Womit wir zu dem oben S. 183 Anm. 3 berührten Verhältnis von dhämanund rūpá- zurückgeführt würden. — Übrigens steht nicht unbedingt fest, daß die rūpáni Formen des Soma sind. Es könnte auch zu verstehen sein: in alle Gestalten (mannigfacher Wesen) eingehend.

<sup>2)</sup> Man bemerke, daß derselbe Verseingang yá te dhámāni auch X, 81,5 von Viśvakarmans Schöpfungen steht (oben S. 183), VIII, 21,4 von denen Indras. Von allen diesen Stellen hat er sich in die dem weißen Yajurveda eigne Gestalt (etwas anders in den andern Yajurveden) des Verses hineingezogen, dessen ursprüngliche Fassung Rv. I, 154,6 vorliegt.

<sup>3)</sup> Man vergleiche den Satz mit X, 10, 6 brhán Mitrásya Várunasya dháma. Man wird evident finden, daß hier das brhád dháma des Soma, unmittelbar neben der Erwähnung der Várunasya vratáni, ebenso zu verstehen ist wie dort das der beiden Adityas. Für die Gleichwertigkeit von dho und vratágerade bei den Adityas ist bezeichnend Sat. Br. IV, 3, 5, 20.

etwa von einem Weltordner, für jenes (als seine Nahrung, sein Anteil u. dgl.) gesetzte Wesenheit zu verstehen sein kann. In den jüngeren vedischen Texten scheint mir diese Auffassung nicht selten gefordert. Es empfiehlt sich, sie zuvörderst dort zu betrachten. Diese Untersuchung aber verläuft in die über die stehende Verbindung von dhäman- mit dem Beiwort priyá-.

Schon im Rgveda ist diese Verbindung häufig. Mehrfach deutlichermaßen in dem Sinn, daß die Ordnung, die ein Gott gesetzt hat, diesem lieb ist, z. B. III, 55, 10; VI, 67, 9; VII, 87, 2. Die Verbindung mit priyá- nimmt dann völlige Festigkeit an, so daß sie in den Brāhmanas, irre ich nicht, den weitaus größten Teil der Materialien von dhäman- beherrscht. Nunmehr aber scheint die Vorstellung, daß das dháma seinem Setzer lieb ist, zurückzutreten. Dafür, was jetzt in dem Ausdruck zu liegen pflegt, ist bezeichnend TB. II, 3, 2, 5 barhísā prátīyād gám vásvam vā. etád vaí pasūnām priyám dhāma. priyén ivainam dhāmnā prátyeti. Gewiß ist nicht gemeint, daß die Tiere das Gras des Barhis selbst als dháma gesetzt haben. Sondern eine weltordnende Macht hat es so gesetzt, daß es für jene bestimmt, jenen lieb ist 1). Ähnlich deutlich ist auch Sat. Br. IX, 1, 1, 22 etad dhāsya pratijāātatamam dhāma yathā priyo vā putro hrdayam vā. Im einzelnen Fall ist denkbar, daß das Subjekt des Liebens zugleich der Setzer des dhâman- oder das Wesen ist, in welchem dies gesetzt ist2). Notwendig ist doch dieses Verhältnis nicht, vielmehr genügt für die Vorstellung des pr. dh., daß es für das betreffende Subjekt als etwas von Natur ihm besonders Angenehmes gesetzt ist.

Es ließe sich eine lange Liste solcher "lieber dhāman-" von Göttern und sonstigen Wesen zusammenstellen. Ich gebe nur wenige Beispiele. Dem Agni gehört in dieser Weise das Ajya oder Ghṛta (Ts. V, 1, 9, 5; 3, 10, 3 und sonst recht oft<sup>3</sup>)) oder die āhuta-

<sup>1)</sup> Man bemerke, daß von priyám dháma in diesem Sinn mit andrer Form der Verbindung der Elemente prī- und dhā-, práyo hitám (mehrfach im Rv.) nicht weit abliegt.

<sup>2)</sup> Der letztere Fall scheint mir Ait. Br. III, 8, 7 f., Sat. Br. III, 4, 2, 5 vorzuliegen, wo priyena dhāmnā, priyāni dhāmāni neben priyatame tanvau, juṣṭās tanūh steht (vgl. auch Kāth. VII, 14, p. 78, 1; betreffs der Beziehung des pr. dh. zu juṣ- s. daselbst IV, 16, p. 41, 5). Über tanū vgl. meine Rel. d. Veda 479.

<sup>3)</sup> VS. II, 6 wird der Reihe nach zu den drei Opferlöffeln Juhū, Upabhṛt, Dhruvā gesagt: sédám priyéna dhāmnā priyám sáda ásīda. Das priyam sadah ist Prastara, Barhis (Hillebrandt NVO. 68). priyena dhāmnā (Hillebr.: "mit lieber Wohnung") wird vom Komm. erklart devavallabhenājyena saha. Im Hinblick einerseits auf die hier mitgeteilten Materialien und die unten (S. 190) dazugefügten des Rgveda, andrerseits auf den von Hill. a. a. O. 62 beschriebenen, dem

yah (Sat. Br. II, 3, 4, 24), oder Vaisvānara (der Name? Agnis so gestaltete Wesenheit? - Pañc. Br. XIV, 2, 3), oder das Vieh (Kāth. VII, 6, p. 67, 21). Den Asvin das madhu nāma brāhmanam und wohl das madhu überhaupt (Sat. Br. XIV, 1, 4, 13). Indra und Agni die vāc- (Ait. Br. VI, 7, 10). Dem Himmel, aber auch dem Vieh die  $\bar{u}_{\bar{s}}\bar{a}h$  (Salzerde; Kāth. XX, 1 p. 18, 13; VIII, 2 p. 84, 8). Prajāpati die Erde (Sat. Br. XIV, 1, 2, 11). Dem Brhat, dem Rathanthara, den Adityas, den Visve devāh "wer (das und das) weiß" (Av. XV, 2, 1), und so fort. Besonders hebe ich hervor Sat. Br. III, 9, 4, 20: yatra vā eşo (der Soma) 'gre devānām havir babhūva tad dhemā diśo 'bhidadhyāv ābhir digbhir mithunena priyena dhāmnā samsprseyeti (vgl. II, 1, 1, 5; XIV, 1, 2, 11). Nach allem hier Besprochenen bedeutet da priya- dhāman- nicht "Freundschaft", wie Geldner (Gloss.) annimmt. Sondern Soma begehrt, in den (sexuell gedachten) Genuß der disah als einer ihm zustehenden Lieblingswesenheit einzutreten 1).

Mit einem solchen priyám dháma kann sich natürlich, wie z. B. schon die zuletzt besprochene Stelle zeigt, mancherlei ereignen. Agni und Soma legen ihr priyam dhāma ab, und die Götter suchen es, Kāth. XXIV, 7, p. 97, 23 ff. Der Verehrer gibt dem Gott dessen priyam dhāma, das. VI, 2, p. 51, 7. Er geht vorwärts das priyam dhāma der Götter, nämlich das Wasser, voran führend, das. XXXI, 3, p. 4, 2. Das Wichtigste aber für den Verehrer ist natürlich, welche Erfolge für ihn selbst mit solchem priyam dhāma verknüpft sind. Hier steht nun die Vorstellung im Vordergrund, daß er zu diesem

in Rede stehenden kurz vorangehenden Ritus der Füllung der drei Löffel mit Opferbutter halte ich das für richtig. Dazu stimmt auch, daß in eben jenen Sprüchen jeder drei Löffel als ghrtácī bezeichnet wird.

<sup>1)</sup> Betreffen diesen Typus des priyam dhāma auch die Opferformeln, in denen es heißt, daß Agni den priyā dhāmāni des und des Gottes Verebrung gebracht hat oder bringen soll (ayāt, yakṣat), oder daß das Opfer dorthin entsandt wird, wo die priyā dhāmāni des und des Gottes etc. sind (vgl. Hillebrandt, NVO. 118; Schwab Tieropfer 146)? Auch die den vanaspati betreffende Formel Vs. XXI, 46 ist hier zu nennen. Ich halte für wahrscheinlich, daß solches ayāt somasya priyā dhāmāni nicht von dem an Soma gerichteten yā te dhāmāni haviṣā yājanti I, 91, 19 (oben S. 186) zu trennen ist, so daß es sich in der Tat um Verehrung der Schöpfungen oder Satzungen der betreffenden Wesenheiten handelt: wobei allerdings Hinüberspielen in andre Bedeutungen des Ausdrucks schwerlich ausgeschlossen zu sein braucht. — In der erwähnten Formel Vs. XXI, 46 greift nun der noch nicht völlig aufgeklarte Wechsel von dhāman- und pāthas- ein, uber den ich ZDMG. LIV, 602 f. gesprochen habe. Dem dort Gesagten füge ich hinzu, daß schon der Rv. den Zusammenhang beider Worte in III, 55, 10 erkennen läßt, denen beiden auch schon er übereinstimmend gern das Beiwort priyā- gibt.

"hingelangt"; überaus häufig finden sich da Ausdrücke wie upagacchati, upajagāma, upehi u. dgl. (oder: seine āśiṣaḥ haben sich
dort hingestellt, Av. IV, 25, 7¹); oder: die Gottheit setzt ihn
dorthin, das. XII, 1, 52)²). Statt des "Hingelangens" finden sich
aber auch andre Wendungen, wie priyaṃ dhāmopāpnoti Kāṭh. VIII,
2 p. 84, 9; priyaṃ dhāmāvarunddhe Ts. V, 2, 3, 4, Kāṭh. XIX, 11
p. 13, 3 etc.; priyaṃ dhāma rādhnoti Ms. III, 2, 2 p. 16, 10; schließlich auch priyáṃ dhāma bhavati Av. XV, 2, 1.

Daß das priyam dhāma der Stellen, die upayacchati und Ähnliches enthalten, wegen dieser Verba als eine Lokalität, etwa als die Heimstätte des Gottes zu verstehen sei, wird man im Hinblick auf die früheren Ausführungen über priyam dhāma und auch auf die hier zuletzt beigebrachten neben dem upagacchati etc. stehenden Varianten ablehnen. Auch wenn beispielsweise Sat. Br. XIV, 1, 4, 13 vom madhu nāma brāhmaṇam als dem priyam dhāma der Aśvin die Rede ist und dann dem Verehrer verhießen wird zu diesem pr. dh. hinzugelangen (upagacchati)³), ist doch die Deutung "Wohnstätte" nur gezwungen denkbar⁴).

Die Wirkung nun, die vom priyam dhāma des Gottes her dem Verehrer, der jenes zu erreichen gewußt hat, zusließt, wird u. a. Śat. Br. X, 1, 3, 11 beschrieben: "was sein (des Agni) priyam dhāma ist, dadurch erlangt er (der Verehrer) das von ihm, was nur immer von ihm (noch) unerlangt ist". Der Gott ist auf den Menschen, der sich mit seinem priyam dkāma zu schaffen macht, nicht etwa eifersüchtig — es handelt sich ja auch eben um einen Menschen, der die Priesterkunst versteht, den Gott von der richtigen Seite zu nehmen —, sondern ein solcher Mensch hat die Handhabe erfaßt, durch des Gottes Hilfe seine Wünsche zu erlangen. Der Gott tut einem solchen kein Leid (Śat. Br. IX, 1, 1, 22); vielmehr gewährt er ihm, was er begehrt (Ait. Ār. II, 2, 3; vgl. Śat. Br. II, 2, 3, 4; Kaus. Up. III, 1; Taitt. Ār. II, 7).

<sup>1)</sup> Oder ist die Konstruktion mit Whitney aufzufassen: the best blessings have come unto us in the domain of the two gods?

<sup>2)</sup> Aus dem Rv. kann als der Vorstellung des Hingelangens zum dhäma wenigstens ähnlich IX, 114, 1 angeführt werden. Diese Vorstellung liegt auch in der Yajusgestalt des Verses I, 154, 6 (s. oben S. 186 A. 2) vor. Ist sie nicht sogar in das Awesta zu verfolgen (Yasna 46, 6)? Daß im Aw. für däman- die Bedeutung "Wohnstätte" anzusetzen sei, bezweifle ich.

<sup>3) &</sup>quot;that he approaches them" Eggeling ungenau.

<sup>4)</sup> So auch in der Opferformel Kāth. XVIII, 21, p. 282, 4 yatra Bṛhaspatēś chāgasya haviṣah priyā dhāmāni etc.: an den Ort, wo die pr. dh. sind — so daß diese selbst kein Ort sind.

Wir kommen noch einmal auf das Verhältnis von dhāman- zur Vorstellung der Wohnstätte zurück. Muß für die alte Zeit die Deutung von dhāman- in diesem Sinn offenbar abgewiesen werden 1). so zeigen doch manche Stellen ein Aussehen, das einem nicht die Gesamheit der Materialien prüfenden Leser in der Tat diesen Eindruck erwecken kann. "Zum dhāma eines Gottes hingelangen" oder die vajurvedische Variante tā te dhāmāny uśmasi gamadhyai gavo yatra etc. (und ähnliche Fassungen) neben dem rgvedischen tå rām rāstūnu ušmasi gamadhyai — oder das Gebet dicyam dhāmāšāste, was das Satapatha (I, 9, 1, 16) umschreibt devaloke me 'pyasad iti vai yajate — oder das paramam brahmadhāma yatra viśvam nihitam bhāti śubhram in Mund. Up. III, 2, 1, wo die dem Verfasser wahrscheinlich vorschwebende Chandogva Up. VIII, 1. 1 yad idam asmin brahmanure daharam nundarīkam vešma gibt: all dies zeigt, scheint mir. Ausgangspunkte dafür, daß dem Wort später jene Bedeutung beigelegt worden ist, ja vielleicht teilweise schon direkte Anfänge dieser Beilegung selbst.

Schließlich müssen wir zu der oben (S. 186) aufgestellten Frage zurückkehren, ob die hier für die jüngere Vedenliteratur aufgewiesene Auffassung des dhāman- Jemandes als des für ihn (von irgend einer ordnenden Macht), nicht aber notwendig von ihm oder in ihm Gesetzten schon im Rgveda vorliegt. Mit voller Sicherheit kann das schwerlich entschieden werden. Wenn das Ghrta schon hier als Agnis dhāma bezeichnet wird (II, 3, 11, vermutlich auch I, 144, 1), und dasselbe von den Hölzern gesagt wird (VI, 2, 9), ebenso vielleicht von der liturgischen Verehrung inbezug auf Mitra-Varuṇa (I, 153, 2, doch s. meine Note zu der St.), so liegt die bezeichnete Deutung immerhin nah, wenn auch die Auffassung dieser Wesenheiten als von dem betreffenden Gott begründet besonders an der zuletzt angeführten Stelle nicht ausgeschlossen ist.

<sup>1)</sup> Womit naturlich die Möglichkeit nicht ausgeschlossen sein soll, daß das priyam dhāma eines Gottes, wie in vielem andern, auch in einer Wohnstätte bestehen könnte. Wäre aber direkt "Wohnstatte" zu übersetzen, hatte man offenbar im Rv. auch beispielsweise Wendungen zu erwarten wie etwa. Indra, geh zu deinem dhāma oder priyam dhāma, komm von deinem dhāma zu uns, u. dgl.

## Methodologisches zur Vedamythologie. Brhaspati. Narāśamsa.

Die nachstehenden Darlegungen sind dadurch hervorgerufen, daß ich in letzter Zeit Anlaß hatte, mich mit Hillebrandts Vedischer Mythologie 1) erneut eingehend zu beschäftigen. Der Dank, den ich wie alle Fachgenossen dem so inhaltreichen, so energisch die Forschung fördernden Werk schulde, verbindet sich bei mir an manchen Stellen mit der Überzeugung, die dort gewonnenen Resultate und die Beweisführungen, auf denen sie ruhen, mir schlechterdings nicht aneignen zu können. Dieses Gefühl einer gewissen Gegensätzlichkeit zu analysieren und auf seine Gründe zurückzuführen empfinde ich einem Werk gegenüber, aus dem ich viel gelernt habe, als ein Bedürfnis. Führt mich dies zu Erörterungen über die Methode unsrer Forschung, so möchte ich mich da nicht durch die Bemerkung behindern lassen, die Hillebrandt einmal gegen mich gemacht hat: methodologische Streitigkeiten glichen den dogmatischen; sie trieben die Sache auf einen unfruchtbaren Strand<sup>2</sup>). Mir scheint das allzu pessimistisch; es fehlt wohl nicht an entgegengesetzten Erfahrungen. Soll der wissenschaftliche Arbeiter darauf verzichten, über die Gesetze, welche die Natur des von ihm behandelten Stoffes seiner Forschung auflegt. sich klar zu werden und. was er von dieser Klarheit erreicht zu haben glaubt, zu verfechten?

Für einige Schritte meines Weges lasse ich mir die Richtung anweisen durch einen früher von mir gebrauchten Ausdruck<sup>3</sup>) — es handelte sich damals um die Frage nach dem Wesen des vedischen Savitar —: daß vor allen Einzelheiten die großen, beherrschenden Linien einer solchen Figur ihre Würdigung verlangen. Hillebrandt<sup>4</sup>) hält dem entgegen: "Ich bin der Meinung, daß man zu den großen Linien nur von der Untersuchung der Einzelheiten aufsteigen kann, ein Prinzip, das die Naturwissenschaften zu An-

Im folgenden ist die größere und die kleinere Ausgabe dieses Werks mit
 M. bez. v. m. zitiert.

<sup>2)</sup> Auch die Mahnung, auf die man in solchem Fall gefaßt sein wird und die in der Tat Hill. bei fruherer Gelegenheit nicht unterlassen hat mir entgegenzuhalten: daß es sich empfiehlt, die Verbesserung der Methode "at home" zu beginnen, bewegt mich nicht zum Schweigen. Ich bemühe mich in jener Richtung nach Kräften. Hilfe nehme ich mit Dank an. Und ich versuche sie andern zu erweisen.

<sup>3)</sup> ZDMG. LIX, 254. Ähnlich O. Strauß, Brhaspati im Veda 3. 4. 11.

<sup>4)</sup> v. m. 63 Anm. 3.

sehen gebracht hat und auch von uns hochgehalten werden sollte". Das klingt ja überzeugend genug. In welchem Sinn ich doch abweiche: das ist es, worüber ich einiges bemerken möchte.

Ein Hauptfall in der Betrachtung vedischer Göttergestalten ist der folgende: die beherrschende Konzeption, im Namen des Gottes sich ausdrückend, in der großen Masse der Einzelheiten immer wieder bestätigt, läßt sich ohne weiteres erkennen. Beispielsweise Agnis Name "Feuer", die fortwährend wiederholte Beschreibung seiner Erscheinung, die Aufzählung seiner Geburten, seine Rolle im Kultus, im häuslichen Leben: das alles gibt von selbst die "große Linie" seines Bildes. Da ist es nicht nötig, ehe man für diese die Augen öffnet, Einzelheiten zu untersuchen. Alles ist ja von vornherein klar - nur eben so klar, daß wir geneigt sein werden, derartige Erkenntnis als allzu trivial bei methodologischen Erwägungen überhaupt nicht in Rechnung zu stellen. Oder wird man, an Worte sich klammernd, sagen, daß doch auch hier schließlich von Einzelheiten - nur eben von vollkommen deutlichen, im Moment überschaubaren Einzelheiten - zum Ergebnis aufgestiegen wird? Dann käme freilich eine andre als eine auf Einzelheiten basierende Betrachtungsweise überhaupt gar nicht als denkbar in Frage. Ernstlichen Sinn hat die Gegenüberstellung der beiden Bewegungsarten der Untersuchung doch nur, wenn die, für welche das Zugrundelegen der Einzelheiten als durchgehende Forderung aufgestellt wird, etwa sich zur Pflicht machte - um beim Agnibeispiel zu bleiben - unter ihren Ausgangspunkten auch die ganze Masse der von den eben erwähnten seitab liegenden Vorstellungen zu berücksichtigen wie z.B. Agni als Vrtratöter, als Ordner Himmels und der Erde, als Erzeuger des Menschengeschlechts - nehmen wir das Epos dazu, Agni dem König Uśīnara als Taube erscheinend, Agni zur Gattenwahl der Damayanti gehend, und so fort. Würde man denn nun aber wirklich, um die "große Linie" der Agnigestalt zu ermitteln, sich mit Untersuchung des Vrtramythus oder mit folkloristischen Ermittlungen über die Usinarageschichte befassen? Nein, mag es sich doch mit diesen Dingen verhalten wie es will: soviel ist ja klar, daß sie nebensächliche Anfügungen oder Ausschmückungen sind; nur Verwirrung könnte entstehen, wollte man versuchen - woran in diesem Fall freilich wohl niemand denken wird — aus diesen Einzelheiten Beiträge zur Erkenntnis des Gottes selbst herauszupressen. Nicht anders liegt es etwa bei Uşas, Vāyu, "abstrakten" Göttern wie Viśvakarman, Manyu, Dhātar und vielen andern. Aber nun zeigt sich, daß inbezug auf einige Götter, bei denen ich alle Kriterien der gleichen Sachlage finde, mehrere For-

scher die entschiedenste Abneigung dagegen hegen, den entsprechenden Weg zu gehen. So eben bei dem Gott, dessen Untersuchung mir zu jener von Hillebrandt beanstandeten Äußerung Anlaß gegeben hat, bei Savitar. Warum nur? Der Name Savitar. der sich klar und unverdächtig in eine Reihe gleichartiger Namen einordnet, sodann die mit diesem Namen ebenso klar übereinstimwenden, wieder und wieder die alt en Texte erfüllenden Äußerungen über seine Funktion, welche auf den verschiedensten Gebieten, an Göttern, Menschen, Tieren, an Lebenden und Toten, an Licht und Wasser immer gleichartig vollzogen wird. dazu weiter noch des Gottes Rolle im Ritual: in all dem zeichnet sich ohne weiteres, meines Erachtens mit vollster Evidenz, die "große Linie" ab. Von der modernen Forschung wäre sie vermutlich nicht verkannt worden, hätte nicht ein gewisser Aberglaube obgewaltet. als sei ein solcher Gott nun einmal verpflichtet, ein Natursubstrat zu besitzen, und wäre dieser Meinung nicht durch die spätere indische Entwicklung der Savitargestalt in der Tat eine scheinbare Stütze geliefert worden. Zu meiner Befriedigung darf ich annehmen, daß neuerdings meine Ausführungen über Savitar wenigstens teilweise Hillebrandts Zustimmung gefunden haben. Auch für ihn ist jetzt der Name Savitar "in Ursprung und Bedeutung durchsichtig und bezeichnet den .Erreger', .Beleber'": dann hat "dieses Wort aus seiner allgemeinen Sphäre heraus seine Bedeutung zu der eines Sonnengottes verengert" 1) — nach ihm freilich in früherer Zeit, als ich meinerseits anerkennen kann. Ich verweise für das Nähere auf meine beiden Savitar betreffenden Aufsätze<sup>2</sup>). Sie veranschaulichen, wie nach meiner Überzeugung die Grundvorstellung Savitars unmittelbar klar ist, ohne daß man sie auf Einzelheiten - wie etwa den Stellen, die ihn dem Sürya annähern, oder der Geschichte von den Rbhu und Agohya, oder dem "Savitartag" bei Gobhila<sup>3</sup>) — aufbauen könnte und dürfte: vielmehr empfangen solche Einzelheiten - soweit sie nicht, was natürlich oft der Fall ist, unaufklärbar bleiben - eben von der zentralen Vorstellung her Licht. Ich werde weiter unten den Versuch machen, an der Betrachtung eines zweiten Gottes, des Brhaspati, den Gegensatz der beiden Verfahrungsweisen zu veranschaulichen: der einen, die wie hier skizziert mit einem Griff - sofern nämlich die

<sup>1)</sup> Hillebrandt, Lieder des Rgyeda 90. Schwankend außerte sich II. in V.M. III; siehe meine Bemerkungen ZDMG, LIX, 253.

<sup>2)</sup> ZDMG. LI, 473 ff.; LIX, 253 ff.

<sup>3)</sup> Siehe a. a. O. LIX, 263.

Sachlage solchen Griff möglich macht — die Hauptlinie der betreffenden Gestalt erfaßt und sich damit den Standpunkt für die Beurteilung der zerstreuten Einzelheiten sichert: der andern, welche die zentrale Konfiguration übersehend oder sie in die zweite Linie zurückdrängend durch die Deutung vieldeutiger Anspielungen, die Beobachtung mehr oder weniger — oft recht wenig — ausgesprochener Berührungen, Annäherungen. Beziehungen, Anklänge, wie mir scheint vergeblich, zum Ziel zu kommen sucht.

Man mißverstehe mich nun nicht, übersehe nicht die eben hervorgehobene Einschränkung: wenn ein solcher das Ergebnis mit einem Schlage erfassender Griff möglich ist. Oft ist er es nicht, und zwischen dem schlechthin positiven und dem schlechthin negativen Fall liegt ein mannigfach nuanciertes Mittelgebiet.

Zunächst kann das so besonders jenen Griff sichernde Moment des Namens versagen, indem dieser entweder dunkel ist (Indra, Nāsatya, Marut) oder nur ein relativ nebensächliches Epitheton des Gottes, nicht aber eine Definition seines Wesens gibt (Aśvin: es kann ja nicht die Rede davon sein, daß dieser Götter Wesen in ihrem Roßbesitz liegt). Weiter können Nebenbestandteile, neu Hinzutretendes überwuchern: besonders leicht eben da, wo kein klarer Name die Vorstellungen an der alten Stelle festhält, doch nicht nur in diesem Fall (der etymologisch klare Savitar wird später zum Sonnengott). So kann sich eine neue "große Linie" bilden, hervorgebracht etwa dadurch, daß des Gottes Fürsorge für soziale Bedürfnisse dringender gefordert wird, als ein aus seiner Naturbedeutung fließendes Tun, oder auch dadurch, daß poetische, allegorisierende Spielereien, beliebte Erzählungsmotive die Oberhand gewinnen, und andres mehr. Die neue Linie wird dann mehr und mehr die alte überdecken. Von der bleiben nur Reste übrig, die uns nunmehr zunächst als Einzelheiten erscheinen. Da wird es allerdings, wenn man nach dem Ursprung der Konzeption fragt. nötig sein von solchen Einzelheiten auszugehen. Hillebrandt bemerkt einmal, daß auf die Geschichte der griechischen Konjugation δείδω δείδιμεν mehr Licht wirft als deren "große Linien". Das Entsprechende trifft auch für die Vedamythologie vollkommen zu: nämlich in gewissen Fällen (wie dem des Varuna), während man andern Fällen (Agni, Usas, der vedische Savitar, Brhaspati [s. unten] u. s. w.) sofort ansieht oder ansehen sollte. daß die "große Linie" einfach und offenbar verläuft. Wo aber Zweifel obwaltet, wird der oft recht ernst sein. Sprachgeschichtliche Probleme, wie jenes von Hillebrandt verglichene, stehen unter andern Bedingungen. Die Bestimmtheit des Lautwandels, die wenigstens oft vorhandene

Überschaubarkeit der Richtungen, in denen die Analogie gewirkt haben kann, ermöglichen da ein sicheres Vorgehen: δείδω δείδιμεν kann kein präsentisches Paradigma sein, und so fügen sich diese Formen denn, von jener Linie divergierend, in die andre wohlbekannte Linie der Perfektflexion mit nahezu unbedingter Sicherheit ein. Ähnliches kann auch in der Mythologie glücken; es ist. glaube ich, im Fall des Varuna geglückt. Nur liegt neben diesem günstigen Fall in allzu naher Nähe der ungünstige, daß die Spuren fehlen oder ganz ungewiß sind, welche - um bei jenem Vergleich zu bleiben — die Enthüllung des scheinbaren Präsens als wahres. altes Perfekt ermöglichen müßten. Insonderheit wird die Unterscheidung darüber schwierig, oft unmöglich sein, was Reste des Alten sind. was Sekundäres, Angeflogenes, Zufälliges: welche Ungewißheit gerade auf vedischem Gebiet sich infolge der übergroßen Fruchtbarkeit der Rsis an Phantasiespielen aller Art, ihrer Neigung die Grenzen zwischen der einen und der andern göttlichen Gestalt verschwimmen zu lassen erheblich steigert. Wird im einzelnen Fall der sporadische, belanglose Einfall sich als solcher kennzeichnen, vielleicht indem es gelingt seine Motive aufzudecken? Wird der Rest des Alten sich zu erkennen geben, indem er sich so zu sagen durch unterirdische Verbindungslinien mit andern eben solchen Resten überzeugend zu einem Ganzen zusammenschließt. oder vielleicht indem außerindische, etwa awestische Vergleichungen seine vorgeschichtliche Dignität erhärten? Haben wir beispielsweise im Fall des Pūṣan hinter der im Veda uns entgegentretenden "großen Linie" (Herrschaft über die Wege) einem andern vorgeschichtlichen Gebilde nachzufragen, an dessen freilich ganz unbestimmte Möglichkeit der dunkle Name des Gottes uns glauben läßt? Ist im Fall Visnus der klare Name 1) ein vollgiltiger Beweis dafür, daß die Konzeption des Gottes auf der weithin fortschreitenden Bewegung über das sånu- beruht, oder gibt dieser Name wie Asvin nur ein Epitheton des Gottes und bleibt ein eigentliches Subjekt des Weithinschreitens, dessen Wesen sich in dieser Tätigkeit keineswegs erschöpft, aufzusuchen? Vielleicht unbeantwortbare Fragen.

Indem ich für einige Seiten der hier berührten methodologischen Probleme an Vervollständigungen erinnere, die das eben Gesagte aus früher von mir vorgelegten Ausführungen<sup>2</sup>) empfängt,

<sup>1)</sup> Denn Bloomfields Herleitung aus  $vi + snu = s\bar{a}nu$  trifft fraglos das Richtige, worauf ich in meiner Rel. des Veda, 2. Aufl., zurückkommen werde.

<sup>2)</sup> ZDMG. L, 61 f.; LI, 474 f.

wende ich mich nun zum hauptsächlichsten, oben an die Spitze gestellten Differenzpunkt zwischen Hillebrandt und mir zurück und versuche, die Funktion, die der Erkenntnis der "großen Linie" in unsrer Arbeit vielfach zukommt, zugleich mit den Gefahren der Ablehnung dieser Erkenntnis zunächst an der Behandlung des Gottes Brhaspati näher zu veranschaulichen. Vielfach kann ich mich auf O. Strauß¹) stützen, der das Problem in der mir als richtig erscheinenden Weise behandelt hat. Aber Hillebrandt zu überzeugen ist ihm nicht gelungen.

## Bṛhaspati.

Auf den ersten Blick, meine ich, zeigt dieses Gottes Name die weit alles andre überwiegende Wahrscheinlichkeit für die Auffassung seines Wesens an. Die etymologische Gleichwertigkeit von Brhaspati und Brahmanaspati drängt der Veda auf. In ihm zeichnet sich die Gruppe, das Wesen der als -pati- bezeichneten Gottheiten klar ab. Wie Rathaspati, Vāstospati u. s. w. zum rátha-, zum vástu-, so wird sich Brhaspati = Brahmanaspati zum bráhmanverhalten; er wird dessen göttlicher Herr und Schützer sein. Ob Osthoffs etymologische Annahmen über bråhman- zutreffen, ob der Typus der -pati-Götter durch litauische Vergleichungen als indoeuropäisch erwiesen wird, sind weitere Fragen, deren Beantwortung das alles nicht berührt. Es steht auf sich selbst. täuschende Mächte müßten ihr Wesen getrieben haben, sollte es sich als irrig erweisen. Des Forschers nächste Pflicht ist, sich auf die nahezu vollkommene Gewißheit einzustellen, daß die schlichte Aussage der Überlieferung eben zutrifft. Die Findigkeit in entlegenen Kombinationen soll uns die Einfalt, im guten Sinn dieses Worts, nicht zerstören.

Immerhin werden wir, was wir zu prüfen imstande sind, nicht ungeprüft lassen.

Was sagt der Veda über das Tun des Brhaspati? Stimmt dies zu seinem Namen?

Man nennt ihn jyestharájam bráhmanām II, 23, 1; er ist vísvesām janitá bráhmanām das. V. 2; er schafft dem bráhman-2) guten Weg VII, 97, 8. So ist er denn selbst brahmán- II, 1, 3 etc. Und er segnet den menschlichen Brahman, wehrt Schädigung und Kränkung von ihm ab: so erlangt er die ihm geraubte Frau wieder X, 109, 5, und macht sich mit denen zu tun, die ihn um

<sup>1)</sup> Brhaspati im Veda (Kieler Dissertation). Leipzig 1905.

<sup>2)</sup> Es ist nicht brahmán- zu andern; vgl. meine Note zu VII, 13, 3.

eine Kuh bringen Av. XII. 4. Er ist eben Verbündeter des krtábrahman- Rv. II, 25, 1, dagegen er oder mit ihm in Nachbarschaft Agni tötet die brahmadvísah X, 182, 3; mit seiner Glut vernichtet er die brahmadvisah II, 23, 4. Vielfach natürlich treten in den für ihn charakteristischen Wendungen statt bråhman-, des nächstliegenden Schlagworts, dessen ungefähre Synonyma auf. Der Gott ist aāthānī- I. 190. 1: er verleiht dem Priester die vāc- X. 98. 3. 7 - der Hymnus an die Vac fängt an brhaspate prathamám vacó ágram X, 71, 11) —; er beherrscht úpastutim námasa údyatim ca ślókam I, 190, 3, spricht den mántra- I, 40, 5, lenkt des Beters matí-II, 24, 1, und so fort. All das weist ihm die Stellung unter Göttern und Menschen an. Beständig lassen ihn die jüngeren Vedatexte als Purohita oder Brahman der Götter auftreten?). Und wenn schon der Rgveda ihn häufig neben Indra als dessen Genossen stellt, ist das eben nichts andres als die Verbindung des fürstlichen Kriegers mit seinem Purohita. Da wird Indra denn, zusammen mit Brhaspati auftretend und die Schöpfungen seiner priesterlichen Kunst sich aneignend, selbst bråhmane deväkrtasya råja VII, 97, 3 genannt; wenn die beiden gemeinsam das Heer führen: dáksinā yajāáh purá etu sómah X, 103, 8. So bezeichnet der Dichter auch den menschlichen Purohita, wo von der Gesegnetheit des Königs, der diesen ehrt ("yásmin brahmá rájani párva éti"), die Rede ist. direkt als Brhaspati IV, 50, 7. Ich versuche in alldem natürlich nicht vollständig zu sein; es genügt, auf die in größter Breite gelagerten Materialien kurz hinzudeuten.

Bestätigt sich nun das hier beständig hervortretende Wesen des Gottes auch in dem Hauptmythus, in dem er — neben Indra — erscheint, dem von der Kuhgewinnung?

Für die vedischen Dichter ist die Pointe dieses Mythus ja die, daß den Brahmanen der Kuhbesitz erworben wird, der ihnen zukommt und den schnöde Geizhälse (die Paṇi³)) ihnen vorenthalten wollen, wie im täglichen Leben der Brahmane oft unter dem Geiz der Reichen zu leiden hat ¹). Von Indra heißt es mit

<sup>1)</sup> Stellen über ihn als Herrn der Väc aus den jungeren Texten V.M. I, 411 f.

<sup>2)</sup> Meine "Rel. des Veda" 378. 382.

<sup>3)</sup> Wenn Hillebrandt (V.M. I, 94 ff.) an Brunnhofer anknüpfend die Pani des Mythus mit dem Volksstamm der Parner identifiziert, so verweise ich in bezug auf die von ihm angefuhrte Hauptstelle VI, 61, 1 auf meine Note daselbst und GGA. 1914. 447. Fur die Auffassung des Brhaspati ist es nicht gleichgiltig, ob diese Gegner des Gottes den Typus der geizigen Priesterfeinde repräsentieren oder als Парка auf der Landkarte zu finden sind.

<sup>4)</sup> Daß diese Brahmanisierung des seiner Herkunft nach prahistorischen Mythus sekundar ist, beeintrachtigt seine Bedeutung für unsre Untersuchung natürlich nicht.

deutlicher Beziehung auf diesen Mythus, daß er dem brahmán- als erster die Kühe erworben hat I. 101, 5, daß er dem bráhman- die Kuh leicht erwerbar gemacht hat X, 112, 8. Der vípra- ist es, dessen charakteristische Tat darin besteht, dem Paṇi den Siegespreis abzugewinnen, wie die des Königs darin besteht, mit seiner Kraft den Feind (vytrá-) zu töten VI, 13, 3. Den brahmapri wählen die Götter zu ihrem Freunde: wozu Beispiel die Kuhgewinnung I. 83, 2. 4. So ist es für diese Tat wesentlich, daß sie zu Gunsten derer getan ist. die das bráhman- in sich verkörpern, und sie steht also mit der Natur des bráhmanspáti- in vollkommenstem Einklung, wie ja auch abgeschen von diesem besondern Akt sich dessen Herrschaft über das bráhman- vielfach darin ausprägt, daß er den irdischen Inhabern des br. die Vorteile, auf die sie Anspruch haben, gewährleistet. "Kein andrer Gott paßte in die Gedankengänge dieser Geschichte so genau hinein wie Bṛhaspati" 1).

Mit diesem Wesen der Kuhgewinnung stehen auch die Mittel, die Brh. dabei anwendet, im Einklang. úd gå ājad ábhinad bráhmaṇā valám II, 24, 3: kann es eine dem Herrn des bráhman- angemessenere Weise geben, die Höhle zu öffnen? Oder er hat es getan agnitápoblir erkaíh X, 68, 6; utá prástaud úc ca vulváň agāyat X, 67, 3, u. a. mehr.

Weiter steht mit all dem im Einklang das Gefolge, das den Gott bei dieser Tat begleitet. Er tritt auf sustúbhā, rkratā ganéna IV, 50, 5, rkvabhih VII, 10, 42); X, 14, 3; sákhibhir vávadadbhih X. 67, 3; von denen heißt es rtúm sámsantah . . . rípram padám ángiraso dádhānā najūásna dhāma prathamám mananta X, 67, 2. Da haben wir die Angiras als seine Freunde<sup>3</sup>); die spielen bekanntlich, wie es sich für diese vorbildlichen Priester schickt, bei der Kuhgewinnung eine Hauptrolle: man versteht es. daß diese brahmanah (VII, 42, 1) zusammen mit dem brahmanas patih da auftreten mußten, wo Indra, wie wir sahen, brahmane prathamo gå axindat (I, 101, 5). Im Saramālied sind Überwinder der Panis, zusammen mit Brhaspati (v. 6, 11) und Indra, die rsayah somasitah, ayasyo ángiraso návagvih, die ángiraso ghoráh, die rsayo viprah (v. 8. 10. 11): So wird denn gerade im Zusammenhang mit der Kuhbefreiung Brhaspati als angirah angeredet II, 23, 18 oder angirasah genannt VI. 73, 1. Aber natürlich ist er Angiraside nicht nur als Kuh-

<sup>1)</sup> Meine Religion des Veda 67.

<sup>2)</sup> Parallel damit, daß Indra vásulhih, Rudra rudrébhih auftritt.

<sup>3)</sup> Wahrend diese in der etwas andern Fassung von X, 14, 3 mit Yama, gegenuber den rkvan des Brhaspati, verbunden werden.

befreier; seiner Priesternatur entspricht es, daß ihm diese Bezeichnung überhaupt zukommt, ähnlich wie auch Agni, der priesterliche Gott, Angiras ist.

Blicken wir von dieser fast ausschließlich aus dem Rgveda geschöpften Charakteristik des Gottes auf die Rolle, welche die Ritualtexte ihm im Opferritual anweisen — namentlich der Vājapeya und der Brhaspatisava ist hervorzuheben —, so entspricht die jenen Vorstellungen auf das genaueste¹). Ebenso die Deutungen, die in den Brāhmaṇatexten vorgetragen werden: brahma vai brhaspatih, heißt es dort fortwährend; brahma vai brhaspatih kṣatram indrah²).

In all dem bestätigt sich die Erfahrung, die man in der Vedamythologie oft macht und auf die ein Unbefangener von vornherein gefaßt sein wird: in aller Breite - von dieser Breite freilich konnte die knappe hier vorgelegte Auswahl keine Vorstellung geben - entfaltet sich in den Texten das Wesen des Gottes gerade in der Gestalt, die sein Name erwarten läßt. Die "große Linie" verläuft eben wie sie verlaufen muß. Wir steigen nicht von den Einzelheiten zum Ganzen auf, sondern das Ganze ist seinem wesentlichen Gehalt nach direkt ergreifbar, und die Einzelheiten bestätigen auf der einen Seite eben nur, daß wir es richtig ergriffen haben, und stellen uns andrerseits vor Augen, wie die zentrale Vorstellung sich in den verschiedenen Richtungen spezialisiert, sich zu konkreten, vielleicht erwartbaren, aber nicht a priori deduzierbaren Einzelvorstellungen aus einander legt, die alle erst vom Mittelpunkt her verständlich werden und von ihm aus sich an die rechte Stelle setzen lassen. -

Jetzt wenden wir uns zu den in der umgekehrten Richtung vorgehenden Untersuchungen, die wir hier kritisieren, und zum Bild des Brhaspati, das sich aus ihnen ergeben hat.

In Hillebrandts erster Besprechung des Gottes (V. M. I, 404 ff.) erfährt man von dessen Rolle als "Herr des bråhman-" überhaupt im Grunde kaum etwas. Genauer: es ist zwar von ihr die Rede<sup>3</sup>), indem über dahin gehende Ansichten von Roth, Bergaigne u. a. referiert wird. Aber alsbald verläßt die Untersuchung diesen Vorstellungskreis, um sich fast ausschließlich dem von H. behaupteten Mondgott Brhaspati zuzuwenden. Mir scheint, auch wer den Ursprung der Konzeption im Monde sucht, durfte doch nicht

<sup>1)</sup> Siehe Strauß 54 f.

<sup>2)</sup> Strauß 46 f.; Sat. Br. IX, 3, 4, 18.

<sup>3)</sup> Gleich im Eingang des betreffenden Abschnitts.

unterlassen, die im Veda so weit sich ausbreitende, so mannigfaltig sich verzweigende Vorstellung des "Herrn des bråhman-" eingehendster Beachtung zu würdigen¹); sie gehört doch nun einmal zu dem Gegebenen, in sehr hervortretender Sichtbarkeit Gegebenen, dessen Figur zu betrachten notwendig ist, ehe man über die lunaren Ursprünge Vermutungen aufstellt. Eine Methode, die das Aufsteigen von den Einzelheiten auf ihre Fahne geschrieben hat, warum fand sie es so überflüssig, von allen diesen Einzelheiten nähere Notiz zu nehmen? Warum unterließ sie es, über der Betrachtung von Beziehungen, die B. mit dem Soma verknüpfen sollen, vor allem ihm selbst, dem in diesen Beziehungen Stehenden, und seinem eignen Wesen, wie es im Veda vor uns steht, nachzufragen?

H.s neuere Darstellung (v. m. 60 ff.) nun schwächt dies Bedenken in gewisser Weise ab. "Brhaspati oder Brahmanaspati". heißt es jetzt, "hat sich mit dem Begriff des brahman zusammen entwickelt, der das magische Fluidum ritueller Zauberkraft bedeutet . . . Brhaspati ist Herr dieser Kraft". Vortrefflich. Aber die damit betretene Bahn wird schnell wieder verlassen. Eingehender zu beschreiben, wie B. sich als Herr des Brahman betätigt, wird auch jetzt nicht versucht. Andere, angeblich ursprünglichere Seiten seines Wesens ziehen die Aufmerksamkeit auf sich. Denn er "ist sowenig von Haus aus eine Abstraktion wie Indra". Die Betrachtung kehrt zu der alten Richtung auf den Mond zurück, indem sie zum Mondmotiv speziell noch den Hinblick auf das nach Hill. vom Mond beherrschte - Manenfeuer (dakṣiṇāgni-) fügt. "Nach meiner Meinung ist der Ausgangspunkt seiner Personifikation das Zauberfeuer und der Mond, sein himmlischer Protektor<sup>2</sup>)". Hinter der Gestalt eines "Herrn des Brahman" liegt also eine Vorgeschichte. Sehen wir zu, ob es der von den Einzelheiten aufsteigenden Methode gelungen ist, diese aufzuhellen, ihr Dasein überhaupt zu erweisen.

Wir prüfen zuerst die angeblich auf den Mond, dann die auf das Feuer, den Daksinagni hinweisenden Züge<sup>3</sup>).

Für den Mond gab in H.s früherer Untersuchung der Name des Gottes ein Argument. brhas- sollte ursprünglich "Wuchs", dem entsprechend Brhaspati als Pflanzenherr den Mond bedeuten (V. M. I, 408 f.). Die (mit Recht) veränderte Beurteilung des

<sup>1)</sup> Ich meine näherer Beachtung, als sie S. 410 ff. gefunden hat, wo B.s Stimme von vorn herein als "Stimme des Donners" rubriziert wird.

<sup>2)</sup> Hill., "Lieder des Rgveda" 25.

<sup>3)</sup> Ich schließe diese Erörterung überwiegend an H.s neuere Darstellung an, berücksichtige aber auch die ältere.

Namens, die Anknüpfung an bråhman- = Fluidum ritueller Zauberkraft, hat H. den Weg zum Monde doch nicht verlegt. Früher vom Pflanzenwuchs, jetzt von jenem Fluidum aus: immer gelangt die Untersuchung zum Monde.

"Vers Nr. 387 des Dhammapada vergleicht den samnaddho khattivo mit ādicco und mit dem candimā den jhāyī brāhmaņo" (v. m. 62). Mir würde fraglich scheinen, ob unter den Einzelheiten, von denen wir zum gesuchten Ergebnis aufsteigen wollen, ein Vers eine Stelle verdient, der zugleich seiner Herkunft nach so weit von unserm Untersuchungsgebiet abliegt und zur Gottheit des Brhaspati so außer Beziehung steht wie dieser buddhistische. Aber denke man darüber wie man will: ist es denn tatsächlich richtig, daß der Vers den Mond mit dem jhayi brahmano vergleicht? Ich weiß nicht, wie man anders übersetzen will als so: Bei Tage glüht die Sonne, bei Nacht leuchtet der Mond. Gerüstet glüht ein Ksatriya; der Versenkung hingegeben glüht ein Brahmane. Doch beständig Tag und Nacht glüht der Buddha mit seinem Glanz". Der keiner Einschränkung oder Bedingung unterworfene Glanz des Höchsten wird verherrlicht durch die Gegenüberstellung von zweimal zwei niederen Wesen, denen allen Glühen oder Leuchten nur zu bestimmter Tageszeit, nur unter bestimmten Umständen zukommt. Darin soll eine Vergleichung dieser Wesen unter einander liegen 1)? Ich bin darauf gefaßt, daß man der von mir befürworteten Methode Oberflächlichkeit in unzureichender Beobachtung der Einzelheiten vorwerfen wird. Habe ich nicht vielmehr meinerseits Grund, den Wunsch nach sorgfältigerer Betrachtung der Einzelheiten, auf denen man die Untersuchung aufbauen will, auszusprechen?

Weniger abliegend von der Sphäre des Brhaspati ist es, wenn bei der Priestereinsetzung des Somaopfers die Formel gesprochen wird: "Der Mond ist mein göttlicher Brahman; du bist der menschliche") — göttlicher Brahman ist ja Brhaspati. Doch bedenke man, daß diese Formel einer ganzen Serie analoger angehört: die Sonne ist der göttliche Adhvaryu, Agni der göttliche Hotar, Parjanya der göttliche Udgätar u. s. f. Hier mythologische Konsequenzen ziehen ist gefährlich, um so mehr als allem Anschein nach der Brahman im hier vorliegenden Sinn des Worts ein der ältesten Zeit fremder Priester ist. — Vollends unerheblich scheint mir, daß

<sup>1)</sup> Man betrachte etwa die in mancher Hinsicht ähnlichen Verse Mahāvagga VI, 35, 8: wird dort der Mond dem Agnihotra, die Sonne der Sävitrī verglichen?

<sup>2)</sup> Śānkh. Śr. V, 1, 3 etc.; Caland-Henry 5. Vgl. Śatap. Br. XII, 1, 1, 2.

"wir aus den Texten wissen, wie eng verbunden Mond und Geist gedacht werden" (v. m. 62; s. schon Rv. X, 90, 13). Die Kombination Mond — Geist pflegt neben Sonne — Auge zu stehen und konnte leicht durch diese veranlaßt werden. Von "Geist" aber bis zum Brahman oder zu Brhaspati ist doch ein Schritt!

Weiter legt H. Gewicht darauf, daß Brhaspati "VII, 97, 7 leuchtend, mit hundert Federn versehen' heißt, ... mit seinem trefflichen Eintritt seinen Freunden am meisten Kelterung verschafft, den Himmel und die oberen Sitze (X. 67, 10) ersteigt". Wie viele Götter und andre Wesen "leuchtend" (śúci-) heißen, lehrt ein Blick in Graßmanns Wörterbuch: darunter finden sich Lieder. Gebete, so daß für den göttlichen Herrn des Brahman dieser Ausdruck überaus begreiflich ist1). "Hundert Federn habend" (śatapattra-) ist später ein Name des Spechts und andrer Vögel. Offenbar ist B. hier als vogelartig fliegend vorgestellt wie er X, 103, 4 (vgl. V, 83, 7) mit seinem Wagen umherfliegt. Es fliegen die Asvin, die Marut, die Flüsse ("wie die Vögel" II, 28, 4), das ábhram VI, 71, 5 u. a. m.; man betrachte etwa die Symbolik von Vs. XII, 4. Daß die Dichterphantasie einmal darauf verfallen ist, die freie, luftige Beweglichkeit des Gottes zu schildern, indem sie ihm "hundert Federn" beilegt, kann nicht befremden. Ist weiter die Übersetzung richtig, daß B. "mit seinem trefflichen Eintritt seinen Freunden am meisten Kelterung verschafft", so paßt das besonders gut zum Protektor des Brahmanentums, für welches ein Hauptinteresse im Vorhandensein vieler freigebiger, Somakelterungen veranstaltender Opferherren lag 2). Weiter "ersteigt (Brhaspati) den Himmel und die oberen Sitze". Hätten wir anderweitigen Grund hier an den Mond zu denken, würden wir in diesen Worten gewiß dessen Aufsteigen erkennen. Aber so gut wie der Schlachtlärm sich zum Himmel erhebt (VII, 83, 3), das Rauschen der Sara-

<sup>1)</sup> Schon in meiner Rel. des Veda 66 A. 1 bekämpfte ich H.s Satz (V. M. I, 407 f.): "Nur von einem Lichtgott wird man mit Recht sagen können, daß er das Dunkel vertreibe". Mit einem Beiwort wie śúci- geht die vedische Dichtersprache höchst freigebig um. Die mythologische Betrachtung, die in allzu weiter Ausdehnung dazu neigt, Naturgötter, besonders Lichtgötter zu entdecken, liebt es naturgemäß, an solche Beiworte Folgerungen zu knüpfen, denen mit Entschiedenheit widersprochen werden muß.

<sup>2)</sup> Geht aber *āsutim* in der Tat auf Kelterungen? Ist nicht gemeint, daß er erquickenden, stärkenden Trank verschafft? Vgl. I, 104,7; II, 1, 14; Av. III, 7, 6 und dort Whitney-Lanman; ferner *ghṛtásuti-*, sarpirāsuti-. — Früher (V. M. I, 407) übersetzte H. das svāveśáh "bringt Glück mit seinem Aufgang". Es befriedigt, daß diese damals durch Sperrdruck hervorgehobene Beziehung auf den Mond jetzt verschwunden ist.

svatī divî yatate (X, 75, 3), bewegen sich auch die Gebete des Somapressers dyugát zu Indra (VIII, 97, 4), heißt das Opfer divisprś-(wiederholt); spricht man zum Prastara: "Geh zum Himmel, von dort bringe uns Regen¹)" (Vs. II, 16; Kāty. Śr. III, 6, 8); spricht man bei der Agnischichtung zu den Priestern und dem Opferherrn: "Zu des Himmels Rücken, zur Sonne gehend setzt euch hin mit den Göttern vereint" (Vs. XVII, 65; Kāty. XVIII, 4, 1), und Ähnliches häufig. Kann es da befremden, daß auch der "Herr des heiligen Spruchs", der zeitweilig auf Erden tätig ist, die Kühe gewinnt, die Schlachten leitet, dann zum Himmel aufsteigt, um droben seines Amts zu walten? Ein solcher Zug, an sich in den verschiedensten Richtungen ausdeutbar, empfängt seinen richtigen, konkreten Sinn unvermeidlich vielmehr selbst erst aus dem Gesamtzusammenhang, als daß er seinerseits diesen anzeigen könnte.

H. legt ferner Gewicht auf das für Brhaspati einmal sich findende Beiwort tiksnasringa- (X, 155, 2; v. m. 83). Sollen die Hörner gerade des Mondes gemeint sein? Wie viele Götter werden im Veda als Stiere vorgestellt! Besonders gern Brhaspati (I, 190, 1.8; II, 23, 11; VI, 73, 1; X, 92, 10). Ein Stier muß natürlich spitze Hörner haben; s. die Materialien bei Gr. unter śrnga- und tigmásrnga-. An der hier in Betracht kommenden Stelle X, 155, 2 aber ist Brhaspati — d. h. die Zaubermacht des bráhman-2) — eben damit beschäftigt ein unholdes Wesen 3) zu vernichten, genauer aufzuspießen. So wird vom rşabhá-, der den Brahmanen gegeben wird, der bārhaspatyá- ist, den man brhaspátim sámbhrtam nennt, gesagt srngābhyām ráksa rsati (Av. IX, 4, 17; vgl. V. 1. 8). Soll der Stier Brhaspati nicht dem Ahnliches tun (udrsán X, 155, 2) und zu dem Zweck mit scharfen Hörnern ausgestattet sein? Verstehen wir diese Hörner doch in dem Zusammenhang, den der Text auf das klarste anzeigt, statt dessen Vorstellungskreis jählings verlassend Lunares in ihn hineinzutragen, als gäbe es keine andern Hörner als die des Mondes!

Es folgt IX, 83, 1, wo Soma Pavamāna als Brahmaņaspati angeredet wird<sup>4</sup>). Dies kann als Hindeutung auf Bṛhaspatis Mond-

<sup>1)</sup> Wie auch Brhaspati Regen erlangen hilft X, 98.

<sup>2)</sup> Man erinnere sich wie Av. VIII, 8, 19 brhaspátipranuttānām durch das daneben stehende nuttáh . . bráhmanā erklart wird.

<sup>3)</sup> Die Arāyī: noch im ursprünglichen Wortsinn als Reichtümer (die den Priestern gegeben werden sollten) zurückhaltend, also im Vorstellungskreis von arī-, árāvan-? Dann würde ihre Bekampfung ja ganz speziell für Bṛh. sich schicken. Doch wird man wegen des sárvā bhrūṇāny ārūṣī V. 2 Bedenken haben.

<sup>4)</sup> Die fur einen Text des neunten Buchs bedenkliche Annahme, daß das Lied IX, 83 "ganz an Brhaspati gerichtet" sei (V. M. I, 417), scheint H. neuerdings (v. m. 63 A. 3) nicht aufrecht zu erhalten.

natur natürlich überhaupt nur in Frage kommen, sofern man Soma dem Monde gleichsetzt. Ich komme auf die Gründe, aus denen ich Hillebrandt in dieser Gleichsetzung nicht folgen kann, nicht Für mich bietet das Verständnis der Stelle noch einmal zurück. in der Tat keine Schwierigkeit. Daß Soma, der Erwecker heiligen Worts, welcher vidád gātúm bráhmane pāyámānah (IX, 96, 10), er, dessen Zubereitung und Darbringung für die menschlichen Inhaber des Brahman der vornehmste Anlaß ist, ihre Kraft zu beweisen und ihren Lohn zu empfangen, gelegentlich einmal mit dem "Herrn des Brahman" identifiziert wird - in dieser Poesie, die so gern den einen Gott als des andern Gottes Wesen in sich tragend preist: das ist doch wohl verständlich genug 1). An der vorliegenden Stelle speziell kommt die Beziehung auf Somas pavitram hinzu. Das Brahman aber wird sowohl mit einem pavitram gereinigt, wie es seinerseits als Reinigungsmittel wirkt. Vgl. IX, 67, 23. 24 yat te pavítram ... bráhma téna punīhi nah; brahmasavaíh punīhi nah; IX. 113, 5 punānó bráhmanā hare; Khila zu IX. 67, Vers 3 pavítram ... téna brahmavído vayám pūtám bráhma punīmahe; Av. XI, 1, 18 bráhmanā śuddhā utá pūtā ghṛténa; Av. XIII, 1, 36. 43 út tvā yajāā bráhmapūtā vahanti; Tā. X, 23 punántu bráhmanaspátir bráhmapūtā punātu mām; Apast. Śr. IV, 4, 4 brahmapūtā stha. Danach ist das gelegentliche Hereinspielen der Vorstellung des Brahmanaspati an einer der zahllosen Stellen, die von Somas pavitram reden, wohl auch ohne die Zuhilfenahme des Mondes begreiflich.

Es bleibt unter den Stellen, die auf den Mond führen sollen, noch X, 53, 9, wo es von Tvastar heißt śiśīte nūnám paraśúm svāyasám yéna vṛścād étaśo bráhmaṇas pátiḥ, und VII, 97, 7, wo Bṛhaspati hiranyavāśiḥ heißt (v. m. 63 A. 3). Das Beil der ersten Stelle
soll der Donnerkeil sein; so sollen wir auf Soma geführt werden,
der über den Blitz verfügt — also auf den Mond (V. M. I, 410).
Die Belegstellen von vṛśc- nun machen wahrscheinlich, daß in
X, 53, 9 entweder an Niederschlagen von Bäumen zu einem praktischen Zweck, oder an Niederschlagen von Feinden gedacht ist.
Über die zwischen beiden Vorstellungen zu treffende Wahl entscheidet wohl V. 10, der offenbar den Gedanken von V. 9 fort-

<sup>1)</sup> In dem eben bezeichneten Wesen der beiden Götter, das sich immer wieder in den Texten ausspricht, liegt natürlich die Erklärung dafür, daß der eine und der andre ein kavi- ist (ein Herrscher über das brähman- wird ja kavisein: VI, 16, 30). Man stelle den Satz H.s (V. M. I, 409) gegenüber: "Die Übereinstimmung Somas und Brhaspatis in ihrer Eigenschaft als Kavis legt den Gedanken nahe, daß die Konzeption beider vom Mond ihren Ausgang genommen habe". Da hat man den Unterschied beider Betrachtungsweisen in nuce.

setzt. An das śiśīte von 9 knüpft das sám śiśīta von 10 an¹); an bráhmanas vátih von 9 kavayah von 10, auf des Gottes Begleiter (oben S. 198) bezüglich: an vrścat 9 taksatha 10, denn vrśc- und taks- bilden eine natürliche Folge: erst wird der Baum abgehauen (vrśc-), dann das Holz bearbeitet (taks-). Man sieht das in den auf die Herstellung des Yupa bezüglichen Texten; vgl. Schwab Tieropfer 5 ff. oder Sat. Br. III, 6, 4, wo vom Abhauen des Baumes beständig vrśc- steht (dazu § 10 paraśu-; vgl. I, 130, 4 paraśréva ní vrścasi); daneben aber § 4 yat takṣnaḥ śastram bhavati (= vāśī-X, 53, 10) tat taksādatte. Zusammengehörig vásī- und taks-, wie hier in V. 9, auch X, 101, 10; Av. X, 6, 3. Zu vrśc- - taks- vgl. auch III, 8, 7 mit I, 162, 6. Dieser ganze Teil von X, 53 enthält wohl eine mystische Darstellung des Opfervorgangs (vgl. meine Noten zu X, 53). In V. 10 behauen die kaváyah "amrtāya" (vgl. arkám amrtāya jústam im Brhaspatilied VII, 97, 5) die Materie der Opfertexte, wie öfter bráhman- Objekt von taks- ist (I, 62, 13; V, 29, 15: X, 80, 7). Geliefert hat ihnen diese Materie Brhaspati, gleichsam den Baum abhauend, der dann bearbeitet werden soll versuchen wir es in Anlehnung an X, 31, 7 unsrerseits selbst in vedischer Ausdrucksweise wiederzugeben: das vánam, den vrksá-, "yáto bráhma kaváyo nistataksúh". Daß dabei Brhaspatis Axt von keinem geringeren Handwerker als Tvastar geschärft ist, begreift sich leicht<sup>2</sup>). Ich denke, daß so mit einiger Wahrscheinlichkeit und auf mehr können wir doch nicht hoffen — der Sinn der Stelle in Anlehnung an die überlieferten Materialien rekonstruiert ist. Diese Anlehnung vermisse ich und kann der Kühnheit des Gedankengangs schlechterdings nicht folgen, wenn der Mytholog hier schließt: Beil - also Donnerkeil - also Soma also Mond. Ähnliche Vorstellungen wie in X, 53, 9 werden dann vermutlich auch in VII, 97, 7 bei der goldnen vási- des B. vorliegen. Mit ihr bearbeitet er, scheint mir, als ein taksan- das brahman-. Daß des Gottes Werkzeug aus kostbarstem Material angefertigt ist, ist in der Ordnung. -

Von den Beziehungen Brhaspatis, die — teilweise über die Vorstellung des Soma<sup>3</sup>) — zum Mond führen sollen, wenden wir

<sup>1)</sup> Als Objekt zu diesem ist doch wohl vásīh zu verstehen, anders als in meiner Note zu der Stelle. satáh Adverb (vgl. Note zu VII, 32, 24)?

<sup>2)</sup> Was mit all dem étasah zu tun hat, mag bezweiselt werden (vgl. meine Note). Aber dadurch wird die uns beschäftigende Frage, so viel sich sehen laßt, nicht berührt.

<sup>3)</sup> Die V. M. I, 409 ff. verzeichneten Übereinstimmungen von Brh. und Soma gehe ich hier nicht durch. Einzelnes ist, soweit H.s neue Darstellung dazu Anlaß

uns zu den auf Agni und speziell das südliche Opferfeuer gehenden 1).

Da steht für Hillebrandt voran das Verhältnis zur "mythologischen Dublette" dieses Gottes, Narāśaṃsa. Ich scheide diesen Punkt, der eingehendere Erörterung verlangt, hier aus. Es scheint mir zweckmäßig in einem eignen Teil dieses Aufsatzes auf das Narāśaṃsaproblem zurückzukommen. Dort hoffe ich zu zeigen, daß von dieser Seite für die Identifikation Bṛhaspatis mit dem Südfeuer nichts zu gewinnen ist.

Eine Reihe von Stellen aber rücken in der Tat die Vorstellungen von Brhaspati und Agni in starke gegenseitige Nähe. Unter ihnen hebt H. (v. m. 64 Anm., V. M. III, 450) besonders den Vers V, 43, 12 (aus einem Lied an die Viśve Devāḥ) hervor:

á vedhásam nílaprstham brhántam brhaspátim sádane sādayadhvam | sādádyonim dáma á dīdivámsam híranyavarnam arusám sapema || Ein Vers, sagt H., "der deutlich und unmisverständlich von einem Feuer Brhaspati redet".

Meinerseits möchte ich mich vielmehr dahin ausdrücken, daß wir hier die Phraseologie nicht sowohl einfach des Feuers als vielmehr des konventionell stilisierten, mythologisch ausgestalteten Feuers, des Gottes Agni vor uns haben (ähnlich Strauß 10). Mit ihm wird B. hier identifiziert, wie er es IX, 83, 1 (oben S. 203) mit Soma wird. Was aber ist denn im Rv. geläufiger als solche Identifikationen? Da ist Agni gleich Mitra; Savitar ist gleich Apām napāt; er ist auch gleich Pūṣan, gleich Bhaga, gleich Tvaṣṭar—ich sehe von weiteren Zusammenstellungen über dies jedem Vedaleser hinreichend geläufige Thema ab. Inwiefern aber gerade die Gleichsetzung von Agni und Bṛhaspati besonders nah lag, begreift sich doch wohl leicht genug. Beide sind priesterliche Götter. Agni ist Hotar; von Bṛhaspati heißt es ukthāmadāni śaṃsiṣat²). Dieser

bot, berührt worden. Meine Stellungnahme im Ganzen habe ich schon ZDMG. XLIX, 174 f. bezeichnet und sie veranschaulicht durch die Prüfung der Parallele von Soma als virúdhām pátih und den Pflanzen als brhaspátiprasūtāh. Vollständigere Verwertung der Belege für das letzte Wort, als ich sie damals vornahm, scheint mir das dort Gesagte durchaus zu bestatigen. Im Ubrigen verweise ich fur jene Liste der Übereinstimmungen auf Strauß 5 ff.

<sup>1)</sup> Dabei möchte ich nicht unterlassen zu bemerken, daß die beiden Richtungen auf den Mond und auf Agni mir doch unter einander zu divergieren scheinen. Daß der Mond eine Form Agnis sei, wird im Veda wohl gelegentlich berührt, steht aber dort ganz im Hintergrunde. Auch ob die Halbmondform des Daksinafeuerherdes (nach andern wird eine andre Form verlangt) in alte Zeit zurückgeht, muß dahingestellt bleiben.

<sup>2)</sup> Vgl. meine Rel. des Veda 396 A. 1.

ist der Herr des bráhman-, zu Agni aber sagt man prácī dyávāprthirt bráhmana krdhi und redet ihn an brahmanas kave (II. 2. 7: VI. 16. 30). Agni verleiht dem Sänger ein mánma (IV, 5, 6), wie B. Ähnliches tut. Beide sind Angiras, Purohita 1). So ist es nicht überraschend, daß I, 38, 13; III, 26, 2 diese Götter identifiziert werden<sup>2</sup>). Was nun speziell unsre Stelle anlangt, so scheint mir zweifelhaft, ob sie von Brhaspati als Agni ähnlich, und nicht vielmehr (wie III, 26, 2) von Agni als Brhaspati ähnlich spricht. Ist aber letzteres der Fall, so fällt der Gedanke an B. als Feuer natürlich ohne weiteres hin. Geht dagegen der Vers doch auf Brhaspati, scheint mir folgendes zu erwägen. Ein stark in dem Vers hervortretendes Leitmotiv ist das Sichniedersetzen des Gottes (sádane sādayadhvam, sādádyonim). Damit wird die Stelle eng an andre angeschlossen, die ebenfalls vom Sichsetzen Brhaspatis sprechen. Unserm sādádyonim ganz nah steht VII, 97, 4, wo in einem B.liede zu B. gesagt wird a no yonim sadatu3). Dies ganze Lied aber hat es deutlichermaßen nicht mit der Niederlegung eines Feuers zu tun. Sondern der mit Brhaspati identifizierte Priester, der das bráhma devákrtam (V. 3) vorträgt, für dessen bráhma guter Gang geschaffen wird (V. 8), soll sich am Opferplatz (nrsådene prthivuå náro vátra devayávo mádanti V. 1) niedersetzen. So wird zu Brhaspati gesagt II, 23, 1 sūla sådanam; wohl auch von ihm I, 18, 6 sádasas pátim. Auf dies Sichsetzen eines Priesters bezieht es sich. wenn von Agni - den wir hier wieder mit Brh. sich berühren sehen – gesagt wird IV, 9, 4 utá brahmá ní sīdati; VII, 7, 5 ásādi ... agnír brahmá nrsádane vidhartá, vgl. II, 1, 3 (an Agni) tvám brahmå ... brahmanas pute. Also der mit Brhaspati und ebenfalls mit Agni identifizierte menschliche Brahman 4) setzt sich nieder:

<sup>1)</sup> Das Meiste davon hat schon Strauß (S. 12) vollkommen richtig beigebracht. Hill. (v.m. 64 Anm.) findet, das von ihm Gesagte reiche nicht hin. Ich urteile anders. Wenn H. ihm die Verse V, 43, 12; VII, 97, 7 entgegenhält, ist hier und oben S. 202 gesagt, wie ich meinerseits über diese denke.

<sup>2)</sup> Es ist bezeichnend, daß dicht neben der ersten Stelle (V. 14) vom ślókadie Rede ist und gesagt wird gáya gāyatrám, an der zweiten mánuso devátātāye, vipram: all das bezeichnet gerade die dem Agni und Brh. gemeinsame Region.

<sup>3)</sup> Überhaupt sind Berührungen zwischen unsrer Stelle und VII, 97 zu bemerken. Zum nilaprstham, arusam der ersteren vgl. VII, 97, 6.

<sup>4)</sup> Wir werden den Brahman fur die ältere Zeit als den Priester zn verstehen haben, der später für gewöhnlich Brähmanäcchamsin heißt, in solenner Sprache aber als Brahman benannt wird (vgl. meine Rel. des Veda 396). Unter seinen Rezitationen finden sich viele Brhaspatitexte; so eben das Lied VII, 97 (Aśvalāyana Śr. VII, 9, 3). Vgl. noch Ait. Br. III, 50, 2; Strauß 51. Besteht zwischen ihm und dem Hotar von Haus aus der Unterschied, daß der Letztere

davon und nicht von einem an seine Stelle gebrachten Feuer ist V, 43, 12 die Rede. Nur bildlich wird jener sich setzende Priester als ein niedergesetztes Feuer aufgefaßt, wobei neben der sonst geläufigen Gleichung Brhaspati — Agni auch mitwirken mag, daß vom brähman- (VI, 16, 36), dem yajñå- das Verb dīdi- gebraucht wird (dīdivāṃsaṃ své dâme II, 2, 11 unsrer Stelle sehr ähnlich), ebenso von dem wohl als Nom. agentis gebrauchten yîr- X, 99, 11. So scheint mir der Vers V, 43, 12 — auch abgesehen von der Möglichkeit, daß er sich überhaupt vielmehr auf Agni bezieht — einen Beweis für Brhaspatis Wesen als ein konkretes Feuer schlechterdings nicht in sich zu schließen.

Mit Mond und Manenfeuer soll nach H. (v. m. 62 f.) auch Brhaspatis Beziehung zu den Angiras, "den mit Zauber und Beschwörung eng verbundenen" zusammenhängen. Aber diese Beziehung erklärt sich auch aus dem Wesen eines Herrn des bråhman- direkt, ohne den Umweg über den Mond. Und das Aussehen der ganzen Vorstellungsmasse entscheidet, meine ich, durchaus für diese Auffassung: der Herr des bråhman- an der Spitze ältester, vornehmster Inhaber des bråhman-, um mit den Kräften und Mitteln des bråhman- die Interessen des bråhman- gegen die feindlichen Mächte durchzusetzen — während auf der andern Seite vom Monde, vom Manenfeuer in allen diesen Zusammenhängen sich keine Spur findet 1).

Und das führt zu letzten das Brhaspatiproblem betreffenden Erwägungen. Neben dem, was die Texte enthalten, lohnt es sich auch zu beachten, was sie nicht enthalten. Wären denn nicht außer den zerstreuten nebensächlichen Indizien, die H. — m. E. ohne Grund — auf Mond<sup>2</sup>) und Manenfeuer deuten will, klarere zu erwarten? Etwa für die Mondvorstellung Hinweise auf Zunehmen und Abnehmen, auf Herrschaft über die Nacht, über die Monate? Und für das Südfeuer Hervortreten Brhaspatis in den auf dies Feuer bezüglichen Riten? Wie viel ist in den Texten

ukthá- (Preislieder), er aber bráhman- (Zauberlieder) vorzutragen hat? Haufiges Auftreten gerade des Terminus bráhman- in seinen Texten spricht vielleicht dafür. Doch wäre ein solcher alter Unterschied zwischen diesen Textkategorien offenbar auf dem Wege sich auszugleichen. Die Frage bedarf noch weiterer Untersuchung.

<sup>1)</sup> Es kommt übrigens m. E. bei den Angiras im Brhaspatimythus ganz überwiegend nicht darauf an, daß sie Manen sind. Wie sie mit B. zusammen die Kühe gewinnen, sind sie wohl vielmehr als lebende priesterliche Heroen vorgestellt. Darauf fällt dort das Gewicht, daß sie die Stammväter der Brahmanengeschlechter, oder vornehmster Brahmanengeschlechter sind.

<sup>2)</sup> Eher ließe sich von der Sonne sprechen: II, 24, 9; VI, 73, 3; VII, 97, 7; X, 67, 5; 68, 9. — Sonne und Mond: II, 24, 5; X, 68, 10.

von Brhaspati die Rede, wie viel vom Südfeuer! Aber H. selbst konstatiert (v. m. 62), daß "eine engere Beziehung B.s gerade zum Südfeuer, abgesehen von I, 18; X. 182, wo er mit Narasamsa identifiziert wird, nicht mehr unmittelbar erkennbar ist". Welche gebrechliche Stütze diese Beziehung zu Narāsamsa ist, soll unten gezeigt werden 1). Überhaupt aber — und hierauf ist besondres Gewicht zu legen - deckt sich Brhaspatis Tätigkeitssphäre nicht nur nicht mit der zum Südfeuer gehörenden, sondern fällt zum größten Teil aus ihr heraus. Wenn Brhaspati über Opfergesang, Litaneien, das Opfer im Allgemeinen herrscht, ist das doch ein andres Reich, als das des dämonenvertreibenden Südfeuers. Das bráhman-, wie er es hervorbringt, dem Priester verleiht, fördert, dürfen wir uns nicht vorstellen als in besonderen Beziehungen zum Südfeuer stehend. Soll Regenzauber wie der von X, 98 oder der Zauber für Anschirrung von Indras Rossen ("yunájmi te bráhmanā keśinā hári"; Cal.-Henry 385) etwas mit diesem Feuer zu tun haben? Der Zug des Unheimlichen, der von diesem Feuer unzertrennbar ist - man unterscheide diese Unheimlichkeit von Furchtbarkeit -, ist kein Grundzug von Brhaspatis Wesen, sondern tritt bei diesem höchstens in ganz begrenzter Geltung, in ganz bestimmtem Zusammenhang auf. -

Wir haben den Versuch geprüft, in der Betrachtung Brhaspatis von der "Untersuchung der Einzelheiten" zu einer andern "großen Linie" aufzusteigen, als der, die sich auf den ersten Blick mit überzeugender Bestimmtheit darbot. Es hat sich, meine ich, ergeben, daß der unbefangene Eindruck Recht behält. Der Versuch hinter dem Bilde, das er zeigt, eine andersgeartete Vorgeschichte zu enthüllen, ist mißlungen. Die Einzelheiten mit aller Sorgfalt zu betrachten erläßt sich die unsrerseits befürwortete Methode keineswegs. Aber sie versucht sie in der richtigen Perspektive zu sehen, zufällige Produkte momentaner poetischer Phantasieregungen abzusondern von den bleibenden Elementen, und diese zu betrachten als an der Stelle stehend, die sie zum Zentrum des Ganzen einnehmen — z. B. Brhaspatis Zusammenhang mit den Angiras als beruhend nicht auf der Mondvorstellung, sondern auf der brähman-Vorstellung —: wo dann die Auffassung des Einzelnen,

<sup>1)</sup> Nicht anders steht es mit dem Umstand (Hill. ebendas.), daß Brhaspatis irdischer Vertreter, der Brahman, im Opferritual unweit des Südfeuers seinen Platz haben soll. Der Brahman, den die Ritualtexte beschreiben, scheint dem ältesten Ritual noch nicht angehört zu haben. Und Caland-Henrys Karte des Opferplatzes (pl. IV) zeigt, daß er in nicht unerheblicher Entfernung vom Südfeuer saß.

die jedesmal durch die große Struktur der Vorstellungsmassen empfohlen wird, von seiten der Anhaltspunkte, welche das Detail der Texte liefert, die Bestätigung empfängt<sup>1</sup>), auf die von vornherein zu rechnen war.

Täusche ich mich oder steht jene, wie mir scheint, die Einzelheiten — oder in Wahrheit gewisse, teilweise imaginäre Einzelheiten — allzusehr in den Vordergrund rückende Methode im Zusammenhang mit der Einseitigkeit der zu weit gehenden Erwartung, fast überall Naturwesenheiten in den mythologischen Gebilden zu entdecken? Diese Erwartung, das Bedürfnis die Gestalt Brhaspatis "auf einem festeren Sockel" aufgebaut zu sehen als die Macht des brähman- ist (V. M. I, 408)²), läßt die nächstliegende Bedeutung eines solchen Gottes übersehen oder drängt sie in die zweite Linie zurück. Dafür treibt sie, alle Kraft an die Entdeckung von Spuren zu setzen, die zum Mond, zur Sonne, zum Feuer oder in andern derartigen Richtungen zu führen scheinen. Daß dann die frei umhergreifende Auslegung von Einzelheiten weitesten Spielraum verlangt und erhält, kann nicht überraschen.

#### Narāśamsa.

Auf den im Obigen (S. 206) berührten Gott oder Genius Narāśama komme ich nach meinen früheren Erörterungen und Hillebrandts Gegenbemerkungen<sup>3</sup>) noch einmal zurück. Mir scheint auch
dieser Gott denen zuzugehören, deren Wesen, wie bei Savitar und
Brhaspati, im Grunde schon der Name zu erkennen erlaubt. Indessen die Materialien, aus denen Bestätigung des durch den Namen
angezeigten Ergebnisses zu schöpfen ist, sind eigentümlich gelagert
und verlangen eingehende Diskussion. In ihr muß das Bemühen
seine Kraft beweisen, auch unscheinbaren Indizien der Texte Ergebnisse abzugewinnen, so daß doch die Konfrontierung unabhängiger Zeugnisse oder Zeugnisgruppen, die Konvergenz der Richtungen, in welche diese weisen, die Gefahr willkürlichen Fehl-

<sup>1)</sup> Auch in negativer Hinsicht. Bezüglich des Zusammenhangs von B. mit den Angiras: wo deuten da die Texte auf den Mond?

<sup>2)</sup> Man bemesse doch die Festigkeit, mit der sich diese Gestalt aufbaute, nach dem Denken und Fuhlen der Alten — der Vorfahren jener, die das brähman- zum Allwesen erhoben haben!

<sup>3)</sup> H. O., ZDMG. LIV, 49 ff. gegenüber V. M. II, 98 ff.; dann V. M. III, 445 ff.; v. m. 58 f. Meinen Aufsatz zitiere ich im folgenden mit Z. An manchen Stellen dort Gesagtes zu wiederholen konnte ich nicht vermeiden. Man sehe, teilweise wenigstens, im vorliegenden Aufsatz eine mit Rucksicht auf den erhobenen Widerspruch vorgenommene Neubearbeitung des ersten.

greifens ausschließt. Es soll versucht werden, das Funktionieren dieser Untersuchungstechnik zu veranschaulichen, die Ablehnung einer abweichenden, mir fehlerhaft scheinenden Arbeitsweise zu begründen. Zugleich wird sich Gelegenheit bieten, sachlich das früher über Naräsamsa Beigebrachte hier und da zu vervollständigen.

Was lehrt uns des Gottes Name?

Narāśamsa, durch unverdächtige Zeugnisse als narām śámsaerläutert1) (daneben Nrsamsa, auch kurzweg Samsa), stellt die Verbindung zweier Elemente dar, die - was zu konstatieren das Erste, Nächstliegende ist - auch außerhalb dieses Namens sehr häufig verbunden erscheinen: der Gen. naram, auch nynam, abhängig von sámsa-, oder das Adj. nárya- neben sámsa<sup>2</sup>), oder Formen des Verbs sams- mit nárah als Subjekt, oder das Partizip dieses Verbs als Beiwort dieses Substantivs; dazu dann, in etwas weiterem Kreise um diese zuvörderst uns wichtige Region gelagert, Wendungen, in denen entweder naråm von einem ungefähren Synonymum von śámsa- abhängt (úpastuti-, stóma-, vgl. auch nṛṇāṇ stutáh X, 93, 4), oder śámsa- einen andern Gen, bei sich hat, der dem narám entspricht (yájamānasya, sunvatá stuvatáh etc.) 3). merkt man nun weiter erstens, daß die Konfiguration dieser Stellen für Auffassung des naram als Gen. subjectivus entscheidet (nárah śamsanti und viel andres; siehe in Z), zweitens, daß die betreffenden "Männer" durch VII, 19, 9 als ukthasåsah interpretiert werden (ukthú- und das in Narāsamsas Namen enthaltene samsgehören ja auch stehend zusammen), und daß das eben angeführte yájamānasya etc. in dieselbe Sphäre führt: so ergibt sich als Resultat, daß der Wortsinn von nárāsámsa ist "der (feierliche, rituelle) Vortrag der Männer"4) bez. der Genius, der über diesem Vortrag

<sup>1)</sup> Diese Äquivalenz wird auch von Hill. offenbar anerkannt. Zum Grammatischen vgl. jetzt Wackernagel Ai. Gramm. II, 30. 248; Johansson Bidrag till Rigvedas tolkning 22.

<sup>2)</sup> Auch in freierem Spiel so, daß beides in verschiedenem Kasus steht, V, 41, 9.

<sup>3)</sup> Belege zu dem allen Z. 51 ff. Ich wiederhole sie hier nicht, aber ihr konkreter Eindruck ist wichtig, um dem hier Gesagten lebendige Farbe zu geben, seine Überzeugungskraft zu verstärken.

<sup>4)</sup> Dabei scheinen die "Männer" in einer gewissen Gegenüberstellung zu den Göttern gedacht, mit denen sie verkehren: III, 16,4; IX, 86, 42; vgl. I, 141, 6. — Für die Sphäre des priesterlichen Lobgesangs, um die es sich bei narám sámsahandelt, ist bezeichnend, daß neben diesem Ausdruck erscheint vandanesthäh, ukthä I, 173, 9; kārūdhāyāh, stutāh VI, 24, 2 (vgl. auch die Ausdrücke dort V. 1; wenn es da von Indra heißt arcatryò... nrbhya ukthaih, so ist das — man be-

regiert. Die Fülle der einander stützenden, ergänzenden, erläuternden Belege, bald einander wiederholend, bald in verschiedenster grammatischer Form immer denselben Inhalt variierend, läßt uns die Vorstellung der vedischen Poeten — eine Vorstellung, die einem für diese hervorragend wichtigen Vorstellungskreis angehört — mit einer Sicherheit erkennen, die, scheint mir, hinter den festesten Gewißheiten der Vedaexegese nicht zurücksteht.

Nun schließt sich mit Notwendigkeit die Frage an: daß dieser Wortsinn des Namens das Wesen des Gottes ausdrückt, wird es durch das, was die Texte über dies Wesen erzählen, bestätigt?

Unter den Texten stehen als kompakte Gruppe voran die Āprīhymnen, in denen bekanntlich an fester Stelle die Anrufung des Narāśaṃsa wechselnd, gelegentlich auch kumuliert, mit der des Tanūnapāt erscheint. Diese Texte nun zeigen uns Narāśaṃsa, wie ich schon früher (Z. 53) bemerkte, als "einen Gott, der in der Sphäre des Opfers sein Wesen treibt¹). Er ist ein kaví- V, 5, 2, honigzüngig I, 13, 3; er macht den Göttern das Opfer námasā mundgerecht X, 70, 2; er ergießt dreimal des Tages (d. h. doch wohl bei den drei Savana) Honig über das Opfer I, 142, 3. "Es ist klar, wie genau das alles zu einem Genius der sakralen Rezitation paßt²). Ich füge hinzu, daß auch die wiederholt mit N. verknüpfte Vorstellung des Honigs sich in dies Bild gut einfügt. Honigsüße wird dem heiligen Spruch mit Vorliebe zugeschrieben³). N.s Amt ist es, die zu verbreiten.

denke die Zusammengehörigkeit von  $ukth\acute{a}$ - und  $\acute{s}ams$ - — geradezu eine Interpretation von  $nar\acute{a}m$   $\acute{s}\acute{a}msa$ -).

<sup>1)</sup> Als Beleg kann ich z. B. mádhvā yajñám mimikṣati I, 142, 3 hinzufugen. Ähnlich V, 5, 2. Vgl. auch prati ... mimānah ... yajñasya dhāma Kāth. XXXVIII, 6.

<sup>2)</sup> So heißt es denn auch von dem ungefähren Äquivalent des N., Tanūnapāt: mánmāni dhībhír utá yajīám ṛndhán X, 110, 2.

<sup>3)</sup> Ich hebe hervor prnáktu mádhvā sám imá vácāmsi IV, 38, 10; mádhvah ksaranti dhītáyah VIII, 50, 4; yád dha vípro mádhu chandó bhánati VI, 11, 3; mádhumad bz. mádhumattamam vácah I, 78, 5; V, 11, 5 (dazu VIII, 8, 11 das Verb ásamsīt, zur Vorstellung des Nar. passend); das Kompos. mádhuvacas-; weiter die Nachweisungen der Konkordanz unter madhumatīm, madhu vakṣyāmi. Wenn der Gott mádhujihva- heißt, deutet die "Zunge" offenbar auf süße Rede; vgl. die Angaben der Konkordanz unter jihvā me; Av. I, 34, 2. 3. — Wenn von der Tatigkeit des Gottes das Verb aɔj- gebraucht wird (II, 3, 2; ebenso bei seinem Doppelgänger Tanūnapāt I, 188, 2), vergleiche man aus dem letztangefuhrten Lied I, 188, 11 agnír . . gāyatréna sám ajyate und besonders VI, 69, 3 sám vām añjantv aktúbhir matīnām sám stómāsah śasyámānāsa ukthaíh: da haben wir die Vorstellungen des Salbens, des heiligen Textes, des an Narāśamsa erinnernden śamsbei einander. Nach alledem ist die Bedeutung des Honigs und des Salbens bei N. wohl klar.

Außerhalb der Aprihymnen weiter ist wohl die wichtigste Narāsamsastelle des Rv. X, 57, 3 máno nv á huvāmahe nārāśamséna sómena pitrnám ca mánmabhih: die Zurückrufung der Seele eines Schwerkranken, die sich ins Jenseits zu entfernen droht. Hier treffen wir zuerst auf die Verbindung, die uns dann weiterhin näher beschäftigen wird, des N. mit den pitarah. Fragen wir uns im voraus, welche Möglichkeit für die Verknüpfung der Vorstellungen eines Genius ritueller Rezitation und der Manen gegeben scheint1), drängt sich wohl auf, daß es sich um die Manen insofern handeln wird, als diese Erfinder oder Ausüber solcher Rezitation und deshalb mit Narāśamsa verbündet waren<sup>2</sup>). Eine Probe auf die Richtigkeit dieser Erwägung liegt nun darin, daß im besprochenen Verse es nicht schlechthin heißt pitibhih, sondern pitrnám mánmabhih: d. h. es wird eben die Seite am Wesen der pitárah hervorgehoben — oder auch es werden eben die pitárah hervorgehoben, an welchen die Seite zur Erscheinung kommt --, die gerade mit Narāśamsa in seiner hier vertretenen Auffassung harmoniert. Denn das manman- der Väter ist doch wohl nichts sehr andres als ihre rituelle poetische Produktion, vgl. mánma śamsi II, 4, 8, matih . . śasyámānā III, 39, 13). Der Zauberpriester, der X, 57 redet, will den Kranken ans Leben fesseln durch die magische Kraft, welche die Vorfahren in ihrem Soma und ihren Liedern, von Naräsamsa begnadet, angesammelt haben. So preist VIII, 41, 2 der Dichter, wörtlich gleich X, 57, 3, den Varuna pitrnám . . mánmabhih, wo dann das sogleich folgende, mit mánmabhih parallele prásastibhih an die Vorstellungssphäre des Narāśamsa anklingt; und X, 78, 3 werden die Marut gerühmt als pitrnām ná sámsāh surātáyah4): auch hier das an Narāsamsa anklingende Schlagwort śámsa- mit den Manen in einem Zusammenhang, welcher genau der durch unsre Untersuchung angezeigten Richtung entspricht.

Nun sehen wir weiter diese Rv. X, 57, 3 auftretende, bisher

<sup>1)</sup> V.M. II, 106 wird gesagt: "Ein "Lobpreis der Menschen" ist für einen Todes- oder Manengott... eine unverstandliche Bezeichnung". Es braucht sich ja nicht direkt um einen "Todes- oder Manengott" zu handeln, sondern nur um einen Gott, der zu den Manen in einer speziellen, eben von uns zu ermittelnden Beziehung steht. Dann aber ist jene Unverständlichkeit wohl zu rasch behauptet.

<sup>2)</sup> Die vedischen Theologen liebten es ja, die Toten nach den rituellen Leistungen, die sie im Leben vollbracht hatten, zu charakterisieren.

<sup>3)</sup> Siehe das schon Z. 56 Bemerkte.

<sup>4)</sup> Vgl. dazu ebenfalis von den Maruts II, 34, 6 narám ná sámsah Z. 56 A. 1.

durch die Lagerung rgvedischer Materialien erläuterte Verbindung von Nar. mit den Manen in den jüngeren vedischen Texten wiederkehren. Es handelt sich um die Zeremonie der Nārāśamsa-Somabecher, die an bestimmter Stelle des Somaopfers den Manen gewidnet werden 1). Auch hier erscheint, wie ich schon früher zeigte 2), an den Manen in einer Reihe von Ausdrücken der betreffenden Formeln eben der unsre bisherigen Ergebnisse augenfällig bestätigende Zug, daß sie der Gabe priesterlicher Dichtung teilhaftig waren. Wenn es heißt: narāśamsapītasya te deva soma mativida ūmaih (resp. ūrraih, kāryaih) pitrbhir bhakṣitasya, so haben wir hier die Elemente Narāsamsa, Soma, pitárah und mati- auf das genaueste so wie in X. 57, 3 (dort nur für mati- manman-) beisammen. Und wenn hier Soma eben als mativid- gefeiert wird, so weist das darauf hin, daß von den Vätern als den Inhabern sakraler Dichtung die Rede ist: die wird von Soma inspiriert3). In der Fassung von Ts. III, 2, 5, 2-3 ist der Soma des betreffenden Ritus nárāsámsapīta-, pitrpīta: der Trank, der die Dichter begeistert, ist zuerst vom himmlischen Vertreter geistlichen Dichtens, dann von den priesterlichen Ahnherren getrunken worden. Und wenn dann der Nachkomme jener Ahnen den Soma in dieser Gestalt anruft, bedeutet das wohl, daß er für sich selbst das von den Vorfahren überkommene geistliche Erbteil in Anspruch nimmt4): offenbar unter speziellem Mitklingen des Wunsches, so Nebenbuhlern gegenüber sich die abhisti- zu sichern 5).

<sup>1)</sup> Z. 54 f.; H.O., IF. XXXI, 139; dort weitere Literatur.

<sup>2)</sup> Z. 55 f.

<sup>3)</sup> Soma ist ja pitá matīnām ásamaṣṭakāvyaḥ IX, 76, 4, janitā matīnām IX, 96, 5. Von ihm heißt es ayám me pītá úd iyarti vácam ayám manīṣām uśatím ajīgaḥ VI, 47, 3. Ahnliches bekanntlich sehr haufig.

<sup>4)</sup> Fällt von diesen Vorstellungen her Licht auf den so dunkeln Tanūnapāt? Die an ihn und die an Narāśamsa gerichteten Verse der Aprīlieder legen beiden so ähnliche Bestimmungen bei, daß man geneigt sein wird, hier eine Dublette derselben, mindestens ungefähr derselben Gestalt anzunehmen. Ist der Gott "Leiblicher Nachkomme" also vielleicht als der Wahrer der Kontinuität zwischen Vorfahren und Nachkommen, in diesem Fall als der Verbürger der von den Vorfahren überkommenen geistig-sakralen Erbschaft aufzufassen? Ist es Zufall, daß im Avesta xšahrōnaptar-, das Beiwort des Nairyōsanha, ebenfalls das Element napāt- enthält: Uberführung der betreffenden Vorstellung ins Gebiet des kṣatra-(vgl. unten S. 217 A. 5)?

<sup>5)</sup> Über die spezielle Geltung des abhisti-Motivs im Zusammenhang mit Narā-samsa und überhaupt śámsa- vgl. Z. 52 A. 3 (lies dort I, 173, 9 statt I, 173, 8; hinzugefügt werden kann Verweisung auf I, 94, 8; 178, 4; II, 26, 1). — Man bemerke, daß X, 93, 11 der śámsa-, welchen dort der Gott abhistaye schützen soll, durch v. 12 stómam . . . nṛṇám an narám śámsa- angeschlossen wird. Wie das

Wie Narāsamsa mit den Manen als den alten Inhabern der Brahmanenwürde und priesterlichen Dichtkunst zusammenhängt, so gilt Ähnliches, wie oben (S. 198) besprochen, von Brhaspati. Damit werden wir zum Rgveda zurück und zu bisher noch nicht berührten Materialien dieses Veda über Narāsamsa geführt. Es ist wohl kein Zufall, daß dort I, 106, 3-5 Narāśamsa zwischen den pitárah und Brhaspati angerufen wird; vielleicht auch mit besonderer Absicht werden da, in Hindeutung eben auf die hier besprochenen Zusammenhänge, die pitárah als supravācanāh charakterisiert 1). Besonders sichtbar aber tritt die Verwandtschaft von Narāsamsa und Brhaspati in den Liedern I, 18 und X, 182 hervor. in denen beide Götter in engster Verbindung mit einander angerufen werden. Fragen wir nach dem Motiv dieser Zusammenstellung? Wir haben keine Schwierigkeit es aus dem Rgveda selbst herauszulesen. Das Brhaspatilied II, 26 hebt an riúr ic chámso vanavad vanusyatáh. In andern Brhaspatiliedern heißt es ukthám indraya śámsan; rtám śámsan tah X, 67, 1. 2, und beten die suśámsāh, durch ihre matí- den duhśámsa- zu überwinden ("tráyā .. bṛhaspate .. yujā) II, 23, 10°). Speziell aber von den beiden hier in Rede stehenden, Brhaspati und Narāśamsa zusammenstellenden Hymnen betet der eine um Abwehr des śámsaáraruşah I, 18, 33); im andern wird Brhaspati angerufen púnar neşad aghá śam sāya mánma4) X, 182, 1, und tritt neben einem Gebet gegen die brahmadvişah (V. 3) in dem Vers für Vers wiederholten Refrain ein solches gegen die ás asti- auf 5). So sehen wir

alles auf die Rivalität mit Konkurrenten hinblickt, wird auch durch das vispar-dhasah I, 173, 10 (neben svabhisṭáyah V. 9), vivāci I, 178, 4 angezeigt. — Nicht sehr weit von diesem Konkurrenzmotiv abzuliegen scheint der Zusammenhang der Narāśaṃsazeremonie beim Somaopfer mit der Verteilung der Dakṣiṇās, s. Kāṭh. VI, 6 p. 55, 17; Caland-Henry 289 f.

<sup>1)</sup> Das Wort heißt vielleicht nicht nur: wem schönes praväcanam gilt, sondern auch: wer sich auf schönes pr. versteht (?).

<sup>2)</sup> Hier sei aus den jungeren Veden die oft zitierte Formel brhaspátir ukthāmadāni śaṃ s iṣat (Ts. III, 3, 2, 1 etc.) angeschlossen.

<sup>3)</sup> Dazu positiv, im selben Vorstellungskreis verbleibend,  $dh\bar{n}am$  yógam, hótrā (V. 7. 8).

<sup>4)</sup> Man beachte dies mánma, das wir oben (S. 213) als in den Vorstellungskreis von Narāśaṃsa gehörig kennen gelernt haben.

<sup>5)</sup> Aus diesem Lied hebe ich noch besonders die Worte hervor nárāsámso no 'vatu prayājé. Die Aprīlieder, in denen die stehende Anrufung des N. erscheint, gehören ja dem Ritual der Prayājas an. Die Stellung der eben angeführten Worte in X, 182 enthält ein Indizium über das leitende Motiv dieses Prayāja.

beständig die Wortgruppe von śaṃs-, mit Bṛhaspati oder mit Bṛhaspati und Narāśaṃsa in Beziehung tretend, den Schlüssel zum Zusammenhang der beiden Götter geben. Man kann sich noch auf folgende Stellen berufen: śáṃsad ukthéndrāya bráhma várdhanaṃ yáthásat VI, 23, 5; ukthá bráhma ca śáṃsyā VIII, 63, 2; imā bráhma śasyámānāni X, 66, 12; imā bráhma ... śaṃsi X, 148, 4¹) — durchweg finden wir da das Motiv des Brahmaṇaspati und das des Narāśaṃsa mit einander verbunden.

Ist es nach alldem zuviel gesagt, daß zahlreiche Gruppen in einander greifender, sich gegenseitig sichernder Zeugnisse unsre Untersuchung auf eine breite Basis stellend bestätigen, daß die vedischen Autoren dem Narāśaṃsa die Wesenheit beilegten, die auf Grund seines Namens und dessen Stellung im vedischen Sprachgebrauch eben erwartet werden mußte²)? —

Ich wende mich nun, nachdem ich den mir als gefordert erscheinenden Gang der Untersuchung aufgewiesen habe, dazu, die Basis zu prüfen, auf die Hillebrandt seinerseits jene stellt. Vielfach wird dabei fühlbar werden, daß sich die bei Brhaspati zu beobachtende Konstellation wiederholt: die auf die liturgische Bedeutung und Wirksamkeit des Gottes hinweisenden Züge finden nicht die gebührende Beachtung, während die Tendenz eine Naturwesenheit in ihm zu erkennen dazu treibt unsicherste Spuren, die in dieser Richtung führen könnten, aufzusuchen und aus ihnen herauszudeuten, was in ihnen nun einmal nicht liegt.

"Ein wesentlicher Faktor in meiner Deutung", sagt er (V.M. III, 445), "ist der iranische Nairyōsanha gewesen. Wie man seinen Namen auch etymologisch deute, seinem Wesen nach ist er ein Feuergott". Eine Anzahl von Iranisten werden als Zeugen hierüber angerufen, von Spiegel bis Gray. Was sagt der Letztge-

<sup>1)</sup> Auch an den Priesternamen brāhmaṇācchaṃsin- läßt sich hier erinnern, 2) Auf das Wesen der Nārāśaṃsī-Verse (Z. 56 f.; vgl. V. M. II, 100 f.; III. 449 A. 3) wili ich in diesem Zusammenhang nicht eingehender zurückkommen. Hill. meint, daß der Terminus dem Manenkult angehört; jene Texte seien als nār. erst benannt worden vom Standpunkt derer aus, welche auf die darin besungenen Fürsten als auf Verstorbene zurückblickten. Aber Av. XX, 127, 1, weiter Kāṭhaka XI, 5 p. 150, 2 mit Beziehung auf Rv. I, 125, 4 (wo doch von keinen Verstorbenen die Rede ist) steht der Ansicht H.s entgegen. — Auch darin kann ich ihm nicht beitreten, daß diese Verse als anṛta deshalb bezeichnet worden seien, weil sie dem Manenkult angehört hätten. Denn als anṛta- werden zugleich mit den nār. auch die gāthāh charakterisiert (Kāṭh. XIV, 5, p. 205, 2), die mit Verstorbenen schwerlich zu tun hatten. Es wird also doch wohl dabei bleiben, daß man diesen poetischen Produkten Verlogenheit vorwarf.

nannte? Er konstatiert, daß N. "is connected most closely with the Fire", und daß Yasna 17,11 nach fünf Feuern er genannt wird, who forms, as it were 1, the sixth". Das schließt doch eine gewisse Reserve in sich, die Gray dann allerdings fallen läßt. indem er sich geneigt erklärt "to regard N. as a divinity of fire"2). Wenn man nun statt dieser Zeugen das Awesta selbst befragt. wird man beachten, daß die Yasnastelle jedem der fünf Feuer das Beiwort ātrəm gibt, dem Nairyosanha nicht3). So wird auch im Bundahiš von den fünf Feuern gesprochen, nicht von sechs; in Bezug auf N. aber bemerkt Darmesteter4): "Le Bundahish ne le comprend pas dans son énumération et l'Avesta même ne lui donne pas le nom de feu". Daß dieser Genius seine scharfumrissene Gestalt nicht von indoiranischer Zeit bis zum Awesta bewahrt hat, wird nicht befremden. Aber in den unbestimmten Zügen, die sich an diesem Boten des Ahura Mazda erkennen lassen 5), in seiner Benachbartheit mit den Feuern, denen er doch selbst nicht zugehört, kann ich in der Tat nichts entdecken. was den im Obigen gewonnenen Resultaten widerspräche oder was, läge wirklich ein Widerspruch vor, die Erkenntnisse erschüttern könnte, welche über den vedischen Gott aus dem Veda herzuleiten sind. Die sehr deutlichen Daten, die in dieser doch wohl zunächst in Betracht kommenden Quelle dicht um Namen und Gestalt des Narāśamsa ge-

<sup>1)</sup> Von mir gesperrt.

<sup>2)</sup> Arch. für Rel. III, 48.

<sup>3)</sup> Hill. spricht wiederholt von Nair.s "Stellung inmitten der anderen Namen des Feuers Ys. 17, 11" (V. M. II, 106 f.; III, 445). Nicht inmitten, sondern hinter jenen Namen. Und die Form, in der H. das Aussehen der Stelle beschreibt, erweckt durch das Hinweggehen über das Fehlen des sonst gebrauchten Beiworts "Feuer" gerade bei Nair. eine falsche Vorstellung von seiner Annäherung an die Feuer.

<sup>4)</sup> Le Zend-Avesta I, 151. S. dort überhaupt den ganzen Aufsatz "Les Feux".

<sup>5)</sup> Unter ihnen hebe ich sein Auftreten zusammen mit den Seelen der Frommen hervor (Vd. 19, 34). Das könnte sich, wie schon Hillebrandt (V. M. II, 107) bemerkt hat, der Gemeinschaft Naräsamsas und der pitarah vergleichen. Doch glaube ich eher, daß Nairy. dort wegen seiner Eigenschaft als Bote des Ahura Mazda erscheint, vgl. Vd. 22, 7 (an dieser Stelle findet sich das zugehörige Verb sanhöis, sanhat). Die Erwägung des Gebrauchs von nairya- und sanhaim Awesta spricht dafür, daß der Sinn des Kompositums sich hier aus der im Veda dafür in Betracht kommenden sakralen Sphäre herausgeschoben hat und es sich um "männliche (mannhafte) Rede" handelt (vgl. Bartholomae Wörterbuch 1055; dieselbe Abweichung der Nuance auch im Veda da, wo nárya-, nicht narám steht? Man beachte den regelmäßigen Sinn von nárya-). Daß in dieser Verbindung der Vorstellungen "Mann" und "Rede" das "Mann" auf den Redenden geht, nicht auf den, von dem die Rede ist, bestätigt das Awesta.

lagert sind: sie haben uns den Weg zu zeigen. Nicht eine außerindische Gottesgestalt, bei der die Unausgeprägtheit, in welcher sie uns vorliegt, sich mit ihrer weiten, allen möglichen Störungen oder Neubildungen Raum gebenden Entfernung vom Veda vereinigt, ihren Wert für unsre Untersuchung herabzudrücken.

Eine gewisse Nachbarschaft mit dem Feuer kann nun freilich auch dem vedischen Narāsamsa zugeschrieben werden: und sie ist es, auf die sich Hillebrandt besonders stützt, die er aber in seiner Erklärung von N. als Namen und Gottheit des Manenfeuers meines Erachtens durchaus überspannt und zugleich in falscher Richtung spezialisiert. Agni der Hotarpriester<sup>1</sup>), der Gott heiliger Weisheit, der Besitzer der jihrå mådhumatī (III, 57, 5) u. s. w. steht natürlich Narasamsa dem mádhujihva- (I, 13, 3) nah, wie wir gesehen haben, daß er dem Brhaspati nah steht<sup>2</sup>). Bei der Neigung mancher Sänger ihn mit Reihen andrer Götter zu identifizieren. kann es nicht befremden, wenn III, 29, 11 gesagt wird: "Tanunapat wird er (Agni), der asurische Fruchtkeim, genannt; Narāśamsa wird er, wenn er geboren wird; Mātariśvan, wenn er in der Mutter sich gebildet hat; des Vāta (Windes) Strömen wurde er in seinem Lauf<sup>43</sup>). Das klingt nicht anders, als wenn es in II, 1 heißt: Du, Agni, bist Indra; du bist Vișnu; du gibst als Tvastar dem Verehrer Heldenreichtum, und so fort; oder V, 3, 1: "Du, Agni, bist Varuna, wenn du geboren wirst; du bist Mitra, wenn man dich entflammt hat"; oder Satap. Br. II, 3, 2, 9 ff.: Wenn er (Agni) zuerst mit Brennholz entflammt wird, wird er Rudra. Wenn er heller aufzuflammen anfängt, wird er Varuna. Wenn er voll aufflammt, wird er Indra u. s. w. 4). Autoren, die so reden, lehren doch nicht Mythologie in unserm Sinn 5)!

<sup>1)</sup> Der Hotar steht ja in spezieller Beziehung zu sams-

<sup>2)</sup> Ist nicht in dem oben besprochenen Lied X, 182, dessen drei Verse durch den Refrain sehr entschieden parallelisiert werden, nach dem Vers an Brhaspati und dem an Narāśaṃsa der dritte an Agni gerichtet (tápurmūrdhā, vgl. VII, 3, 1)? Sicher ist das freilich nicht.

<sup>3)</sup> Ich meine, daß in dem Vers vier Satzchen vorliegen (in jedem Pāda eins), nicht drei (Hillebrandt, Lieder des Rv. 11, vgl. V.M. II, 152).

<sup>4)</sup> Im Einzelnen ware zu III, 29, 11 noch zu bemerken, daß offenbar die Vorliebe fur Phantasien über Agnis Geburt das erste Sätzchen hervorgerufen hat; der Name Tanūnapāt gab sich leicht zur Ausdeutung auf einen garbha- her. Dann schloß sich leicht ein Satz über den Doppelganger des Tan., Narāśamsa, an: da trat dann, in naheliegendem Fortschritt, für die Embryoschaft das Geborenwerden ein. Die Wortspiele im dritten und vierten Satz (im vierten sårgah und sårīmani) sind klar.

<sup>5)</sup> V. M. III, 446 heißt es: "III, 29 ist keineswegs ein mystisches oder von

Dem eben besprochenen Vers III. 29. 11 steht dann noch der Aprīvers Vs. XXVII, 13 (und Parallelstellen) an der Seite: mádhvā yajñám naksase prinānó nárāsámso agne (dafür einige Texte, auf dasselbe herauskommend, naksati . . agnih; weiter, wohl als Kontamination zu beurteilen, naksati . . agne). Aber man beachte doch. daß wir es hier mit einem jungen Aprīlied zu tun haben und zwar mit einem für den Ritus der Agnischichtung verfaßten, das deshalb besonders dazu neigt, die Vorstellung gerade des Agni hervorzukehren1), annähernd wie das Aprilied Rv. IX, 5 es mit der Vorstellung des Pavamāna tut2). Benennt derselbe Aprīvers den Agni-Narāsamsa dann weiter in Anlehnung an Rv. X, 149, 4 als savitā viśvāvārah, so sieht man, daß der Verfasser nicht an Schwerfälligkeit litt. Wir müßten unsrerseits daran leiden, um in dieser Äußerung des jungen Aprīliedes ein ernsthaftes Zeugnis für etwas zu finden, das uns die alten Aprilieder nicht lehren.

Hill. nun freilich glaubt auch den alten die Erkenntnis von Narāsamsas Agninatur entnehmen zu können. "Wo bleiben denn aber", so wendet er sich gegen mich (V. M. III, 447), "die Aprīlieder II, 3 u. s. w., in denen N. nicht unmittelbar vor Barhis etc. steht<sup>3</sup>), sondern mitten zwischen zwei Agniversen? Es ist unmöglich zu verkennen, daß in ihnen N. keine Abstraktion des Liedes', sondern ein Name, eine Form des Feuers ist". Die Aprīlieder richten sich, wie allbekannt, Vers für Vers an einzelne beim Opfer wirksame Götter oder Genien: an den vornehmsten unter ihnen. Agni in mehreren Gestalten (als samiddha, als īdua ilita ilenya, häufig an ihn auch in Verbindung mit dem Leitmotiv des Schlußverses  $sv\bar{a}h\bar{a}$ ), dann an das Barhis, an Nacht und Morgenröte, an den Baum des Yūpa etc. Da hat nun der Narāśamsavers (oder der an Tanunapat, oder zwei Verse an beide) seine feste Stelle zwischen dem an Agni samiddha und Agni ilita. Daraus soll bei der von Vers zu Vers wechselnden Zuteilung dieser An-

Identifikationslust erfülltes Lied, dessen Angaben wir gar keinen Wert beimessen dürften". Daß solche Spiele der Identifikationen gleich das ganze Lied erfüllten, können wir doch nicht erwarten; phantasiereich genug aber ist dieses, und für darin begegnende Äußerungen wie die in Rede stehenden scheint mir das Wort "Angaben" reichlich positiv. V. M. II, 101 f. fand Hill., unser Vers sei wenig geeignet, uns zur Einsicht (über Nar.) zu verhelfen.

<sup>1)</sup> Satap. Br. VI, 2, 1, 33 läßt das Lied von Agni selbst "geschaut" sein.

<sup>2)</sup> Ein andres der jüngeren Aprīlieder identifiziert Narāsamsa mit Indra, noch ein andres setzt an seine Stelle das Opferroß (Vs. XXVIII, 19; XXIX, 2).

<sup>3)</sup> Wo steht er so? frage ich.

rufungen folgen, daß auch dieser mittlere Vers einer Form des Agni zugehöre? Ich schließe umgekehrt. Der vorangehende und der folgende Vers nennt in allen Apriliedern des Rv. fast immer ausdrücklich den Agni¹); der in der Mitte stehende (oder die beiden in der Mitte stehenden) tut es nie²). Also handelt es sich um eine Gottheit, die für die Liedverfasser von Agni verschieden war, so gut wie hinterher das Barhis oder die göttlichen Tore. Inwiefern ein Genius des an die Götter gerichteten Preises nicht auf das allerbeste an diese Stelle passen soll, ist mir unerfindlich.

Hill. bestimmt nun seine Gleichung zwischen Agni und Narasamsa näher dahin, daß an das Manenfeuer (daksināgni) zu denken sei. "Zu diesem Manenfeuer steht Agni Nar. resp. das Adj. nārāśamsa noch mehrfach in Beziehung" (V. M. II, 104); bezeugt ist "die Verbindung der Nārāśaṃsabecher mit den Manen und dem Daksinafeuer" (III, 449). Dies Feuer und der mit ihm (nach Hill.) zusammengehörige Mondgott soll die Erklärung für den Zusammenhang von N. und Brhaspati abgeben. Die Beziehung zu den Manen nun haben wir oben aus Nar.s Wesen auf unserm Weg abgeleitet. Ich suche aber unter den von Hill. beigebrachten Materialien über die Nārāśamsabecher vergeblich nach Hindeutungen auf das Manen feuer. Die Becher werden havirdhanayoh, speziell unter dem südlichen Havirdhanawagen niedergesetzt: Caland-Henrys Karte des Somaopferplatzes zeigt wieder (vgl. oben S. 209), daß diese Stelle vom Daksinagni recht entfernt ist. Jenes Feuer kommt im Kreis der Narāsamsa-Materialien, so viel ich finde, nur einmal vor: beim Manenopfer vollzieht man nach Śankhayana Śr. III. 17, 3 (V. M. II, 100), ähnlich nach dem Kāthakasūtra (Caland, Ai. Ahnencult 214) ein Upasthana für dieses Feuer mit Rv. X, 57, 3-5, von welchen Versen der erste die Worte nārāśaṃséna sómena enthält. Das ist alles. Daß daraus nicht auf Nar. als jenes Feuer selbst oder als dessen Gottheit geschlossen werden kann, ist wohl klar. Um so mehr als einerseits die Beziehung zwischen diesem Ritus und eben diesem Vers offenbar sekundär ist 3). Und andrerseits tritt sie in den Ritualtexten entfernt nicht mit der Konstanz

<sup>1)</sup> Ausgenommen selbstverständlich IX, 5. Und I, 188, 1; X, 110, 1 wird Agni ohne Setzung dieses Worts doch unzweideutig angeredet.

<sup>2)</sup> III, 4, 2 bildet natürlich keine wirkliche Ausnahme.

<sup>3)</sup> Nach Hill. (II, 100) wären "die Worte dieses mit der rituellen Praxis in Übereinstimmung stehenden Verses von ausschlaggebender Bedeutung". Die Umgebung des Verses im Rv. zeigt, daß er für Zurückrufung der Seele eines Schwerkranken gedichtet ist. Die Verwendung bei Sänkhäyana ist eine andre.

auf, die wir erwarten würden, bestände ein solcher Zusammenhang zwischen Narāsamsa und Manenfeuer in der Tat. patha Br. II, 6, 1, 39 (= Kāty. Śr. V, 9, 22) wird der in Rede stehende Vers vielmehr beim Upasthana des Garhapatyafeuers gebraucht, vgl. auch Lätyäyana V, 2, 11, wo dicht daneben in Sūtra 12 für die Verehrung des Daksinagni ein andrer Vers vorgeschrieben wird1). Über das alles wird man sich sagen (vgl. das oben S. 208 über Brhaspati Bemerkte), daß Narāśamsas Manenfeuernatur, um glaublich zu sein, sich doch im Ritual ganz anders kundgeben müßte als in einem solchen flüchtigen Zuge. Würde nicht beispielsweise beim Ritus der Feueranlegung da, wo es sich um das südliche Feuer handelt, in aller Deutlichkeit Narāsamsa als dessen Schutzherr hervortreten<sup>2</sup>)? Weiter: wenn, wie Hillebrandt lehrt, Vaisvanara das Ahavanīyafeuer ist, wäre nicht zu erwarten, daß entsprechend der Trias der Feuer Vaisvanara und Narasamsa zusammen mit einem Dritten als dem Repräsentanten des Gärhapatya in stehender Verbindung erschienen? Die Überlieferung benennt die drei Feuer als atharva, narya, śamsya (Vs. III, 37; Apast. Śr. V, 18, 2, vgl. Śat. Br. II, 4, 1, 4. 5 etc.): ist es nicht bemerkenswert, daß die Namen narya und śamsya, die an Narāsamsa denken lassen könnten, gerade den andern Feuern, nicht dem südlichen beigelegt werden? Auch eine anderweitige Nomenclatur der Feuer (Indra für den Ahavanīya, Yama für den Garhapatya, Nada Naisidha für das Manenfeuer, Satap. Br. II, 3, 2, 1 f.) geht an der Benennung Narāśamsa vorüber.

Ich erwähne noch, um vollständig zu sein, daß Hill. (V. M. II, 104; III, 447) als eine Stütze seiner Ansicht folgenden Zug betrachtet und bei mir die Stellungnahme zu ihm vermißt: Naräsamsa wird als trisīrsan-şadakṣa- beschrieben; so läßt sich H. auf Viśvarūpa Tvāṣṭra, damit dann nach den V. M. I, 531 ff. vorgetragenen Kombinationen auf den Mond, also, wenn man will, in eine gewisse Nähe des Manenfeuers führen. Jene Beschreibung des N.

<sup>1)</sup> Ich verweise noch auf Caland, Ai. Ahnencult 13. An sich ist es leicht begreiflich, daß man den Vers máno nv á hurāmahe, der ja die pitárah erwähnt, in den Ritus des Zurückrufens des eignen mánah von der gefährlichen Berührung mit jenen hineingesetzt hat, und daß dieser Vers dann von Manchen neben dem den pitárah eignen Feuer rezitiert wurde.

<sup>2)</sup> Auch hätte man wohl überhaupt, wie mir scheint, die spezielle Anrufung gerade des Manen- und Zauberfeuers inmitten der dem Götterkult angehörigen Aprilitanei als etwas recht Auffälliges zu beurteilen. Ich erinnere an das oben S. 209 über das Manenfeuer und Brhaspati Gesagte.

nun steht in einer jungvedischen Formel 1); ich würde sie, solange sie an den alten kompakten Überlieferungsmassen keinen Halt findet, der Spreu zerstreuter, belangloser Einfälle zurechnen, die in den großen vedischen Spreuhaufen so überreichlich anzutreffen ist. Da die Frage einmal aufgeworfen ist, sei bemerkt, daß ein gewisser Zusammenhang mit anderweitigen Daten vielleicht doch vorhanden ist. Die Zahl drei begegnet auch sonst in Verbindung mit Narāsamsa. Er waltet des Opfers trír á diváh I, 142, 3, womit zusammenzustellen scheint, daß die Götter sein Alter Ego Tanūnapāt trir áhann āyájante III, 4, 22). Vermutlich blickt das auf die drei Savana hin. Und eine Gliederung der Tätigkeit Narāśamsas oder des narám śámsa- nach den drei Savana könnte auch aus II, 34, 6 hervorgehen narám ná sámsah sávanāni gantana: man betrachte diese Stelle im Licht der Brähmanaäußerungen über die auf die drei Savana sich verteilende näräsamsapaikti- Kath. XXIX. 1. p. 167, 13 f. etc. So mag - ich lege auf diese Vermutung kein Gewicht - N., dreiköpfig" in dem Sinn genannt sein, daß zu jedem Savana ein Kopf gehört<sup>3</sup>). Ob der Verfasser der betreffenden Formel dann eben nur etwa in der Erinnerung an X, 99, 6 weiter erwogen hat, daß an drei Köpfen sechs Augen sitzen müssen, oder ob irgend ein bestimmterer Gedanke (an die Doppeltheit der Hotarund Udgātartätigkeit? an die ubhā śámsā náryā I, 185, 9?) von der Drei zur Sechs geführt hat, werden wir uns, fürchte ich, resignieren müssen, wie so viel andres gleich Erhebliches, nicht zu wissen 4). —

Ich rekapituliere. Was sind die Materialien und Anhaltspunkte, denen hier für das Naräsamsaproblem die entscheidende Bedeutung zuerkannt wird? Zuvörderst eine außerindische Gestalt, von deren alten Umrissen auf dem Weg vom gemeinsamen Ursprung bis dahin, wo wir sie in Iran vorfinden, kaum viel übrig geblieben ist. Auf dem Felde der indischen Überlieferung selbst sodann die Beobachtung losen Nebeneinanderstehens des einen und des andern,

<sup>1)</sup> S. die Konkordanz unter devo narāśamsas triśīrṣā.

<sup>2)</sup> Daß N. tisró divah práti mahná ist (II, 3, 2), mag unerheblich sein. — Man vergleiche zu den angeführten Stellen III, 54, 11; IV, 12, 1.

<sup>3)</sup> Hat es dieselbe Bedeutung, wenn Brhaspati trisadhastháh heißt (IV, 50, 1)?

<sup>4)</sup> Dieselbe Resignation empfehle ich auch gegenüber dem viśvárūpebhir áśvaih (X, 70, 2; V. M. III, 447). Wenn N. zum Opfer kommt, wird er ja fahrenwie die Götter pflegen. Warum aber seine Rosse viśvárūpa sind? Warum ist Savitars Wagen viśvárūpa- (I, 35, 4)? Vielleicht nur, um ihn als besonders herrlich zu beschreiben. Mythologische Schlüsse werden wir uns hier besser versagen.

in dem sich ebenso gut entferntere wie nähere Beziehung kundgeben kann und wie Zusammengehörigkeit auch der Kontrast sich kundgibt. Ein flüchtiges Sichannähern dieser einen Figur an jene andre, das alsbald anderweitigen, ebenso gleichgültigen Annäherungen Platz macht. Wo dann doch bleibenderer Zusammenhang sich wirklich herauszustellen scheint (N. und Brhaspati), werden die von der Überlieferung gebotenen deutlichen Indizien (S. 215 f.) für die Beurteilung dieses Tatbestandes übersehen und dafür das Vorhandene mit überkühnem Griff an Phantasiebilder (lunarische bz. Manenfeuernatur der Götter) angeheftet. Beiworte, die durchaus vereinzelt auftretend unberechenbaren Einfällen ihr Dasein verdanken mögen, werden als Brücke verwandt zu andern, in Wahrheit ihrerseits wieder durchaus problematischen Vorstellungskreisen. —

Und wenn nun unausbleiblich die in so zufälligen Richtungen, so ganz aus freier Hand gezogenen Linien mit denen wenig harmonieren, welche in unsern Quellen in der Tat die zu betrachtende Figur umschreiben oder um sie herum, in engster Berührung mit ihr verlaufen: wie wird die Betrachtungsweise, gegen die ich mich wende, dieser Schwierigkeit Herr? Mit einem radikalen Mittel: einem großen Schnitt mitten durch die Überlieferung. Ist vom Gott Narāśamsa und ist vom nṛnắm śámsa- die Rede, so ist das śámsa- drüben und das "zweite śamsa-" hüben "nicht sachlich und historisch verwandt". "Man darf nur nicht beide Worte, narāśamsa- und dieses śámsa-, mit einander verwechseln" (V. M. III, 449). Nicht ohne Erstaunen frage ich: wo liegt nur der Grund und das Recht zu solcher Unterscheidung 1)? Ist es irgend glaublich, daß hier die Verbindung von śamsa- mit  $nar\bar{a}(m)$ , dort die zahlreichen Verbindungen gerade derselben, immer wieder mit einander kombinierten Elemente nr- und sams- vollkommen verschiedenen Vorstellungskreisen angehören? Daß man den richtigen Griff vielmehr tut, wenn man das im Götternamen enthaltene samsa unter Hintansetzung der indischen Bedeutung des Worts, Fernen kühn überspringend, an den Gebrauch des iranischen sanh-, ja an das lateinische censor (nárāśámsa = hominum

<sup>1)</sup> Doch wohl nicht darin (V. M. III, 449 A. 2), daß nur Naräsamsa (Nairyōsamha) als fahrend erscheint, nicht aber der samsa-, das pitṛṇām manma? Selbstverständlich wird der "Männerpreis", da, wo er als Gott hypostasiert ist, dazu neigen wie die andern Götter aufzutreten; der "Preis der Männer" aber, wo es ohne solche Hypostase sich um ihn handelt, wird dazu sehr viel weniger oder gar nicht neigen. Ist es nötig, das ausdrücklich zu sagen?

censor 1), V. M. II, 106) heftet? Zu den allgemeinen, wie mir scheint, von vorn herein stark genug sich aufdrängenden Bedenken gegen solches Vorgehen aber kommt weiter noch speziell die Rücksicht, welche die im Obigen aufgewiesenen zahlreichen, gegenseitig einander sichernden Verbindungslinien zwischen den verschiedenen Gruppen der Narāsamsabelege und dem Vorstellungskreis des angeblich "zweiten" śámsa- beanspruchen. Für die Apriverse verweise ich auf S. 212, für X, 57, 3 auf S. 213, für die Lieder, die N. mit Brhaspati verbinden, auf S. 215 f., endlich für den Ritus der N.-becher auf S. 214: lauter Indizien, welche uns die alten Autoren unbewußt und darum, auch abgesehen von dem zeitlichen Unterschied, mit einer Zuverlässigkeit liefern, wie sie Erklärungen Yāskas oder Sāyaņas nie zukommen kann. Über das alles setzt man sich hinweg? Sollen wir nicht eine Untersuchungsweise erstreben, welche entschiedener entschlossen ist, die Überlieferung<sup>2</sup>) zum Sprechen zu bringen, von ihr hingebend zu lernen?

#### 4. Zu Kāth. XI, 10 (p. 158, 3).

Bekanntlich wird erwogen, ob die Maruts mit Totenseelen etwas zu tun haben. Kommt da der nachstehende Satz des Kāthaka (XI, 10) aus der Besprechung der kārīrīṣṭi- in Betracht? Man liest in der Ausgabe: áthaitá mārutīś cátasraḥ pitryàs tásāṃ tisṛbhiḥ pracáranti ny ékāṃ dadhati. Was sind aber die femininischen "vier den Maruts gehörigen, den Manen gehörigen"? Es muß sich irgendwie um Darbringungen handeln, aber der Zusammenhang ergibt das fehlende Substantiv nicht. Die Beziehung auf die pitáraḥ tritt vollkommen unerwartet auf, um dann ebenso spurlos zu verschwinden. Wie der Herausgeber sich diese Schwierigkeiten gelöst haben mag, weiß ich nicht.

Nun gibt für  $pitry\bar{a}s$  die Hschr. Chambers pindyas. Und in den Sütratexten, die hier zu befragen geboten ist, lesen wir über den in Rede stehenden Ritus: Apastamba Śr. XIX, 26, 1 tisrah pindih  $krtv\bar{a}$ , 6=9=12 yadi varset  $pind\bar{i}r$  eva juhuyāt, 17 prati-

<sup>1)</sup> Wo sehen wir im Veda N. ein Censorenamt üben? Verschweigen wir aber nicht, daß v.m. 58 die Wendung vom censor doch nur in zweifelndem Ton wiederholt wird.

<sup>2)</sup> Ich meine die echte Überlieferung, die Vedatexte, nicht Gewährsmänner wie Śākapūņi (V. M. III, 447).

mantram pindīr ābadhnāti; 27, 14 yābhih pindīr ābadhnāti; Mānava Śr. V, 2, 6, 5 pindīh krtvā, 7 pindīr upanahyati, 16 pindīr alamkaroti, 17 prāk svistakrtah pindīm avadāya; Āśvalāyana Śr. II, 13, 5. 6 agnir dhāmacchan marutah sūryah tisraś ca pindya uttarāh. Von dem selbstverständlich herzustellenden pindyàs wird das pitryàs des gedruckten Kāthakatextes den Akzent bezogen haben.

Daß hier im Kāthaka das Wort piņdī- vorliegt, hat schon das Pet. Wb. gewußt.

## Der Rythmus über den h. Placidas-Eustasius.

Von

#### Wilhelm Meyer aus Speyer, Professor in Göttingen.

Vorgelegt in der Sitzung vom 8. Mai 1915.

Im Jahre 1914 ist ein von den Monumenta Germaniae Historica seit langer Zeit vorbereiteter Band durch Karl Strecker abgeschlossen worden, der enthält die Rhythmi aevi Merovingici et Carolini, d. h. die auf dem Festland ohne Rücksicht auf die Quantität und Metrik verfaßten Gedichte aus der Zeit der Merowinger und der Karolinger, = Poetarum latinorum medii aevi Tomi IV Pars II (p. 445—900). Da der Inhalt dieses Bandes mit vielen meiner Arbeiten sich eng berührt, so benützte ich die sorgenvolle Ruhezeit der Weihnachtsferien 1914|15 um einen Theil dieser Sammlung durchzulaufen.

Ich blieb hauptsächlich haften an dem Gedichte über Placidas, welcher in der Taufe Eustasius (Eustachius, Eustathius etc.) genannt worden ist. Aus einer Veroneser Handschrift des 9. Jahrhunderts hat dasselbe zuerst Dümmler veröffentlicht in der Zeitschrift für deutsches Alterthum XXIII (1879) S. 273; Strecker hat es wieder gedruckt S. 593—599 als no 61. Die Zeilen dieses Gedichtes sind seltsam gebaut und die Strophen sind in auffallender Weise gereimt. Darüber habe ich in den Weihnachtsferien Allerlei gefunden. Als ich dann die Osterferien dazu verwendete, diese Entdeckungen darzulegen, wurde ich zu einer weiteren Erkenntnis geführt, die ich sachgemäß jenen voranstellen muß.

# I Die griechischen und die lateinischen Fassungen der Placidas-Eustasius-Legende.

Derjenige, welcher im 8. oder 9. Jahrhundert diesen Rythmus verfaßte, hat natürlich eine lateinische Darstellung der Placidas-Legende benützt. Strecker verweist S. 593 'De Placida cf. Acta Sanctorum Bolland. Sept. VI (1757) p. 123 sq. Poeta vitam adhibuit, sed nonnulla mutavit velut e. gr. str. 24. 25.'

Ich mußte natürlich bei schwierigen Stellen des Rythmus oft vergleichen. was für Text seine Vorlage ihm geboten habe. Was ich da fand, war so, daß ich einem Freunde schrieb: In den Dichter dieses Rythmus verliebe ich mich immer mehr. Nicht nur ist der Ausdruck für jene Zeit auffallend rein und selbständig, ohne Nachäffung weder der Vulgata noch bestimmter Dichter wie des Virgil oder des Prudentius. Die Gedanken sind wohl geordnet; durchschnittlich voll Empfindung und Würde. Oft dachte ich an die Art des Paulus Diaconus in seinen Rythmen. dann die Erzählung mit der lateinischen Vita der Bollandisten vergleicht, so tritt eine auffallende Thatsache ins Licht. Dichter hat sehr viele Reden oder kleinere Thatsachen der lateinischen Vita nicht dargestellt; es sind das nur kleine Stücke, aber nahezu immer Stücke. die man den Aufputz, den Firlefanz der byzantinischen Legendenschreiber nennen kann: Betrachtungen, Reden, Voces de coelo usw. Z. B. in Strophe 22-24 des Rythmus wird erzählt, wie den Placidas 2 seiner früheren Krieger suchen und wie sie wirklich in sein Versteck kommen. Er erkennt sie, aber er verleugnet seine Person, begrüßt sie als unbekannte Fremd-Aber in der Vita der Bollandisten linge und lädt sie zum Essen. richtet Placidas, als er die frühern Genossen sieht, schnell ein Gebet an Gott, wie diese, so möge er ihn auch Frau und Kinder wieder sehen lassen. Eine Vox de coelo verspricht ihm dies und Nachher geht Placidas zu seinem Hauswirth und bittet, ihm Essen und Wein zu leihen. Beim Essen übermannt ihn die Erinnerung: er eilt hinaus und weint sich aus: vergißt aber nicht, vor dem Wiederhineingehen sich die Augen auszuwaschen, damit seine Gäste nichts merken. Von all dem ist im Rythmus Nichts Diese und ähnliche Ausschmückungen der Legenden gesagt. waren damals hochberühmte Kunstmittel. Wenn dieser Dichter nur aus angebornem Kunstgefühl diese Zierrathen erkannte und ihm vertrauend es wagte, sie auszuscheiden, so stand er geistig weit über all seinen Zeitgenossen. Aber er hat ja schon um 800

gelebt; da ist es ja leicht möglich, daß er eine andere Fassung dieser Legende gekannt und benützt hat.

Das Gefühl, daß mich zu dieser brieflichen Äußerung veranlaßt hatte, hatte mich nicht getäuscht. Denn als ich, beunruhigt, den Texten dieser Legende weiter nachforschte — an der Hand der Bibliotheca hagiographica Latina der Bollandisten von 1900 und des Supplementum von 1911 —, da fand ich, daß meine Frage schon beantwortet sei.

Im 3. Bande (1908—1911) der Studi medievali p. 169—226 und p. 392—490 hat Angelo Monteverdi mit Belesenheit und Scharfsinn gehandelt über La Leggenda di S. Eustachio (recensirt von Poncelet in den Analecta Bollandiana XXIX 1910 S. 347). Monteverdi weist S. 398—401 nach, daß neben der viel besprochenen lateinischen Vita (bei den Bollandisten) eine kürzere Fassung (gedruckt in der Bibliotheca Casinensis III, Florilegium 351—354) zu beachten sei, und S. 404—407, daß diese Fassung die Vorlage sei, welche der Dichter des Rythmus benützt habe.

Es könnte scheinen, daß damit meine Bedenken erledigt seien. Doch das scheint nur so; in Wahrheit werden sie dringender. Ich glaube aber, daß sie erledigt werden können und daß der Weg dazu uns noch weiter zu einer schönen und für die Eustachius-Legende werthvollen Erkenntnis führt. Aber, um dahin zu kommen, bin ich gezwungen, zuerst die alten griechischen und lateinischen Texte dieser Legende zu skizziren. Das haben schon die Bollandisten gethan, 1757 September VI. Bd. (p. 107 § 2 und § 5, p. 114 § 41 und in den Noten besonders p. 128/9) und dann neuestens Monteverdi (p. 393 und 396—401).

(Griechische Fassungen) Wir kennen bis jetzt 2 griechische Fassungen, die in den Acta Sanctorum 1757 gedruckte, und eine zweite, welche erst 1884 in den Acta Bollandiana III 65 gedruckt und in den Studi Storici VI 1897 p. 333/41 und in den Xenia Romana 1907 p. 121/8 ergänzt und berichtigt worden ist. Ich kann diese zweite griechische Fassung weiterhin übergehen. Denn sie ist nur eine Umarbeitung der ersten, aufgeputzt mit den übelsten Kniffen byzantinischer Rhetorik.

Dagegen sehr wichtig ist der griechische Text, den zuerst 1660 Combesis (s. jetzt Migne Patr. gr. 94, 375), dann die Bollandisten herausgegeben haben. Schon um 730 citirt Johannes Damascenus im Schlusse seiner 3. Rede über die Bilderverehrung ein Stück aus dem Anfange (ed. LeQuien 1712 I p. 372). Der Text der Bollandisten ist ziemlich gut, doch nicht völlig genügend, da er den Text des Combesis nur in den Noten erwähnt. Ich will

an einigen Stellen des Stückes, das Johannes Damascenus ausgeschrieben hat = Bolland S. 124 § 3, zeigen, daß der Text der Bollandisten nicht für alle Untersuchungen genügt.

Gleich im Anfange drucken die Bollandisten: ἐξελθόντος αὐτοῦ .. θηρεῦσαι μετὰ τοῦ στρατοπέδου πάσης τῆς θεραπείας; mit Combefis (Co) und Johannes Damascenus ist καὶ einzusetzen, was auch die lateinische Vita bietet (cum exercitu et omni gloria).

Ein ganz seltsamer Fehler liegt wenige Zeilen weiter vor. Die Bollandisten drucken: διαστήσας κατά τὸ σύνηθες τὸν στρατὸν ἐποιήσατο τὴν κατά αὐτῶν δίωξιν . . . περὶ δὲ τὴν σόλληψιν τῶν ἐλάφων ὑπερμεγεθέστατος πάσης τῆς ἀγέλης καὶ εὐειδέστερος. S. 129, Note p, wird der Text von Combe fis citirt: δίωξιν. Παντὸς δὲ τοῦ στρατοπέδου περὶ τὴν θήραν ἀσχολουμένου, φαίνετας αὐτῷ εῖς τῶν ἐλάφων ὑπερμεγέθης πάσης τῆς ἀγέλης. Dagegen Johannes Dam. bietet: δίωξιν. Παντὸς δὲ τοῦ στρατοῦ ἐπὶ τὴν σύλληψιν ἀσχολουμένου τῶν ἐλάφων, ὁ ὑπερμεγεθέστατος πάσης τῆς ἀγέλης καὶ εὐειδέστατος.

Der Text von Combefis ist vollständig: aber sowohl der Text der Bollandisten wie jener des Johannes ist durch denselben Fehler, den Ausfall der Wörter vor dem wiederholten Worte ἐλάφων, entstellt. Wegen verschiedener Stellung der Wörter hat der gleiche Fehler verschiedene Wirkung gehabt. Es muß erganzt werden 1) bei den Bollandisten: δίωξεν. Περὶ δὲ τὴν σύλληψεν τῶν ἐλάφων <παντὸς τοῦ στρατοῦ ἀσγολουμένου φαίνεται αὐτῶ εἶς τῶν ἐλάφων> ὑπερμεγεθέστατος πάσης της ἀγέλης καὶ εὐειδέστερος. Dagegen 2) bei Johannes ist zu ergänzen: Παντός δε του στρατού έπὶ τὴν σύλληφιν άσγολουμένου τῶν ἐλάφων, <φαίνεται αὐτῷ εἶς τῶν ἐλάφων> ὁ ὑπερμεγεθέστατος πάσης τῆς ἀγέλης καὶ εὐειδέστατος; (vielleicht ist δ und εδειδέστατος auch im Bollandistentext hereinzukorrigiren). stimmt der alte lateinische Text der Bollandisten: Cunctis vero militibus circa captionem cervorum occupatis, apparuit unus cervorum, vastus ultra mensuram totius gregis et speciosus; dann ein anderer lateinischer Text: apparuit ei grex cervorum; inter quos erat unus pulcherrimus et omni decore mirabilis; endlich die Übersetzung der coptischen Übersetzung: to give chase to them. and all the soldiers gave all their energies to catching the beasts. And one of them appeared from out of the herd, and he was a very fine animal and stood higher than all of them (=  $\delta \pi \epsilon \rho \mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \epsilon \sigma \tau \alpha \tau \sigma \varsigma$ ?).

Auch in den unmittelbar folgenden Worten: Boll. ἀποσπασθεὶς ἀπὸ τῆς ἀγέλης ἄρμησε κατὰ τοῦ κρημνοῦ ἐν δασυτέροις τόποις τῆς ὅλης καὶ δυσβάτοις χωρίοις, womit Combesis stimmt: ὁρμήσας κατὰ τοῦ κρημνοῦ etc., ist wohl die Lesart des Johannes κατὰ τοῦ δρυμοῦ vorzuziehen, wie es in der lateinischen Vita heißt: impetum fecit in silvam et spissioribus locis, und in dem andern lateinischen Text 'persecutus est eum in silvam condensam'. Zu abschüssigen Höhen kommt der Hirsch erst spater. Die um das Jahr 1000 geschriebene coptische Übersetzung (Budge, Coptic martyrdoms, 1914 p. 359) wird so ubersetzt: took to slight, and he ran for savety into a thicket on the mountain, which was very dense, and very difficult fo the hunters to penetrate.

Weiterhin ist in den Worten ἔστημεν περισκοπῶν πάντοθεν, ποίφ τρόπφ ἐπιλά-βηται τοῦ ἐλάφου mit Combesis und Johannes zu erganzen: περισκοπῶν καὶ ἐννοῶν πόιφ. Die lateinischen Texte haben 'stetit circumspiciens undique et considerans' (Boll.) oder 'stetitque cogitans', und der coptische Text wird übersetzt: he stood still and looked round about on every side, and he wondered by what means he could take him in a snare.

Später, nach der Erwahnung des Balaam, geben die Bollandisten den Vergleich mit den Worten: οὅτως καὶ ἐνταῦθα δείκνυσι τοῦτον ἐπὶ μὲν τῶν κεράτων τοῦ ελάφου τὸν τόπον τοῦ τιμίου σταυροῦ; das sinnlose τοῦτον fehlt bei Combefis; aber Johannes bietet das richtige τοὑτῳ (huic demonstravit, gave him the following sign).

Die Bollandisten schließen den § 3 hart mit den Worten: προσχαλείται αὐτὸν λέγων: Combesis und Joh. haben viel deutlicher πρ. τὸν Πλαχίδαν λέγων (advocat Placidam, dicens ei; cried out to Plakètas..saying).

Im Ganzen erhellt, daß für die nächsten Untersuchungen der griechische Text der Acta Sanctorum genügt, zumal der beigefügte lateinische Text meistens wörtlich mit ihm übereinstimmt.

(Die lateinischen Texte der Placidas-Eustasius-In sehr vielen und in ziemlich alten Handschriften Legende). kommt der ausführliche lateinische Text vor, den die Bollandisten an der Seite des griechischen Textes gedruckt haben. Sie haben (nach § 41 der Einleitung) eine eigene Handschrift zu Grunde gelegt, und nur hier und da auch andere Handschriften eingesehen. Das ist zu bedauern. Denn es scheinen im griechischen Texte öfter ganz kleine Sätze mehr zu stehen als im lateinischen: so z. B. haben im Schluß des eben geprüften § 3 des griechischen Textes Bolland, Combefis und Johannes: δείχνοσι .. μέσον δὲ τῶν χεράτων την είκονα του θεοφόρου σώματος, δ (οδ Joh., ην Comb.) διά την σωτηρίαν ήμων αναλαβεῖν κατεδέξατο (= Coptisch S. 359), während der lateinische Text schließt: in medio cornuum imaginem domini nostri Jesu Christi. Also eine stets verläßliche Grundlage bietet der von den Bollandisten gedruckte lateinische Text nicht.

(Der kurze lateinische Text) Schon die Bollandisten kannten eine lateinische Fassung, welche sie 'contractior' nannten (S. 107 § 2 und 5, S. 128 Note 'c'). Dann wurde (wohl dieselbe) Fassung 1877 gedruckt in dem Florilegium (p. 351/4), welches dem 3. Band der Bibliotheca Casinensis beigegeben ist. Der Text ist abgedruckt aus der Hft no 145 (pag. 483/488), welche im 11. Jahrhundert in Monte Casino geschrieben ist; weitere italienische Handschriften nennen Monteverdi und das Supplementum der Bibliotheca hagiographica latina, 1910, unter no 2761. Monteverdi handelt p. 398—401 ziemlich ausführlich über diese kurze Fassung. Sein Satz ist, daß diese kurze Fassung nicht aus dem langen lateinischen Texte ausgezogen oder sonst irgendwie von ihm beeinflußt, sondern unmittelbar aus dem griechischen Texte gearbeitet ist.

(Das Verhältnis der griechischen und lateinischen Legendentexte und der älteste, ursprüngliche Text der Placidas-Legende). Das Endurtheil über die Hauptfrage lautete bisher dahin, daß der griechische Text die alleinige

Quelle des lateinischen Textes und der orientalischen Texte ist. daß dann der lateinische Text die Quelle all der Fassungen in verschiedenen europäischen Sprachen geworden ist. schon die Bollandisten 1757 (S. 107 § 5): in oculos incurrit, ex uno omnia fonte, actis nostris Graecis, promanasse; demgemäß nennen sie ihren lateinischen Text nur die versio latina. selbe lehrt Monteverdi oft und mit mannigfachen Worten. S. 174 nennt er die griechische Fassung 'la radice prima e comune di tutta la letteratura eustachiana', und S. 216 'l'antica vita greca di S. Eustachio è forse il testo primo e originario della leggenda. l'opera genuina del rimaneggiatore cristiano. È fuor di dubbio che tutte le altre versioni dipendono unicamente da lei': endlich S: 393: la vita greca tenne la leggenda stessa a nascimento. Auch Poncelet sagt in seiner Kritik der Arbeit Monteverdi's (Analecta Bollandiana Bd. 29, 1910, S. 347): Le résultat essentiel est que toute cette vegétation légendaire est sortit en définitive d'une seule racine, le texte grec. Die ausführlichen Arbeiten. welche sich mit der Person des Placidas-Eustasius und seinen historischen Verhältnissen beschäftigen, gehen von der griechischen und der gleichlautenden lateinischen Vita aus.

Wie man zu diesen Behauptungen gekommen ist, das enthüllt Monteverdi, der S. 396 sagt 'Dall' Oriente passiamo all' Occidente. È la via che tenne la nostra, che tennero tante altre pie leggende. Composte originariamente in greco nelle terre dell' impero di Bizanzio e portate poi nel Mezzogiorno d'Italia, ivi assumevano d'ordinario forma latina e di là si diffondevano pel ponente cristiano'. Dieser Grundsatz klingt schön und klar, er ist auch verbreitet: doch er ist falsch. Das Kaiserreich war, so lange es bestand, in Rom concentrirt und die gewaltige Verwaltungsmaschine bediente sich der lateinischen Sprache. Diese wirklichen Verhältnisse hatten auch ihre Folgen. Liegt ein Gesetz oder ein Verwaltungserlaß in griechischer und in lateinischer Fassung vor. so werden bedächtige Leute von vornherein die lateinische Fassung als Original annehmen. In der Theologie waren die Verhältnisse etwas anders. Ex Oriente lux! Daher kamen die Evangelien und viele Schriften erleuchteter und begeisterter Christen. Aber die Martyrien schildern Ereignisse des realen Lebens. Sehr viele derselben spielten in Rom sich ab, dem Sitze der Centralgewalt des Reiches, und schon der regelmäßige Satz dieser Berichte, daß eine Volksmenge der Gerichtsverhandlung und der Marter beigewohnt und wie sie ihren Gefühlen Ausdruck gegeben habe, beweist, welchen Eindruck diese vielen Martyrien in Rom gemacht haben.

Nun kann ja vorgekommen sein, was bei Ignatius von Antiochien um 100 nach Christus vorgekommen sein soll. Er soll von griechischen Landes- und Glaubensgenossen begleitet, als Gefangener nach Rom geführt worden, dort verurtheilt und getödet worden sein; dann sollen seine Genossen einen Bericht darüber niedergeschrieben haben. Dieser in einer einzigen Handschrift erhaltene Bericht ist natürlich griechisch abgefaßt gewesen: aber das sind Ausnahmefälle, die wieder aus besondern realen Verhältnissen sich ergaben.

Natürlich waren die Römer zuerst und am meisten äußerlich und innerlich betheiligt an den Martyrien, welche in Rom vor sich gegangen waren. Und, während nun die griechische Christenheit die in ihrer Mitte vorgekommenen Martyrien mit Eifer schilderte und während diese Schilderungen in der ganzen Christenheit eifrig gelesen wurden, sollen die Römer stumm zugewartet haben, bis die in ihren Mauern geschehenen Martyrien von irgend welchen Griechen in griechischer Sprache dargestellt waren? Das ist thöricht.

Ich habe schon 1904 in der Abhandlung 'Die Legende des h. Albanus' (Abhandlungen, Neue Folge, Band VIII S. 6 und 7) diese Frage besprochen und geschlossen mit der natürlichen Regel, daß Martyrien, welche auf lateinischem Boden spielen, ursprünglich in lateinischer Sprache abgefaßt sind (dieser Satz ist auch aufgenommen in Delehaye, Le leggende agiografiche, con appendice di Wilh. Meyer, traduzione; Firenze 1906 p. 339). Waren aber die Berichte von römischen Martyrien auch zunächst in römischer Sprache abgefaßt, so wollten doch bald auch andere Italiener, welche Griechisch sprachen, sie kennen und in der Kirche verlesen hören. Besonders um Neapel saßen viele solche, aber auch bei Rom (Grottaferrata). Um sie zu befriedigen, wurden dann die lateinischen Texte ins Griechische übersetzt. Aus späterer Zeit wissen wir von solchen in Neapel lebenden Übersetzern.

So wird für uns die Bahn frei. Wir müssen die vorliegenden Thatsachen prüfen, ohne von schön klingenden Prinzipien uns binden zu lassen. Diese Thatsachen sind einfach: I In alten Handschriften überliefert und von einem Dichter in der Zeit Karl des Großen benützt ist eine kurze lateinische Fassung der Legende von Placidas-Eustasius. Einige hier erzählten Thatsachen sind Wunder; so erscheint ein Hirsch mit einem Kreuz und mit Christi Bild zwischen dem Geweih und spricht; die Märtyrer werden im Circus von einem Löwen nicht angerührt und, nachdem eine Vox de coelo zu ihnen gesprochen hat, bleiben sie im glühenden Ofen unversehrt.

Anderes ist auffallend: während der Vater in der Mitte des Flusses sich befindet, wird der eine Sohn auf dem linken Ufer, der andere auf dem rechten Ufer zu gleicher Zeit von einem Löwen und einem Wolf fortgeschleppt, aber doch nicht getödet; zuletzt finden die weit getrennten Vater, Mutter und Söhne, sich auf éinem Ort zusammen und erkennen sich. Sonst aber sind die erzählten Dinge menschlich möglich. Diese Ereignisse sind in würdevoller Sprache schlicht erzählt, mit einigem, aber nicht mit widerlichem rhetorischen Aufputz. Ich sehe kein Hindernis zu sagen: diese kurze schlichte lateinische Fassung ist vielleicht die ursprüngliche, jedenfalls die älteste Fassung, in welcher die schöne Legende von Placidas-Eustasius uns überliefert ist. Der Wortlaut ist in den verschiedenen Abschriften ziemlich verschieden; doch scheint er leicht dem 5.-6. Jahrhundert zugeschrieben werden zu können. Eine Ausgabe dieser Fassung der römischen Stadtlegende ist also dringend zu wünschen. Siehe den III. Theil dieser Arbeit.

II Es ist auch eine ausführliche Fassung der Placidas-Eustasius-Legende erhalten, die schon im Anfang des 8. Jahrhunderts verbreitet war. Hier werden zunächst dieselben Dinge erzählt wie in der kurzen Fassung. Aber außerdem werden noch viele andere kleinen Dinge berichtet. Auch diese sind nicht wunderbar oder unmöglich: sie scheinen nur die Erzählung wahrscheinlicher machen zn sollen. Demselben Zweck scheinen auch manche zugesetzten Reden zu dienen. Viele von diesen Zusätzen sind nicht besonders geistreich: manche sind läppisch. Sie passen zur Rhetorik der fortschreitenden Legendenfabrikation, wenn sie auch fern bleiben von dem entsetzlichen Phrasengeklingel z. B. der zweiten griechischen Fassung (Analecta Bolland. III 66). Nach meiner Ansicht ist diese Fassung nur die verschönernde Umarbeitung der alten kurzen lateinischen Fassung, welche etwa im 7. Jahrhundert ausgeführt worden ist.

Diese erweiterte Fassung liegt vor in griechischer und in lateinischer Sprache. Diese beiden Texte stimmen so eng mit einander überein, daß der eine von ihnen eine Übersetzung des andern sein muß. Aber welcher war der frühere? Das ist schwer zu entscheiden. Wenn Jemand im 7. Jahrhundert sich daran gemacht hätte, die einfache und schlichte lateinische Fassung nach den Forderungen der fortgeschrittenen Legendenkunst aufzuputzen, so wäre doch zu erwarten, daß wenigstens mancher Ausdruck der kurzen lateinischen Fassung hängen geblieben wäre. Z. B. wird in der kurzen Fassung oft das Wort mauclerus gebraucht: weß-

halb sollte der Umarteiter dafür stets dominus navis gesetzt haben? Ganz seltsam ist die Bezeichnung der Kinder. In der kurzen Fassung heißen sie filii, nach Umständen iuvenes; in der ausführlichen Fassung heißen sie neben filii oft infantes oder pueri, auch adulescentes und iuvenes; im griechischen Texte ist νίοὶ selten, häufig τέχνα παιδες παιδία νήπια (νεώτεροι, νεανίσχοι). Das begreift sich, wenn die Umarbeitung zuerst in griechischer Sprache vor sich ging: bei dieser Neuschöpfung bediente der Grieche sich ungenirt der verschiedenen Ausdrücke, welche seine Sprache bot; der Lateiner, welcher diese Neuschöpfung vielleicht bald dem römischen Lesepublikum vermittelte, folgte ihm fast sklavisch.

Ein anderer Umstand kann dafür sprechen, daß die lateinische Fassung zuerst entstanden ist. Wie oben (S. 230) bemerkt, fehlen etliche ganz kurzen Sätzchen im lateinischen Texte, die im griechischen stehen. Sie sind allerdings sehr kurz und unbedeutend; allein da der lateinische Text sonst eng mit dem griechischen stimmt, weßhalb hätte der lateinische Übersetzer gerade diese unbedeutenden Sätzchen weglassen sollen? Doch wir sind noch zu wenig unterrichtet, wie der von den Bollandisten gedruckte lateinische Text zu den Handschriften steht.

Jedenfalls scheint die erweiterte Fassung in griechischer Sprache die Grundlage für die Bearbeitungen in orientalischen Sprachen gewesen zu sein; sicher für diejenige, welche Budge 1914 in Coptic Martyrdoms aus einer um das Jahr 1000 geschriebenen Handschrift herausgegeben und übersetzt hat. Dagegen auf den lateinischen Text der erweiterten Fassung gehen fast alle anderen Bearbeitungen der Placidas-Eustasius-Legende in den europäischen Sprachen zurück.

Als Beweis für das, was ich über die beiden Fassungen dieser Legende gesagt habe, gebe ich hier den Anfang der Legende in beiden Fassungen.

- I. Den Wortlaut der ursprünglichen lateinischen Fassung gebe ich im III. Theile dieser Arbeit in folgender Fassung:
- 1. In diebus Traiani imperatoris idolorum saevitia (saevitiam?) ipso exhibente
  - 2. erat magister militum nomine Placidas,
- 3. natus (natu?) secundum carnem gloriosissimus et ditissimus valde tam in animalibus quam in auro et argento et mancipiis vel universis rebus substantiae suae.
  - 4. Et quamvis paganitate existente
- 5. inventus est subvenire miseris vel necessitatem patientibus vivendi substantiam ministrare,
  - 6. ita ut acceptabilis fieret coram domino deo in operibus suis.

- 7. Et omni parte illustris erat cum duobus filiis suis et matre ipsorum.
- 8. Dum esset magister militum bellator et adversus barbaros triumphator, ita ut audito nomine eius contremescerent et effugarentur saepius adversarii eius,
  - 9. erat ei consuetudo venandi.
- 10. Et dum exisset secundum consuetudinem suam ad venandum, apparuit ei grex cervorum.

Ich lasse nun folgen den Text der Umarbeitung (II), und zwar den griechischen Text nach den Bollandisten S. 123 (128; vgl. S. 103 § 3 und S. 114 § 41;) mit Angabe der Varianten, welche der Abdruck dieses griechischen Textes gibt bei Combesis, Martyrum Triumphi 1660 (Migne Patrol. gr. 105, 377). den alten lateinischen Text, wahrscheinlich die Übersetzung des griechischen, nach Bolland. S. 123 (128; vgl. S. 101 § 2, § 5 und S. 114 § 41).

- II. Fassung, Griechischer Text:
- 1 ἐν ταῖς ἡμέραις τῆς βασιλείας Τραϊ- 1 In diebus Traiani imperatoris ανοῦ τῆς εἰδωλολατρείας πρατούσης (Comb. 'Εν τ. ή. Τραϊανοῦ βασιλέως τ. είδωλομανίας χρ.)
- 2 προήχθη παρά τοῦ βασιλέως στρατηλάτης δνόματι Πλακίδας (Comb.  $\tilde{\eta}_{\nu}$  tis strat. Such a touth  $\Pi\lambda$ .),
- 3 γένους τοῦ κατὰ σάρκα (κόσμον 3 Comb.) ἐπιδόξου, πλούσιος σφόδρα, ύπερβάλλων πάντας τοὺς ἐνδόξους έν τε κτήμασι (κτήνεσι? = animalibus I) καὶ χρυσίφ (κ. χρ. om. C) καὶ ἀργυρίφ καὶ ἀνδραπόδοις καὶ τῆ λοιπῆ περιουσία.
- 4 ελλην μέν οδν (ε. δε Comb.) 4 sed et daemonum captus errore. ύπηρχεν καὶ αὐτὸς (κ. α. om. Comb.) την θρησκείαν,
- παντοίως έχεχόσμητο, αντιλαμβανόμενος τῶν χαταπονουμένων, συνηγορών τοῖς ἀδικουμένοις καὶ πολλούς έχ των διχαστηρίων χρήμασιν άνακαλούμενος, γυμνητεύουσι περι-

- II. Fassung, Lateinischer Text:
- daemonum praevalente fallacia
- 2 erat quidam magister militum nomine Placidas ('ex uno ms. reginae Sueciae; cetera omnia ubique Placidus' bemerkt Boll.),
- genere secundum carnem insignis, opibus pollens et cunctis in honore praecellens (Boll. ergänzt aus der Trierer Hft von I: tam in animalibus quam in auro et argento et mancipiis ac universis rebus substantiae suae).
- 5 τοῖς δὲ ἔργοις τῆς δικαιοσύνης 5 operibus vero iustitiae et cunctis virtutibus erat praeditus et meritis. subveniebat oppressis. patrocinabatur gravatis iudicio. plures etiam a iudicibus iniuste damnatos suis opibus relevabat.

βόλαια χαριζόμενος, πεινῶντας διατρέφων καὶ άπαξαπλῶς πᾶσι τοῖς ἐπιδεομένοις τὰ κατὰ τὸν βίον οἰκονομῶν, νέος τις Κορνήλιος ἐν τοῖς καιροῖς (τούτοις?) ἀνεφαίνετο (Comb. omisit ἀντιλαμβ. bis ἀνεφαίνετο).

- 7 εἶχε δὲ γυναῖκα καὶ αὐτὴν μὲν 7 τῆς τῶν εἰδώλων θρησκείας ἐπάρ-χουσαν, ὁμοιότροπον δὲ τῆς ἀγαθῆς αὐτοῦ γνώμης (om. Comb.). τίκτονται οὖν αὐτοῖς παῖδες δύο, οῶς ἀνέτρεφον ὁμοίους τῆς ἑαυτῶν προαιρέσεως (om. Comb.).
- 8 \*Ην δὲ τοσοῦτον περιφανὴς ὁ ἀνὴρ 8 καὶ διαβόητος ἐπὶ ταῖς εὐπραγίαις καὶ δυναστείαις (οт. Comb.), ώς καὶ αὐτοὺς τοὺς βαρβάρους ἐκ τοῦ ὀνόματος μόνον φοβεῖσθαι αὐτὸν (οт. Comb.), πολεμικώτατον ὄντα καὶ δεξιᾳ τύχη ἐν πᾶσιν εὐδοκιμοῦντα (§ 5 ἐκεκόσμητο, πολεμικώτατός τε ὢν κ. δ. τ. ἐν π. εὐδοκιμῶν Comb.).
- 9 <sup>†</sup>Ην δὲ καὶ περὶ τὴν θήραν σπου- 9 δαῖος (καὶ add. Comb.) κατὰ πᾶ-σαν ἡμέραν ἡδέως κυνηγῶν.
- 9<sup>a</sup> 'Αλλ' ὁ φιλάνθρωπος καὶ ἀγαθὸς 9<sup>a</sup> θεὸς ὁ πάντοτε καὶ πανταχοῦ (κ. παναχου οπ. Comb.) τοὺς ἑαυτοῦ ἀξίους (τ. ἀξίους ἑαυτοῦ δούλους Comb.) προσκαλούμενος οἰ περιείδεν τούτου (παρείδεν αὐτοῦ Comb.) τὰς εὐποιίας, οὐδὲ ἡθέλησεν τὴν ἀγαθὴν αὐτοῦ (αὐ. οπ. Comb.) καὶ ἀξίαν θεοῦ (τοῦ θ. Comb.) γνώμην ἄμισθον εἰναι ἢ ἐγκαταλειφθῆναι σκότει (ἄμισθον καταλειφθῆναι τῷ σκότει Comb.) τῆς εἰδωλολατρείας, κατὰ (εἰδωλομανίας καλυπτομένην ἀλ-

nudos vestiebat esurientes satiabat et ut vere dicam cunctis indigentibus in vita sua dispensans, ut

- èν τοῖς καιροῖς (τούτοις?) ἀνε- (5ª sicut in Actis apostolorum leφαίνετο (Comb. omisit ἀντιλαμβ. gitur, (om. Gr.) etiam in his bis ἀνεφαίνετο). temporibus Cornelius esse videretur.
  - habebat vero et coniugem eadem sub daemonum cultura existentem, sed similem moribus mariti sententiae. procreantur eis filii duo, quos educabant pares propriae voluntati.
  - 8 Erat vero nobilis in iustitia et potens in bello, ut et ipsi barbari subiugarentur ab eo.

Erat etiam venatione industrius per omnes dies.

Sed misericors deus, qui semper et ubique ad se sibi dignos vocat, bona huius non despexit opera, nec voluit benignam et deo dignam mentem sine mercede deseri idololatriae contectam tenebris; sed secundum quod scriptum est, quod in omni gente, qui operatur iustitiam, acceptus est ei, pervenit ad istum benigna misericordia et eum salvari tali voluit modo. (om. I)

λὰ κατὰ Comb.) τὸ γεγραμμένον, δτι (δτι om. Comb.) έν παντί έθνει ό φοβούμενος αὐτὸν (φ. τὸν θεὸν Comb.) καὶ ἐργαζόμενος δικαιοσύνην δεκτός αὐτῷ ἐστιν, ἔφθασεν δὲ (δὲ om. Comb.) καὶ είς τοῦτον (αὐτὸν Comb.) τοῖς χρηστοίς αὐτοῦ σπλάγγνοις καὶ σώζειν αὐτὸν βούλεται τρόπω τοιφδε (σπάγχνοις τοῦ σώζειν βουλόμενος Comb.).

Nun beginnt die eigentliche Erzählung mit den Worten:

- 10 Έξελθόντος οδν (om. Boll.) αδ- 10 Exeunte eo una die consueto τοῦ ἐν (om. Boll.) μιᾶ τῶν ἡμερῶν (κατὰ τὸ σύνηθες add. Joh. Damascenus) ἐπὶ τὰ ὄρη θηρεῦσαι μετὰ τοῦ στρατοπέδου καὶ (om. Boll.) πάσης της θεραπείας αὐτοῦ κατὰ τὸ σύνηθες, ὤφθη (θεραπείας ὤφθη Comb. Dam.) αὐτῷ ἀγέλη ἐλάφων βοσχομένη. Dieser und der zunächst folgende Text ist, wie oben S. 228 gesagt, von Johannes Dam. ausgeschrieben.
  - more ad montes venari cum exercitu et omni gloria, apparuit ei grex cervorum depascens.

Das ist der Anfang der Legende in den beiden Fassungen. Über die ursprüngliche Fassung (I), die kurze lateinische, ist nicht Vieles zu sagen. Der sprachliche Ausdruck ist sauber; die Gedanken sind schlicht und gut geordnet: vorgestellt wird die Person des Placidas; seine äußern Verhältnisse; seine Mildthätigkeit; seine Kriegstüchtigkeit und, zur Erzählung selbst überleitend, seine Liebe zur Jagd.

Der Umarbeiter (II) hat hier, in der Einleitung, sich noch etwas zurückgehalten. Höchstens in no. 5 trägt er rhetorische Farbe auf; aber in ausmalenden Zusätzen hält er sich weniger zurück, besonders no. 7 und 8 sind stark um- und ausgearbeitet. Die no. 6 der ursprünglichen Fassung ist vom Umarbeiter nicht weggelassen, sondern stark aufgeputzt und umgestellt worden, an den Schluß der Einleitung (no. 9a), gewissermaßen als Wegzeiger für die anhebende Geschichte. So entsprechen diese Texte dem, was oben (S. 233/234) allgemein über sie gesagt ist.

### Der Diehter des Rythmus und seine Quelle.

Durch die vorangehenden Nachweise sind die Bedenken gelöst, welche die Vergleichung des Rythmus mit der lateinischen Vita mir erregt hat; vgl. oben S. 227. Der Dichter hat eben nicht diese Vita benützt, sondern die andere ältere und ursprüngliche Fassung. Der, welcher diese Fassung zuerst erfand und niederschrieb, hat noch nichts gewußt von den Künsten der spätern Legenden-Rhetorik; er hat einfach und ungekünstelt erfunden und ausgestaltet.

Diesen schlichten Text hat der Dichter der Rythmus benützt. Er hat also nichts gewußt von den aufputzenden Ausschmückungen der erweiterten Fassung (II), deren Weglassung ich ihm als hohes Verdienst hatte anrechnen wollen. Aber der gesunde und erleuchtete Geist, welchen schon der Ausdruck in diesem Gedichte verräth, zeigt doch, daß auch dieser Dichter seiner Vorlage würdig war. Ich will nur 2 Dinge besprechen.

Placidas will seine beiden Knaben nach einander über ein tiefes Flußwasser bringen. Den einen hat er hinüber gebracht und ist, um den andern zu holen, eben wieder in der Mitte des Flusses: da raubt ein Löwe den einen Knaben und unmittelbar darauf ein Wolf den andern. Placidas meint, sie seien beide todt, und will sich tödten. Doch er thut es nicht; er steigt heraus, weint und jammert und spricht seinen Schmerz in einer längeren Rede aus: dann geht er weiter. Die Kinder aber sind beide gerettet und werden in einem benachbarten Dorfe erzogen. Für den Erzähler ist nun eine schwierige Frage, wo er die Rettung der Kinder erzählen soll. Im alten lateinischen Texte wird der Raub der Kinder vor den Augen des Vaters berichtet; dann steigt Placidas aus dem Flusse, rauft sich die Haare und jammert und will sich ins Wasser Jetzt wird die Rettung und das künftige Leben der Kinder erzählt. Eustasius vero, dum esset in amaritudine, dicebat: nach der längeren Klagerede geht er seiner Wege. Ganz ähnlich ist die Erzählung in der erweiterten Fassung gegliedert. Dem Dichter des Rythmus gefiel es anders; in Str. 12 berichtet er den Raub der Kinder; dann sogleich in Str. 13 die Rettung der Kinder und ihr künftiges Leben; dann beginnt er in Str. 14 die zusammenhängende Schilderung dessen, was nach dem Raub der Kinder Placidas gethan habe.

Später kommen die beiden Jünglinge in einem fremden Land in einen Garten und setzen sich vor ein Fenster; sie erzählen sich ihre Schicksale und erkennen, daß sie Brüder seien. Hinter dem Fenster hat ihre ungekannte Mutter Alles gehört: valde mirabatur, si ipsi essent vel si viverent filii eius. Aber was thut sie? Sie eilt zum Befehlshaber des römischen Heeres, um zu constatiren, daß sie hier eine Gefangene sei. So erzählt die alte Legende. Unser Dichter ändert das geschickt und liebenswürdig. Schon als die 2 Jünglinge den Garten betreten, erwacht in der Mutter das Gefühl und der Gedanke an ihre eigenen Söhne, wie in der vollständig erfundenen 29. Strophe hübsch ausgeführt wird. Als sie die Wiedererkennung der beiden Brüder miterlebt und die Überzeugung gewonnen hat, daß sie ihre eigenen Söhne seien, da läuft sie nicht erst zum Feldhern des Heeres, sondern als echte Mutter

festinanter descendens eos amplexa est.
Agnovit filios mater et matrem filii.
ceperunt se osculari atque constringere.

#### II. Der Text des Rythmus, sein Zeilenbau und seine Reime.

Ich hielt es für nothwendig, den Text dieses liebenswürdigen Gedichtes hier einzufügen. Dabei benützte ich die Ausgabe, welche Strecker 1914 gegeben hat in den Rythmi (= Poetae Latini medii aevi IV, Pars II S. 593-599). Der Rythmus steht vollständig (auch Strophe 42b) in V = Verona cod. XC (85) f. 70b-75<sup>b</sup> aus dem 9. Jahrhundert. Dann sind die Strophen, welche das Martyrium schildern (Str. 37-43, ohne Str. 42b) eingetragen in S =Sankt Gallen no 561 saec. X/XI fol. 162. Strecker hat mit Recht darauf hingewiesen, daß der Text von V öfter schlechter ist als der von S. Die ganze frühere Literatur über dieses Gedicht ist in der Zeitschrift für deutsches Alterthum zu finden: Bd. XXIII (1879) S. 263 u. 273 erster Druck von Dümmler; XXIV (1880) 148/50 Ebert u. Zarncke, über den Zeilenbau und einzelne Bemerkungen zum Text; XXV (1881) 27/8 F. Seiler, besonders über Str. 42b; XXVI (1882) S. 96 Zarncke (Roethe) u. S. 197 Seiler Sonst ist zu vgl. Monteverdi in 'Studi medievali über Str. 42b. (á Hauptaccent, à Nebenaccent). III (1910) S. 404—406.

1 Placidàs fuit díctus magister mílitum,
habundáncia díves, fortis in prélio.
Qui anteà quam de régno sciret perpétuo,
subveniébat de súis rebus paupéribus;
proinde nóndum ablútus placuit dómino.
3 antequam V, anteà (vgl. 7,5 posteà) quam oder antequàm quid Meyer
3 siret V

- 2 Dum esset mágnus venátor et sagittárius, die quádam exívit more venáncium. Aspexit grándem a lónge cervorum númerum et unum cándidum nímis stantem in médio; cepit pérsequi illum relictis ómnibus.
  - 3 grandem Dümmler, grande V
- 3 Dum per spácia múlta post eum cúrreret, ascendit cérvus in súmmum saxorum vérticem.

  Placidas dúm perpensáret, quid illi fáceret, vidit in córnibus éius crucis imáginem et inter córnua púlcram Christi effígiem.

  2 sumum V 3 illic Ebert 5 pulcram Dümmler, pulcra V
- 4 Placidàs dum stupéndo istud aspiceret,
  vocem sibi dicéntem audivit táliter:
  Placidas, Plácidas, (inquit,) quid me perséqueris?
  Iësús ego, néscis quem fide crédere,
  sed in opéribus bónis visus es cólere.
  - 3 inquit Meyer, fehlt in V; Placídas ó Placídas quid Ebert 4 fide Dümmler, fidem V Vgl. Acta Apost. 9, 4 cadens in terram andivit vocem dicentem sibi: Saule, Saule, quid me persequeris? . . Ego sum Jesus, quem.
- 5 Placidàs tremefáctus in terram cécidit,
  capud érigens tántum ita locútus est:
  'Dic mihi, dómine, quíd (me) oportet fácere'.
  'Christiánum', respóndit, 'quere antéstitem;
  ipse té ammonébit, quod debes fácere'.
  - 3 me Meyer, fehlt in V, dic, domine, quid mihi Strecker; vgl. Acta 9,6 domine, quid me vis facere? 4 quere Ebert, querere V 5 amonebit V 5 debes Ebert, debet V und Strecker (= 'oportet').
- 6 Surgens índe ad dómum suam revérsus est; ad sacerdótem perréxit et baptizátus est.

  Baptizáta est úxor simul cum fíliis et tota dómus illíus, viri et fémine.

  Ipse Eustásius díctus est in baptísmate.
  - 3 uxor Ebert, eius uxor V 4 tota domus Seiler, totam domum V etc. 5 baptismate Zarneke, baptismo V
- 7 Post hec revérsus ad montem perrexit iterum, ubi viderat prius tale mistérium.

  Ibi sibi audivit loquentem dominum:

  'plurima dampna habébis, magnum periculum; sed posteà coronabo te per martyrium'.

  1 ec V
- 8 Ex die illa cepérunt de pestiléntia eius família móri et animántia.

Supervenérunt latrônes, et nihil illi de tánta quam sola úxor et dúo Vicinórum non válens

9 Vicinórum non válens tulit cóniugem súam Ipsa Teúpisten dícta filij Agápitus únus Exivit nócte cum íllis.

ferre obpróbrium et duos fílios. fuit in lávacro, et alter Theúpistus. ut iret in Égypto.

tulerunt ómnia,

natorum pignora.

remansit glória,

5 Ebert schlägt ire oder ivit (ohne ut) vor

10 Ad litus máris pervénit, nauclerum réperit, qui ad álteram térram eos transpósuit.

Erat úxor illíus formonsa spécie; concupívit nauclérus eam et ábstulit; et cogitábat, ut vírum eius perímeret.

11 Eustasiùs vix evádens et ibat nócte plorándo:

Matrem véstram crudélis barbarus rápuit;

vos modo míseri éstis relicti órfani'.

Dum ita fléret, ad rípam pervenit flúminis.

4 relicti Dümmler, relictis V

12 Unum fílium súum in collo pósuit et ad álteram rípam eum transpósuit. post hec revérsus, ut frátrem illius tólleret; et dum ad médiam áquam venisset flúminis, leo únum et lúpus alterum rápuit.

3 ec V; fratrem Dümmler, frater V

13 Dei pietas mágna salvavit púeros:
unum excússerant sánum pastores óvium
et alter ést liberátus ab aratóribus;
et cum éis mansérunt multis tempóribus,
invicèm nesciéntes unus de áltero.

2 excusserant Dümmler, excusserat V 5 unus Dümmler, unum V

14 Eustasiùs dum putáret perisse púeros, cogitábat iactáre se mox in flúvio.

Sed ad memóriam éius rediit súbito, quod ei díxerat ánte salvator hóminum, quod post periculum mágnum haberet gaúdium.

1 perisse Dümmler, peperisse V 2 fluvio Meyer, flumine V; vgl. 11, 5. 12, 4.

15 Egréssus tándem de áqua in terra córruit; cepit síbi capíllos et barbam tráere, et cepit fílios (súos) dolendo plángere:

```
qui desolátus sum,
   'Ve mihi misero, ita
                                  vite solácium'.
   cui iam núllum remánsit
      1 tandem Meyer, tamen V, tum Vollmer
                                              3 suos Ebert, fehlt in V
                                    4 ita qui Seiler, itaque V
      3 dolendo Dümmler, dolen V
                                 sic tribulátus est;
16 Ipse Iób certe númquam
                             uxor relicta est.
   nam pro auxílio illi
                               amicos hábuit:
   adhuc et cònsolatóres
                            bestias réperi
   pro amícis crudéles
                              filios ráperent.
   infelix égo, que méos
       4 reperi Dümmler, reperit V
                                    ut arbor flórida.
17 Ve mihi! quí sic pollébam
                                ramos et fólia!
   quomodo pérdidi símul
                            des tolleránciam
   Nisi tú mihi. déus,
                         ponas custódiam.
   ori méo et túam
                                   creasti ómnia.
   ne tibi péccem, qui vérbo
       2 quod o V: quomodo Meyer; quod ego Ebert; que, o Vollmer; quando
                   2 perdit' V: perdidi Ebert, perditur Vollmer, perditus
                   2 folia Dümmler, solida V
                                             3 des Dümmler, de V
       Lehmann
                             venit in Egipto;
18 Iter arripuit fléndo,
                             multis tempóribus.
   custos fúit agrórum
   Ibi párvulum síbi
                           fecit ospícium.
   ibi quícquid agébat
                            de suo officio,
    pauperibùs tribuébat
                              (semper) ospítibus.
                       3 sibi Dümmler, ibi V
       2 custus fui V
                                              4 'tilge de oder lies suo'
                5 Lücke in V; semper Strecker, suis Ebert
19 Dum ibi còmmorarétur
                                per annos duódecim,
   exercitùs barbarórum
                               fines Pannónie
                              cepit crudéliter.
   delere átque predáre
   Imperátor in únum
                            collegit milites;
                                sic cepit dícere:
    Placidam non habébat:
       1 quindecim hat die Legende; der Dichter verlas wohl: XV = XU = XII
       3 delere et V, delere atque oder perderè et Meyer
                                                         5 Placida V
20 'Placidàs, qui magister
                                erat milície,
   quid fuit fáctum de illo?
                                   vos mihi dícite'.
   Respondit únus ex íllis,
                                 quod cuncta pérdidit,
    que habébat, et nímis
                               pauper efféctus est
                             inde proféctus est.
    et de provincia ista
       2 quid Dümmler: qui quid V
                                    5 profectus Zarncke, proiectus V
                             direxit milites
21 Imperátor Traiánus
    per províncias ómnes,
                               qui eum quérerent.
    Dum eum núsquam per órbem
                                        possent repérere,
    duo ex illis venérunt
                               in fines Egypti,
                          erat Eustásii.
    ipsius mánsio úbi
```

5 Eustasii Dümmler, eustasius V

3 = reperire Strecker

22 Eustasiùs eos vídens obviam éxiit.

Dixerunt mílites ílli: 'Forsitan hóminem hic vidísti, dic nóbis, Placidam nómine'.

Respondit ílle et díxit: 'In terra Égipti non audívi qui táli vocetur nómine'.

1 obiam V

23 Eustasiùs enim ípsos cognovit mílites; sed ipsi nón agnoscébant eius effígiem.
Rogavit ád suam éos ut domum pérgerent:
'Intrate, paúperis dómum nolite spérnere; sumite módicum cíbum; postea íbitis'.

1 cognovit Dümmler, cognominavit V 3 eos, ad suam Ebert, wahrscheinlich richtig 4 pauperi V, welche Declination Strecker für möglich hält 5 summite V

24 Dum in ospício éius cum eo éderent, adsimuláre cernébant eius effigiem.

Unus ad álterum díxit secreto táliter:

'Adtende, quántum est íste Placide símilis, quem nos ímus queréndo. forsitan ípse est'.

1 ederent Strecker, ederant V 2 cer' V, cernebant Meyer (ceperunt?), cernunt Dümmler 3 taliter Ebert, totaliter V 4 quantum Ebert, quantus V

25 Dum diligénter (in) éius vultum inténderent, viderunt plágam, que illi in bello fácta est.

Ceperunt sé osculári et leti dícere:

'quem querebámus, magíster tu es milítie; et pervenérunt cum éo simul ad Césarem.

1 in Meyer, fehlt in V 4 tu es Dümmler, tue V

26 Inmensa Césaris fácta tunc est letícia; statim tríbuit illi multas divícias, argentum (múltum) et aúrum, vestes, familias; et constituit illum super milíciam et contra géntes in púgnam direxit bárbaras.

3 multum (oder dedit) Meyer, fehlt in V; statt et schrieb Ebert atque

3 familiam Seiler

27 Eustasiùs roborátus virtute dómini adpropinquare ad fines cepit Pannonie.

Ex omni parte ad éum venerunt milites; cum quibus simul et éius venerunt filii, facti iam iuvenes fortes decora spécie.

1 virtute Dümmler, virtutem V 5 specie Dümmler, spiti

1 virtute  $D\ddot{u}mmler$ , virtutem V 5 specie  $D\ddot{u}mmler$ , spitiem V, spitie Strecker

28 In ipsis tínibus érat naucleri mánsio, qui aliquándo uxórem tulit Eustásio.

```
Dum ipsa désuper stáret
                                 in tabernáculo,
   fili éius in órtum
                          ita ingréssi sunt,
   nesciéntes quis éssent
                              unus de áltero.
      2 Eustasio Meyer, Eustasii V (vgl. 10, 4 eam abstulit; 34, 2 tibi ab-
                                      4 ita V, ibi Strecker
      lata sum; 34,5 me rapuit tibi).
               5 unus Dümmler, unum V
                                aspexit iúvenes,
29 Per fenéstram ut ípsos
   pectus percúciens cépit
                                plorando dícere:
   Si modo víverent méi
                               süaves filii,
   tam pulcri éssent, ut ísti
                                  videntur iúvenes,
                            vestiret fáciem.
   et iam bárbola illis
                             barbolam und vestirent V; Ebert besserte.
     3 mei Dummler, meis V
30 Unus ad álterum díxit:
                                'Dic mihi: unde es?'
   Cepit ille suspirans
                            ab imo péctore
   nomen pátris narráre,
                               matris similiter
   et perícula súa
                        cúncta per órdinem,
                                et liberátus est.
   quomodo ráptus a féra
31 Insilívit ad cóllum
                            eius velóciter
                              cum fletu dicere:
   iuvenis álter et cépit
   Per poténciam Christi,
                                tu meus fráter es.
                                    per noctem dúceret,
   nam recolò cum nos páter
    et quando té leo túlit,
                                me lupus rápuit.
       1 insilivit Meyer, insiluit V
                                  5 leo te Ebert; s. S. 251.
32 Audivit ánxia máter,
                              quod illi dícerent;
    cepit pre gaúdio flétus
                                amplius fundere.
    festinánter descéndens
                               eos ampléxa est.
    agnovit fílios máter
                             et matrem filii.
    ceperunt sé osculári
                             atque constringere.
       2 amplior V, amplius Ebert
                                   2 funderet V
                                                  4 vgl. 36, 2
33 Exivit máter eórum,
                              ivit ad príncipem,
    ut suggéreret illi,
                           quomodo cápta est.
    Dum ad vestígia éius
                               se vellet stérnere,
    agnovit éum et cóllum
                                eius ampléxa est
    et cum lácrimis cépit
                              marito dícere:
       2 suggeret V, suggereret Dümmler
                                        5 marito cepit V, cepit marito
       Ebert
34 'Teupistèn tua cóniux
                               ego ancilla sum,
    que aliquándo in návi
                               tibi subláta sum.
    sed per Christi virtútem,
                                  quod non pollúta sum.
    quia ípse nefándus
                            et durus bárbarus.
    quando me rápuit tíbi.
                                periuit súbito'.
       2 que: qui V 5 peribit V, periuit Seiler
```

35 Ille gavísus est nímis de sua cóniuge; sed tamen trístis ad íllam dixit de fíliis: 'filios nóstros crudéles tulerunt béstie'.

Respondit ílla: 'cum nóstris sic fecit fíliis, sicut fécit nobíscum, deus omnípotens'.

2 illa V 5 sicut Ebert, sic et V

36 Iussit ad médium máter venire iúvenes; agnovit fílios páter et patrem fílii.

Quale tunc gaúdium fúit, quis potest dícere?

letabántur et ípsi (omnes tunc mílites).

omnes símul laudábant nomen altíssimi.

1 uenire Dummler, ueniret V, uenirent Strecker 1 iuuenis V 2 fili V 4 und 5 so Meyer, o. t. m. fehlt in V; 'der zweite Halbvers wohl so zu ergänzen: et omnes milites' 4 'nach laudabant ist entweder dei oder omnes einzuschalten' Ebert; omnes (tunc milites) Simul laudabant  $\langle \text{dei} \rangle$  nomen Strecker.

Die Strophen 37-43 stehen auch in der Hft 561 saec X/XI (S) f. 162, nach der Prosa-Legende (s. Acta Sanctorum Boll., 21. Sept. VI p. 136 f.).

37 Ad barbarórum pervénit fama exércitum, quod Placidàs contra éos iret in prélium bellator mágnus, et ómnes in fugam vérsi sunt; et Pannónie fínes sic liberáti sunt.

Eustasiùs est revérsus cum magno gaúdio.

1 exercitus V (2 quod tilgte Zarncke, Ebert stellte Placidas nach eos) 3 fuga V 3 conversi V 4 pacnnonie V 4 liberate S

5 Eustachius S hier und sonst immer

38 Adrianus César efféctus exiuit óbviam
Eustasiò reverténti tunc cum victória.
Dum diis súis in témplo offerret víctimas
et adoráret cum ómni simul milítia,
magister mílitum sprévit cum suis ídola.

3 offeret V 4 milicie V

39 Tirannus díxit ad éum: 'Accede, ímmola'.

Ille respóndit: 'In ístis non est divínitas.

nos deum cólimus vérum, qui fecit ómnia,
qui nos post tántam letári per quem sperámus etérna habere gaúdia.

1 tyrrannus V 2 respondit ille et dixit in istis V; vgl. 20, 3; 35, 4 und besonders 22, 4 5 habere eterna V

40 Adriánus crudélis ira replétus est; precepit mágnum leónem eis dimíttere. Cepit béstia pédes sanctorum língere. Imperátor leónem iussit occidere

et bovem éreum iússit igni succéndere. 2 cepit V leonem magnum S 3 bestie V 5 ignis V 41 Dum illi éreum bóvem igni succénderent. Eustasiùs supplicávit ad deum táliter: 'Domine déus, quod pósco, tu mihi tríbue: nemo iam córpora nóstra possit divídere: sed sub úno sepúlti cubemus céspite. 1 ugnis V 2 subplicavit V 5 subono V 5 cubemus Dümmler, cupemus V, cupimus S 42 'Adhuc te, réx angelorum. peto supplíciter: tuum nomen quicumque per nos petierit. exaudi préces eórum, pater piissime, ut liberáti a mális vivant felíciter'. Vox resonávit de célo sic: 'Exauditus es'. 1 anglorum Strecker 1 subpliciter S 1/2 in V und S folgt nach suppliciter. nemo (ne V) iam corpora nostra possit dividere (= 41,4). Tuum: diese Worte tilgte Zarncke nach 42,4: feliciter folgt in S 42, 5 Vox; aber in V folgt als neue Strophe: 42b Deus qui humiles sublimas omnium dominus celorum possides thronum et fides (vides Dümmler) abyssum, qui lamentantes et flentes elisors (elisos Dümmler) elevas, ad te clamantium preces digna suscipere. Vox resonavit de celo sic exauditus es. Diese Zeilen 426 1-4 für welche der Prosatext kein Zeugnis gibt, hat Gustav Roethe als falsche Zudichtung erkannt (Zeitschrift f. d. Alt. 26, 1882, S. 98). Einen weiteren Beweis geben der falsche Bau der Zeile Deus etc. und die falschen Reime der Strophe; s. S. 253ff. 43 Tune toti quáttuor míssi in bovem éreum consummavérunt in bóno suum martirium

43 Tunc toti quáttuor míssi in bovem éreum consummavérunt in bóno suum martírium et meruérunt habére Christi consórcium; et in úno sunt ómnes sepulti túmulo, ubi sémper in múltis florent virtútibus. Amen.

2 in bove Roethe Zft 26, 98 und Monteverdi p. 406 4 omnes S, tamen V 5 in multis fehlt in V 5 Amen fehlt in S

## Der Zeilenbau des Placidas-Rythmus.

Ich habe die Gestaltung des Sagenstoffes und den sprachlichen Ausdruck in diesem Rythmus sehr gelobt. Das gleiche Lob verdient die dichterische Form. Die Zeilenform ist selbständig und geschmackvoll und mit Sorgfalt durchgeführt. Nirgends sonst habe ich diese Zeilenart gefunden und, da wir sie nur aus dem Text selbst festsetzen können, müssen wir sie um so sorgfältiger prüfen. Dümmler hatte wenig Sinn für Metrik und Rythmik 1), wenigstens 1879, wo er über die Form des Rythmus in der Zft f. d. Alt. 23 S. 263 notirte: 'die Strophen bestehen aus je 5 Zeilen in einem trochäischen Rythmus, die in der Regel 13—14 Silben zählen'.

Adolf Ebert hat dann bei den Vorarbeiten für seine mittelalterliche Literaturgeschichte auch diesen Rythmus untersucht und in der Zeitschrift f. d. Alterthum 24 (1880) S. 148/9 darüber gesprochen. Er handelt zunächst: 'über den Vers, der von dem Herausgeber nicht richtig bestimmt worden ist. Seine Erkenntnis bot allerdings außerordentliche Schwierigkeiten dar, die in seiner eigenthümlichen Bildung ruhten. Erst nach manchen Fehlgriffen gelang es mir, ihn sicher zu bestimmen'.

'Das Schema des Verses ist, wenn wir die Senkungen durch das Zeichen der Kürze, die Hebungen durch das der Länge ausdrücken, das folgende: عنا المساقة المساقة

Placídas fúit díctus | magíster mílitúm Ascéndit cérvus in súmmum | saxórum vérticém,

indem ich zwei Verse gewählt habe, in denen keine schwebende Betonung stattfindet, die sonst hier im Verseingang, wie nach der Caesur sehr gewöhnlich ist. Der Eigenname Placidas hat in dem Gedicht durchaus die angezeigte griechische Betonung, wie denn diese auch sonst hier bei Eigennamen selbst in auffallender Weise sich findet (so stets Égyptus. Es ist dies recht bemerkenswerth)'.

'Die Hauptschwierigkeit für die Constitution des Verses und damit auch des Textes lag in der besondern Eigenthümlichkeit, daß an der Stelle der dritten Senkung eine Doppelsenkung sich finden kann, ja sogar ganz gewöhnlich sich findet. Aber sehr zu beachten ist, daß, obgleich in den beiden ersten Füßen (wenn ich der Kürze halber mich dieses Ausdrucks bedienen darf) schwebende Betonung stattfinden kann, doch dies im zweiten Fuß vermieden wird, sobald im dritten eine Doppelsenkung er-

<sup>1)</sup> Bei meinem ersten Schritt in das neue Gebiet (Radewin's Theophilus 1873 S. 89 = Ges. Abh. I 96) war ich nicht eben zart gegen die Monumentenherren aufgetreten; aber ich habe von Seiten Dümmlers, Waitzens und Wattenbachs stets Freundlichkeit und sachliche Förderung gefunden; ja ich glaube, sie haben durch den Einfluß meiner Arbeiten sich dazu bringen lassen, bei der Herausgabe mittellateinischer Gedichte auch um die Formen sich zu kümmern und zuletzt meinen Freund Traube sich als Gehilfen zu holen.

scheint, damit nicht eine dreisilbige eintreten könne. Dies Gesetz findet man durch das ganze Gedicht beobachtet. Es zeigt, daß der Autor mit rythmischem Bewußtsein oder mindestens Tactgefühl verfahren ist. Daß der Vers ohne jene doppelte Senkung nicht bloß an den Nibelungenvers, sondern auch an den altfranzösischen Alexandriner mit weiblicher Caesur erinnert, ist kaum zu bemerken nöthig; um so beachtenswerther aber ist er'.

Diese Lehre gibt Ebert im 2. Bande seiner Literaturgeschichte (II 328) gekürzt also: 'Noch merkwürdiger ist der Rythmus des Placidas. Er stellt sich folgendermaßen dar: •••••••••••••; im 3. Fuß kann also eine Doppelsenkung eintreten, ja sie tritt sogar ganz gewöhnlich ein, doch nie, wenn im Fuße vorher eine schwebende Betonung ist, um eine dreisilbige Senkung') zu vermeiden'.

Ich will hier nur einige Worte über die 'schwebende Betonung' sagen. Oft habe ich gegen diese Modekrankheit der deutschen Gelehrten sprechen müssen; vgl. meine Ges. Abhandlungen II S. 8 (Note) und diese Nachrichten 1906 S. 224/8. Es wird gelehrt: 'die lateinischen Wörter kann man accentuiren, wie man will'. Gerade unser Rythmus liefert nach dieser Theorie viele sehr unschmackhaften Früchte. Ebert genirte sich ein bischen. In der Zeitschrift ließ er drucken: '9,1 Vicinorum non valens: Non vicinorum valens oder Non valens vicinorum, was noch correcter wäre'. Doch mit seinem (und Ebert's) vollen Rechte sagt Seiler (Zft 25 S. 27): '9,1 Vicinorum non valens will Ebert umstellen zu: non válens vícinorum. Unnöthiger Weise. Denn wenn tulít coniúgem 9,2; et péricúla 20,4; impératór 19,4; cogítabát 14,2 gestattet sind, wird man wohl auch gegen vicínorum nichts einwenden können'.

Ich arbeitete in jenen Jahren die große Übersicht über die mittellateinischen Rythmen aus und habe dabei von Ebert's Arbeit nichts gewußt. Im Ludus de Antichristo S. 101 (= Ges. Abh. I 228) habe ich gesagt: 'XIII 3 Dümmler Zs. 23 p. 273 'Placidas fuit dictus'. 44 Strophen zu 5 Zeilen mit einsilbiger Assonanz in 3—5 Zeilen. Die zweite Halbzeile ist stets sechssilbig und schließt jambisch, sie hat 127 Mal den Tonfall o—o—o—, 93 Mal

<sup>1)</sup> Da Ebert auf diese seine Entdeckung zwei Male zu sprechen kommt, so sei nur Folgendes bemerkt: dreisilbige Senkung gibt es eigentlich nicht in der lateinischen Rythmik, weil es in der lateinischen Pronuntiatio sie nicht gibt: von 3 Senkungen erhält die mittlere Nebenaccent; also würde man betonen Str. 33,5 ét cum läcrimis marito, wie man betont: iúvenès dum súmus. Vgl. diese Nachrichten 1908 S. 63.

Vor Strecker's neuer Ausgabe des Textes, Rythmi S. 593, las ich nur die Note: 'Schema 7 aut 8\_0+60\_', sonst kein Wort, nichts über Ebert's oder meine weitern Bemerkungen.

Nun ist aber die hier angewendete Zeilenart wirklich merkwürdig, einmal wegen der wechselnden Silbenzahl der Zeilen, dann wegen der von Ebert und von mir behaupteten Thatsache, daß vor der letzten Accenthebung sehr oft 2 unbetonte Silben stünden statt 1. Diese beiden Thatsachen verletzen die gewöhnlichen Regeln der rythmischen Dichtkunst, wonach die sich entsprechenden Zeilen gleich viele Silben und die gleichen Schlußeadenzen haben sollen, aber auf gleichen Tonfall vor dem Schlusse. d. h. auf Accentfüße nicht geachtet wird.

Die erste Thatsache ist hier ja unbestreitbar und auch von Strecker notirt. Es zählen 78 Zeilen sieben Silben, und 136 acht Silben.

Die andere Thatsache erwähnt Strecker nicht; er scheint sie also für nicht richtig oder für recht zweifelhaft gehalten zu haben. Nun hat Ebert gesagt, daß vor der letzten Accenthebung 2 Senkungen stehen könnten, ja daß sie ganz gewöhnlich da stünden. Ich hatte genauer gesagt, daß etwa 13 Zeilen mit dem Tonfall \_\_\_\_\_ schlössen, also vor der letzten Hebung nur éine Senkung hätten, daß aber die übrigen, also gut 198 Zeilen mit dem Tonfall \_\_\_\_\_ schlössen.

Dieser Wechsel war ja auffallend und machte die ganze Beobachtung verdächtig und fast werthlos. Als ich, durch Strecker's
Schweigen gereizt, jetzt die Frage von Neuem untersuchte, gelang
es mir zu meiner Freude zu erkennen, daß die 215 Zeilen nicht
bald so, bald anders schließen, sondern daß sie alle ein und
dieselbe Schlusscadenz haben, nemlich \_\_\_\_\_ mágnűs věnátor.

Das muß natürlich nachgewiesen werden und besonders auch, weßhalb früher weder Ebert noch ich die allgemeine Giltigkeit dieser Schlußcadenz erkannt haben.

Ich schicke voraus, daß ich keine schwebende Betonung kenne; die Wörter werden hier im Rythmus genau so betont, wie beim gewöhnlichen Sprechen in der Prosa. Die möglichen Fälle sind meistens sicher und einfach. Etwa 72 Zeilen schließen mit einem zweisilbigen Worte: Et unum cándidum nímis inmensa Caésaris fácta baptizáta est úxor. Etwa 102 Zeilen schließen mit einem dreisilbigen Worte (oder Wortgruppe): Dum esset mágnus venátor aspexit grándem a lónge Per quem sperámus aetérna post hec revérsus ad móntem Ad sacerdótem perréxit vicinórum non válens. Mit einem Worte von 5 Silben schließen die 2 Zeilen: 16,3 adhuc et cònsolatóres und 19,1 dum ibi còmmorarétur. Das sind zusammen etwa 176 sichere Schlüsse.

Es bleiben die Zeilen, welche mit paroxytonem viersilbigem Worte (oder Wortgruppe) wie liberátus (dum putáret) oder mit 2 zweisilbigen Wörtern wie fuit dictus schließen. Hier treten einige Freiheiten oder Schwankungen der lateinischen Pronuntiation hervor, und deshalb sind es welche von diesen Zeilen, die Ebert oder mich früher irren oder schwanken machten.

Die paroxytonen viersilbigen Wörter können auf der 1. Silbe Nebenaccent bekommen, wie hómo liberátus. Aber die beiden ersten Silben können auch schwach betont werden, aber nur, wenn ihnen eine betonte Silbe vorangeht. Das ist aber nicht so leicht möglich, da die lateinische Sprache eine barytone ist, also die Endsilben nicht betont. Jener Fall, daß die beiden ersten Silben eines Wortes wie liberátus schwach betont gesprochen werden, tritt also nur ein, wenn erstens ein einsilbiges Wort vorangeht, wie in 42,1 adhuc te réx ăngělórum; die Fälle der Art sind hier: 3,3 Placidas dúm perpensáret 5,5 ipse té ammonébit 13,3 et alter ést liberátus 23,2 sed ipsi nón agnoscébant 25,3 ceperunt sé osculári = 32,5. Das sind 7 klare Fälle.

Zweitens kann vor das viersilbige Wort eine durch Nebenaccent zu betonende Endsilbe gestellt werden, also die Schlußsilbe eines proparoxytonen Wortes, wie in iuvenès dum sumus. Dazu werden hier besonders die proparoxytonen Eigennamen verwendet. Die Fälle sind hier: 4,1 Placidàs dum stupéndo· 5,1 Placidàs tremefactus· 7,5 sed posteà coronábo (darnach habe ich 1,3 corrigirt: qui anteà quam de régno)· 11,1 Eustasius vix evadens· 13,5 invicèm nescientes· 14,1 Eustasius dum putaret· 18,5 pauperibus tribuébat· 19,2 exercitus barbarorum· 19,5 Placidàm non habébat· 20,1 Placidàs qui magíster· 27,1 Eustasius roboratus· 37,5 Eustasius est revérsus· 38,2 Eustasio reverténti· 41,2 Eustasius subplicavit. Ich glaube, daß, wie die 176 Schlüsse mit Wörtern von 2 oder 3 Silben, so auch diese 22 Schlüsse mit Schlußwörtern von 4 Silben die Prüfung bestehen werden.

Die übrigen Schlüsse sind der Art, daß dem zweisilbigen Schlußwort ein anderes zweisilbiges Wort vorangeht, wie in: nisi tu mihi deus. Dieses vorletzte zweisilbige Wort muß also zwei Senkungen enthalten und von der aussprechenden Zunge übersprungen werden. Das widerspricht der ausgebildeten mittellateinischen Rythmik, wo jedes zweisilbige Wort einen Paroxytonon mit sich bringt. Deßhalb haben früher Andere und ich besonders in diesen Zeilen den Schluß \_v, \_v angenommen. Allein ich habe gelernt, daß das in der alten Zeit doch möglich war. Ein Zeitgenossin unseres Dichters, die Dhuoda, ist es gewesen, bei der die Thatsachen mir die Überzeugung aufzwangen, daß in der älteren mittellateinischen Dichtung hie und da zweisilbige Wörter als 2 Senkungen nur schwach betont gesprochen wurden. Diese Erkenntnis habe ich dargelegt in der Arbeit 'ein Merowinger Rythmus über Fortunat' in diesen Nachrichten 1908 S. 64 und habe in der Arbeit 'Spanisches' (ebendaselbst 1913 S. 155 und sonst) damit gerechnet.

Auch hier muß dem kritischen zweisilbige Worte eine Accenthebung vorangehen; darnach ergeben auch hier sich die Unterarten:

16, 1 ipse Jób certe númquam. 17, 3 nisi tú mihi déus. 23, 3 rogavit ád suam éos ut domum pergerent; aber da ad suam zu pergerent, eos zu rogavit gehört, so ist wohl mit Ebert zu stellen: rogavit éos, ad súam ut domum pérgerent 31, 5 Et quando té leŏ túlit, me lupus rapuit (leŏ ist hart und Eberts Umstellung leŏ te túlit leicht möglich. Doch te ist durch den Gegensatz zu me stark betont und bleibt es, und leichter ist es, die Tonsilbe le unmittelbar neben té zu kürzen, als das betonte te die 2. Senkung bilden zu lassen, wie ich Ges. Abhandlungen I S. 122 und besonders S. 269/272 (364) dargelegt habe).

Öfter bildet die mit Nebenaccent belegte letzte Silbe eines Proparoxytonon die nothwendige Hebung vor dem unbetonten zweisilbigen Worte: 1,1 Placidàs fǔt díctus · 22,1 Eustasiùs ĕŏs vídens · 23,1 Eustasiùs ĕnĭm ípsos · 34,1 Theupistèn tǔa cóniux · 37,2 quod Placidàs cŏntră éos; hebräisch voll betont ist die betreffende Endsilbe in: 4,4 Iësús ĕgŏ néscis.

Zu derselben Art gehört: 31,4 nam recolò cum nos pater.

Ich hoffe, auch bei der Erklärung dieser letzten 11 Schlüsse Zustimmung zu finden.

Der Dichter hat also die erste Halbzeile seiner Langzeilen so geschlossen, daß die 5. und die 2. Silbe vor dem Schlusse mit einer Accenthebung gefüllt wurden. Deßhalb hielt ich mich für berechtigt, die in Strecker's Text dieser Regel widersprechenden Zeilen zu ändern, wobei ich in der Regel mich auf andere Anzeichen einer Verderbnis des Textes stützen konnte. Es waren folgende Zeilen bei Strecker: 1,3 qui antequam de regno· 4,3 Placidas ⟨o⟩ Placidas· 5,3 dic, domine, quid mihi· 15,1 egressus tum de aqua· 19,3 delere et predare· 24,2 adsimulare cernunt· 25,1 dum diligenter eius· 26,3 argentum atque aurum· 31,1 insiluit ad collum· 36,5 simul laudabant ⟨dei⟩· 40,2 precepit leonem magnum· 42,1 adhuc te rex anglorum. Die Zeile 42b,1 deus qui húmiles sub- límas ist wirklich gefälscht und braucht nicht gebessert zu werden.

Ebert sagte (Zft 24 S. 149) zu Str. 7,5 sed postea coronabo: 'in postea ist das e zu verschleifen, wie überhaupt Verschleifung in dem Gedichte nicht gerade selten ist, so gewöhnlich im Namen Eustasius'. Darnach hat Strecker S. 593 bemerkt 'Synizesis passim'. Im Gegentheil; ich finde fast keine Synizese in dem Gedichte; nur die Sechssilber: 18,4 de suo officio und 19,1 per annos duodecim; dann 38,1 das harte: Adrianus César efféctus. Deutet das einsilbige eu statt eo (in Theupist.) auf Langobardenland?

Die Langzeile dieses Gedichtes ist also zusammengesetzt aus 2 Kurzzeilen, deren erste 7 oder 8 Silben zählt und mit dem Accentfall \_\_\_\_\_ schließt, während die zweite Kurzzeile 6 Silben zählt und mit Proparoxytonon schließt. An dieser Langzeile ist auffallend, daß die beiden Kurzzeilen so ungleich sind: 7 oder meistens 8 Silben mit dem schweren sinkendem Tonfall gegen 6 Silben mit dem leichten steigenden Tonfall. Das wäre am leichtesten zu verstehen, wenn eine bekannte quantitirend gebaute Zeile vorläge, die hier rythmisch nachgeahmt wäre. Aber ich kann absolut keine solche finden.

So müssen wir die einzelnen Kurzzeilen betrachten. Die rythmische Zeile zu  $6 \circ \bot$  ist häufig und kommt schon in alter Zeit vor, wohl meist im Alexandriner  $6 \circ \bot + 6 \circ \bot$ , wo der Asklepiadeer 'Maecenas atavis + edite regibus' das quantitirte Muster ist.

In der ersten Kurzzeile sind die letzten 5 Silben fest mit der Kadenz \_\_o\_\_o; diesen 5 Silben gehen oft 2, öfter 3 Silben voran, deren Tonfall absolut frei gegeben ist. Eine so wechselnde Basis der Zeile ist in der rythmischen Dichtung wohl unerhört. Fragen wir nach einem quantitirten Muster dieser Kurzzeile, so muß ich wieder bekennen, daß ich keines finden kann. Der Wechsel von 2 zu 3 Silben im Anfang und das weite Hereingreifen des Schlusses mit den sicheren 2 Senkungen lassen an ein anapaestisches oder daktylisches Vorbild denken, das mit \_\_ oder \_oo begonnen und mit \_oo ogeschlossen hätte. Allein das Gedicht (Bährens IV p. 189) Cum sua cornua Luna enthält

reine Daktylen, zählt also stets 8, nie 7 Silben in der Zeile. Die Paroemiaci oder zweiten Hexametertheile, wie Prudentius Cathem. X: Deus ignee fons animarum; Auson XV 19 Modulamine nenia tristi, Martianus 123 Caput artibus inclita virgo, Boetius Cons. II 5 Felix nimium prior aetas und III 5 Qui se volet esse potentem; dann die Gedichte bei Bährens IV 220 Rerum cui summa potestas, 224 Velamus fronde per urbem, 230 Dictis exarsit in iras bauen alle den Schluß, wie den des Hexameters 1), d. h. sie setzen alle vor die letzte Hebung 2 Kürzen; im Anfange setzen sie meistens 1 Spondeus, nicht oft 2 Spondeen hintereinander; so zählen sie meistens 9 Silben. oft 10 und nur selten 8 Silben:

vivum simul ac moribundum; lacrimas suspendite matres. deus ignee fons animarum.

umbras altissima pinus.

Wenn diese Zeile unser Dichter hätte rythmisch nachahmen wollen, wie hätte er die Silbenzahl der Vorlage so verändern können? In dieser Hinsicht muß ich also meine Rathlosigkeit bekennen.

## Lateinischer Reim mit den drei Vokalen: a + (e = i) + (o = u).

Vom Reim im Placidas-Rythmus hatte Ebert 1880 (Geschichte der Literatur II S. 328) bemerkt '5 Verse bilden eine Strophe; der Reim findet sich öfters, aber ganz willkürlich und regellos'. Ich hatte 1882 (Ges. Abh. I 228) notirt: '44 Strophen zu 5 Zeilen mit einsilbiger Assonanz in 3—5 Zeilen'. 1914 hat Strecker (Rythmi S. 593) notirt: 'Assonantia vel concentus syllabarum exeuntium frequens velut str. 7, 8, 11'.

Als ich in den Weihnachtsferien 1914/5 diesen Rythmus von Neuem untersuchte, fiel mir auf, daß die mit a reimenden Strophen (8 17 26 38 und 39) sämmtliche 5 Zeilen mit a schließen; ähnlich schließen die Strophen 3 25 30 33 40 und 41 alle 5 Zeilen mit e, die 11. Strophe die 5 Zeilen mit i und die 7. Strophe die 5 Zeilen mit u. Also 13 Strophen sind nach strenger Art regelmäßig gereimt.

In den übrigen 30 Strophen gingen in den letzten Silben die Vocale durcheinander, so in Str. 1: um o o us o, in Str. 4: et er is e e. Nun sah ich, daß in keiner dieser Strophen in der letzten Silbe ein a auftritt. Das ließ doch auf irgend eine Gesetzmäßig-

<sup>1)</sup> Prudentius schließt oft mit einem Worte von 4 oder 5 Silben oder mit tege corpus, die andern Gedichte nicht. Aber das beweist nicht, daß er die Verse nicht als Hexametertheile ansah; denn er erlaubt sich dieselben Freiheiten in den Hexametern.

keit in dem scheinbar wirren Gemische schließen. Damit war ich auf den Weg gerathen, der mich rasch zum Ende führte, nemlich zu der Erkenntnis einer ganz neuen Reimregel. Sie lautet: die 5 Zeilen jeder Strophe werden mit denselben Reim geschlossen; doch gilt im Reim e = i und o = u, während a nur mit a reimt.

Die Ausnahmen sind sehr wenige: 14,2; 15,4/5 und 28,2. Diese werde ich später besprechen. Zuerst will ich das Gesetz selbst feststellen und das, weil es zum ersten Mal geschieht, etwas ausführlicher als unbedingt nothwendig ist.

Ich sage 'Reim'. Ich sollte 'Assonanz' sagen; denn stets kommt es nur auf den Vokal an, nicht darauf, was für Consonanten dem Vocale folgen (m, r, s, t, ns, nt, st).

Der Reim auf a vereint sich mit keinem andern; er allein schließt, wie notirt, die je 5 Zeilen der 5 Strophen: 8. 17. 26. 38. 39. In der vorletzten Silbe steht meistens der Vocal i.

Mit e allein reimen 6 Strophen: 3. 25. 30. 33. 40. 41. Natürlich ist ae = e; so 25 militie.

Mit i allein schließt nur die 11. Strophe.

Mit o allein schließt keine Strophe ihre 5 Zeilen.

Mit u (um) allein schließen die 5 Zeilen der 7. Strophe.

Es bleiben 2 Arten von Strophen: erstens die 19 (20) Strophen. in deren 5 Reimen nur e und i gemischt sind, zweitens die 8 (10) Strophen, in deren 5 Reimen nur o und u gemischt sind:

Strophe 4: et er is re re. 5: it est re em re. 6: est est is ne te. 10: it it e it et. 12: it it et is it. 19: im e er es re. 16: est est it ri ent. 20: e te it est est. 21: es ent re ti i. 22: it em ne ti ne. 23: es em ent re is. 24: ent em er is est. 27: ni e es i e. 29: es e i es em. 31: er re es et it. 32: ent re est i re. 35: ge is e is ens.

36: es i re. mi. 42: er it me er es.

In der 15. Strophe schließen die 3 ersten Zeilen mit: corruit, traere und plangere; diese gehören also zur Reimklasse: e = i. Allein die 4. und 5. Zeile schließen: qui desolatus sum und vite solacium.

o = u: Strophe 1: um o o us no. 2: us um um o us. 9: um os o us o. 13: os um us us o. 18: o us um o us. 34:  $3 \times \text{sum}$ , us, o. 37: um um sunt sunt o. 43: um um um lo us.

In Strophe 14 schließen die Zeilen 1, 3-5 mit: os to, um um; aber die 2. Zeile lautet: cogitábat iactare se mox in flumine. Es ist wahr, auch 11,5 lautet ad ripam pervenit fluminis. Aber ich glaube, daß 14,2 sicher zu ändern ist 'se mox in fluvio'.

Auch die Acta Boll. gebrauchen hier das Wort 'fluvius'. Die 28. Strophe schließt die Zeilen 1, dann 3—5 mit o o sunt ro; aber die 2. Zeile lautet: qui aliquándo uxórem tulit Eustasii. Ich glaube, daß 'tulit Eustásio' zu schreiben ist. So steht 10, 4 eam abstulit und 34, 2 que aliquando in navi tibi sublata sum und 34, 5 me rapuit tibi.

Betrachten wir nun die nach der 4. Zeile der 42. Strophe in der Veroneser Hft stehende Strophe 'Deus qui humiles', so ergibt sich, daß der Fabrikator dieser Strophe die Reimgesetze des Placidas-Rythmus nicht gekannt hat. Denn er schließt die 5 Zeilen mit: dominus, abyssum, elevas, suscipere und es. Dadurch ist die Unechtheit der Strophe am sichersten bewiesen.

Also: von den 43 Strophen des Placidas-Rythmus schließen in 13 Strophen die sämmtlichen 5 Zeilen jeder Strophe mit demselben Vocal, entweder mit a oder mit e oder mit i oder mit u. Anderseits finden sich in den 95 Schlußsilben von 19 Strophen nur die Vocale e und i in bunter Mischung, ohne Beimischung von a oder o oder u; wiederum in den 50 Zeilenschlüssen von 10 Strophen finden sich nur die Vocale o und u in bunter Mischung, ohne Beimischung von a oder e oder i.

Nur die 15. Strophe verletzt das Reimgesetz dieses Rythmus: ihre ersten 3 Zeilen reimen mit e oder i, ihre 4. und 5. Zeile mit u. Es ist wahr, diese beiden mit u reimenden Zeilen beginnen die Rede, welche den Höhe- und Wendepunkt des Gedichtes, das schwerste Unglück des Placidas, hervorheben soll: allein ein solcher ästhetischer Grund kann doch kaum die auffällige Verletzung der Reimregel entschuldigen.

Ich hoffe, daß ich den Satz bewiesen habe: dem Dichter des Placidas-Rythmus sind einerseits die dumpfen Vocale o und u, anderseits die hellen Vocale e und i so nahe verwandt, daß er im Reimgefüge o = u und e = i gebraucht.

(Geschichtliches) Die nachgewiesene Thatsache, daß im Reim e = i und o = u gebraucht worden ist, kann für andere Untersuchungen wichtig werden. Sie hat nur sehr wenig zu thun mit dem sogenannten Vulgärlatein. In der prinziplosen scheußlichen Merowinger Orthographie mögen diese beiden Vokalgruppen am häufigsten vertauscht sein. Doch verletzen dort diese Vertauschungen von o und u, von e und i fast immer die grammatischen Regeln; aber im Placidas-Rythmus stehen die gemischten Endungen: e und i, em und im, es und is, et und it, dann: o und um, os und us, immer an grammatisch richtigen Stellen. Auch

sonst ist dies Reimgebiet von den vielen andern Monstra jener Orthographie nicht inficirt.

Ich will andere Gedichte hier zusammenstellen, in deren Reim ich ebenfalls die Vokale e mit i und o mit u vertauscht fand.

Schon 1905 habe ich (Ges. Abhandlungen II S. 280) wegen des rythmischen und gereimten Schlusses den Erlaß der 8. Synode zu Toledo vom Jahre 653 abgedruckt und darin den Satz: quam itaque ob rem in proprietatis illa conantur redígere sínu quae pro solo constat illos imperiali percepísse fastigio, aut quo libitu in iuris proprii cóllocant ántro quod publicae utilitatis acquisitum esse cónstat obténtu?

Dazu habe ich dort bemerkt: Schon in diesen Zeiten kommt vor, was noch die Ars Tibini (eines Deutschen saec. 14/15; bei Mari, Trattati medievali di ritmica latina, Milano 1899 p. 100) lehrt: 'multe sunt consonantes et etiam vocales, que inter se aliqualiter consonant, et ergo una, tempore necessitatis, potest poni pro altera in rithmo, ut sunt e et i, similiter o et u inter vocales; similiter inter consonantes b et p, d et t, s et x, h et a. Der Schluß muß wohl heißen: ha et a.

Vor 576 hat Fortunat eine übereilte Bischofs-(Fortunat) wahl geschildert, halb ernst halb spöttisch. Das Gedicht (I 16) ist ein ABCdar und besteht aus 23 quantitirend gebauten ambrosianischen Strophen. Ich habe schon öfter notirt, daß von den 4 Kurzzeilen der ambr. Strophen je die 1. und 2., die 3. und 4. enger zusammen gehören, also die Strophe aus 2 Zeilenpaaren besteht, zwischen denen eine Sinnespause eintritt. Deßhalb wurden die ambrosianischen Strophen in der alten Zeit in Langzeilen geschrieben, wie ich sie, der Raumersparniß halber, hier drucken lasse. Die Richtigkeit meiner Gliederung bestätigt das Reimgefüge in diesem Gedichte des Fortunat. Gereimt sind alle Strophen, aber oft haben beide Zeilenpaare denselben Reim, oft hat jedes Paar besonderen Reim. Ich rechne deßhalb durchaus nach Zeilenpaaren = Langzeilen; deren enthält das Gedicht also 23×2 = 46. Der Reim ist oft Assonanz, indem dem gleichen Vocal ungleiche Consonanten folgen: munere: praedicet.

Es reimen nun 11 Kurzzeilenpaare oder Langzeilen mit a, 10 mit e, 3 mit i, 1 mit o und 7 mit u: das sind 32. Aber nicht weniger als 10 sind nur dann gereimt, wenn e = i gilt. So  $6^a$  und  $6^b$ 

Fucata res haec contigit, vitanda casto pectore, superstite ut praesumeret, post fata quod vix debuit. Ebenso steht es in 5<sup>a</sup>, 7<sup>a</sup>, 9<sup>b</sup>, 10<sup>a</sup>, 13<sup>b</sup>, 19<sup>b</sup>, 21<sup>a</sup>, 22<sup>b</sup>.

Dagegen ist o = u gebraucht in den 3 Zeilen 2<sup>a</sup>, 16<sup>a</sup> und 16<sup>b</sup>: Bilinguis ore callido crimen fovebat invidum.

Quem vix putabat redditum, praeventa voto prospero; res mira quando cernitur, solet stupere visio.

Unter den 46 Langzeilen fehlt nur 1 einer einzigen der Reim, in 19<sup>a</sup>:

Tantum nec ante praemium plebi fuit, cum factus est.

(Fortunat II 6) Der berühmte Kirchenhymnus des Fortunat 'Vexilla regis prodeunt' besteht ebenfalls aus (8) quantitirend gebauten ambrosianischen Strophen. Auch hier herrscht durchaus der Reim. Die 4 Kurzzeilen der 2., 3. und 6. Strophe sind (mit a, e, i) gereimt. Daß auch hier Paare anzunehmen sind, ergibt sich aus der Thatsache, daß auch die übrigen 5 Strophen reimen, daß aber hier stets die 1. und 2. Kurzzeile einen andern Reim haben als die 3. und 4. Dabei gelten die gewöhnlichen Reimregeln und meine besondere ist nur 1 Mal zu Hilfe zu rufen in:

4 Impleta sunt quae concinit David fideli carmine.

(Fortunat II, 1 Pange ligua) Der andere, ebenso berühmte und in denselben Jahren (569—576) gedichtete Kreuz-Hymnus des Fortunat ist in Strophen von je 3 trochäischen Septenaren geschrieben. Reim findet sich oft; aber so oft auch nicht, daß Sicherheit fehlt.

Fortunat's Prosa ist viel gekünstelter als seine Dichtungen, besonders in seinen Briefen. Die Sinnespausen sind nicht nur durch den rythmischen Schluß geziert, sondern auch durch den Reim. Auch hier kommt der von mir behauptete Gleichwerth von e=i und o=u zum Vorschein; z. B. Seite 49, 8 (bei Leo): Vere dico, non est illud cor cárneum, ubi vestrae animae non recipitur miránda dulcédo, sed est mármore dúrior, si tantae caritatis non ampléctitur blandiméntum. nam quis de te tam cóngrua praédicet, quam mens vere sáncta deposcit? p. 50, 15 Quis. quamvis summo nobilitatis descéndat de cúlmine, cum te sic réspicit súpplicem, non se tuis vestigiis in terra provolútus exténdit? p. 230, 26 nec fuerat plenus homo, si non sensisset et túmulum, nec deus crederetur, nisi súrgeret de sepúlchro.

Die Gedichte des Fortunat sind für mich bis jetzt das älteste Stück, welches im Reim e mit i und o mit u vertauscht. Fortunat schrieb später hauptsächlich in Poitiers, war aber hauptsächlich in Oberitalien (Treviso, Ravenna) unterrichtet. Der Placidas-Rythmus ist in 2 Handschriften erhalten, einer des 9. Jahrhunderts in Verona, einer andern in S. Gallen befindlichen.

Wo er gedichtet ist, dafür gibt es vielleicht ein Zeichen. Placidas schützt das Reich gegen einbrechende Feinde. In dem griechischen und lateinischen Texte der ausführlichen Sage wird dabei nur der Fluß Hydaspes genannt. Anders im Rythmus: 19,2 Exercitus barbarorum fines Pannonie..predare cepit crudeliter. 27,2 Eustasius adpropinquare ad fines cepit Pannonie und endlich 37,4 Pannonie fines sic liberati sunt. Veranlassung gab dem Dichter die von ihm benützte kurze Fassung der Sage, die von Placidas berichtet 'cum exercitu transivit Danubium et occupavit provincias multas'. Immerhin hat erst der Dichter Pannonien genannt. Derselbe könnte also wohl im östlichen Oberitalien gedichtet haben.

Einige belehrenden Beispiele der dargelegten Reimart bringt der 1. Band der Poetae latini aevi Carolini (1880). dichte des Paulus Diaconus hat Neff 1908 neu gedruckt. Darunter ist eine Zuschrift seines Kollegen Petrus Grammaticus 'Nos dicamus' und die Antwort des Paulus 'Sensi cuius' (Poetae k. I 48/50, Neeff p. 60 and 64). Ich habe (Ges. Abh. II 388 and Hymnen des Hilarius, 1909 S. 431) den Parallelismus beider Gedichte notirt: beide bestehen aus 12 Strophen von je 3 Fünfzehnsilbern (8-0+70-); beide meiden in den Kurzzeilen zu 8-0 den Taktwechsel; beide gliedern die 12 Strophen in 4 Gruppen zu ie 3 Strophen: aber in einem Punkte sind die 2 Gedichte stark verschieden: im Reim. Bei Petrus klingen meistens 2 von den 3 Zeilen zusammen, aber weiter kommt er nicht. dagegen ist, wenn man o = u und e = i setzt, nur die 3. Strophe nicht gereimt (am, am, (or) or); dagegen reimen oder assoniren die übrigen 11 Strophen in allen 3 Zeilen: 3 mit a, 2 mit e, 2 mit i und 1 mit o; dagegen 3 benützen die von mir nachgewiesene Freiheit, indem sie o = u setzen: 2 us o us; 5 o um us; 12 us o o.

Im Jahre 763 hat Paulus Diaconus das chronologische Gedicht 'A principio seculorum' verfaßt (Poetae I 35, bei Neff S. 9): ebenfalls 12 Strophen von je 3 Fünfzehnsilbern. Der spröde Stoff hat vielleicht verursacht, daß die Reimform nachlässiger ist; 3 Strophen sind fast ohne Reim: 1 u a a, 10 o o a, 12 u e e. Dagegen die übrigen 9 lassen sich nach der freien Regel zusammenfassen: Str. 5 reimt mit a, 2 mit e, 4 und 11 mit u; dann Str. 6 mit e/i und Str. 3, 7, 8 und 9 mit o/u.

In derselben Zeilen- und Strophen-Art hat Paulus Diaconus 2 grammatische Rythmen verfaßt (Poetae k. I 625, bei Neff S. 75): 'Adsunt quatuor', ABCdar von 23 Strophen, und 'Post has nectit', Akrostichon von noch 9-10 Strophen. Der Inhalt mit vielen Citaten sträubt sich gegen die Reimfessel; so haben von den 25 Strophen 14 alle 3 Zeilen durch den gleichen Reim gebunden, während 10 nur 2 Zeilen binden; ebenso binden von den 9 Strophen 3 nur 2 Zeilen der Strophe durch denselben Reim.

Im Anhang zu den Gedichten des Paulus und Petrus hat Dümmler, Poetae I 79—82 (auch Dreves, Analecta 33, 188—190) zwei Gedichte gedruckt, welche ich genau zu prüfen bitte. Sie stehen auch in den 2 Handschriften des 9. Jahrhunderts beisammen, wie sie auch der Inhalt zusammen stellt.

- 1) Alfabetum de bonis sacerdotibus 'Ad perennis vitae fontem, 23 Strophen zu je 3 Fünfzehnsilbern  $(8 \circ + 7 \circ -)$ .

  13 Strophen (1-3, 5-11, 15, 16, 18) reimen auf a; 10, 2 ist das handschriftliche 'aequaliter diligat' fälschlich von Dümmler umgestellt. 2 Strophen (4 und 14) reimen auf u. Also darf man gewiß erwarten, daß auch in den übrigen 8 Strophen alle 3 Zeilen gleich gereimt sind. Aber in Wirklichkeit reimen 3 Strophen auf o und u, und die übrigen 5 auf e und i: 12 u u o; 13 u o u; 17 o u u; dann: 19 i i e; 20 i e i; 21 e e i; 22 e e i; 23 e i e.
- 2) Alfabetum de malis sacerdotibus, 23 pseudosapphische Strophen, in denen 3 Senaren  $(5-\cdots+7-\cdots)$  ein Adonier  $(5-\cdots)$  folgt. Die Adonier lasse ich zunächst bei Seite.

Von den dreizeiligen Strophen schließen 6 mit a und 5 mit u. Und die übrigen 12 Strophen? 5 schließen mit o und u, 7 schließen mit e und i: Str. 5 8 10 11 12 uud Str. 1 6 13 15 18 20 21.

Die schließenden Adonier sind nicht ganz reimlos. Wie auch sonst hie und da, reimen die Adonier sich folgender Strophen; so hier: 1 und 2 um, 3—5 i, 6—8 u, 9—11 i, 12 und 13 u, 14—16 e; (17 u 18 a;) 19 und 20 u, 21—23 i.

Ich hoffe, daß hier auch der Ungläubigste die von mir behauptete Reimfreiheit als bewiesen anerkennen wird.

Einen ebenso zwingenden Beweis ergeben die in den Poetae kar. I S. 142—144 gedruckten 'Versus de destructione Aquilegiae numquam restaurandae: Ad flendos tuos, Aquilegia, cineres'. Es ist ebenfalls ein ABCdar von 23 pseudosapphischen Strophen, d. h. je 3 Senare und ein Adonier. Auch hier lasse ich vorerst die Adonier bei Seite. Die 3 Zeilen reimen oder assoniren in Str. 21 und 23 mit e; in 2 und 9 mit i; in 22 mit o und in 6 8 11 13 16 18 und 20 mit u: das sind 12 regelmäßig gereimte Strophen. Aber die 6 Strophen 1 3 4 12 14 und 19 reimen mit e und i, die 5 Strophen 5 7 10 15 und 17 reimen mit o und u in bunter Mischung. Damit ist wiederum meine Reimregel bewiesen.

Die Adonier sind in anderer Weise als in dem vorigen Rythmus, aber in natürlicherer Weise mit dem Reim der Strophe, die sie schließen, verbunden; interessant daß zu 5 Strophen mit dem Reim e/i der Adonier mit i und nur zu einer (14) mit e und daß zu 4 Strophen mit dem Reim o/u der Adonier mit u reimt, daß endlich zu den 3 u-Reimen der 6. und der 16. Strophe der Adonier mit o reimt. Nur die 4 Strophen (13 15 22 und 23) haben Reim, der von dem des folgenden Adoniers durchaus verschieden ist.

Dies Gedicht steht unter den dubia des Paulinus von Aquileja. Doch habe ich in den Gedichten desselben diese Reimfreiheit sonst nicht gefunden. Aber ich habe in der Abhandlung (der Göttinger Gesellschaft der Wiss. von 1898, N. Folge II) 'Die Spaltung des Patriarchats Aquileja' S. 15 nachgewiesen, daß das Gedicht in seiner Zeit entstanden ist. Selbstverständlich ist endlich die wichtige Thatsache, daß dies Gedicht im östlichen Theile Oberitaliens entstanden ist.

In der alten Hymnendichtung ist Reim oder Assonanz sehr häufig. Von 4 Zeilen einer Strophe reimen sehr oft drei: doch es fehlt eben sehr oft der 4. Reim und damit die Sicherheit des Urtheils. In den Analecta hymnica Bd. 51 S. 197 hat z. B. der sehr alte quantitirende Hymnus 'Votiva cunctis orbita' 7 Zeilenpaare mit gewöhnlichem Reim; ist das übrige mit den Schlüssen 'spiritus' und 'lubricos' auch als voll gereimt anzusehen? Den dort S. 198 folgenden sehr alten quantitirenden Hymnus eröffnet das Zeilenpaar 'Bellator armis inclitus (1 Hft hat inclitis), Martinus, actu nobilis': unter den übrigen 15 Zeilenpaaren sind 9 regelmäßig gereimt, aber 3 reimen mit et und it oder i und em, 3 andere reimen mit um und o. Deckt diese 6 Reimpaare die von mir nachgewiesene Freiheit?

Am auffälligsten sind mir die Iren und Angelsachsen. Sie bringen eine Fülle von Reimen, oft von 2 oder 3 Silben und nehmen sich gern Freiheiten. Aber die von mir nachgewiesene Reimfreiheit scheinen sie kaum benützt zu haben. Der dem Columban zugeschriebene Hymnus (Analecta hymnica 51, 275) 'Altus prosator vetustus' bringt Reimreihen von 2 oder 4 oder 6 Zeilen; doch unter den 284 Kurzzeilen fand ich nur die 2 Paare (4, 11/12 und 8, 11/12):

Refugas veri luminis parasito praecipites.

Fornicarentur homines palam omnium oculis.

Unter den 586 Reimzeilen des Aethilwald (in Ehwald's Aldhelm zuletzt gedruckt) fand ich etwa 7 Paare, welche is und us reimen lassen; sonst nur II, 28 trilicibus: 29 humeros und III, 35 omnipotens: 36 tenebris.

Ich behandle nun einige Gedichte aus den von Strecker 1914 veröffentlichten Rythmi aevi Merovingici et Carolini (= Poetae IV, 2 S. 447—900). Hier sieht man ganz besonders: 'Practica est multiplex'. Ganz verschiedenartige Erscheinungen werden verständlich durch die Reimregel e = i und o = u. Gleich die ersten Rythmen scheinen zuerst kaum zu lösende Schwierigkeiten zu bieten: doch wenn man den von mir gefundenen Leitfaden festhält, so kann man durch das Labyrinth den Weg sicher verfolgen.

Der Rythmus no XII 'Age deus causam meam' (früher gedruckt von Dümmler, Rythmi eccles. no 5, und von Blume, Anal. hymn. 33, 258) ist ein ABCdar von 23 Strophen. Jede Strophe enthält 3 oder 4 Zeilen, von denen jede 8 oder 9 Silben zählt und sinkend schließt. Strecker (S. 489) bemerkt 'Concentus quaeri videtur, haud raro bisyllabus est'. In Wirklichkeit schließen alle 23 Strophen mit zweisilbigem Reim (oder zweisilbiger Assonanz), jedoch mit der von mir nachgewiesenen Gleichheit von o = u und e = i sowohl in der letzten wie in der vorletzten Silbe. Dadurch wird die Fülle der Fälle fast verwirrend. Ich ordne zunächst nach dem Vocale der vorletzten Silbe. Jede dieser Gattungen gliedere ich dann nach dem Vocal der letzten Silbe. Fehler oder Ausnahme steckt nur in str. 7, 1.

- a 10 Strophen haben in der vorletzten Silbe 'a'; a+e haben str. 2: pater trinitate pacem. 3 gloriare (gloriari?) natalem celebrare. a+i haben str. 9: 4 Zeilen mit atis, 14 vier Zeilen mit asti. 4 Strophen schließen mit a+e/i: str. (3?) 11 asti antem asti parce. 15: drei asti und 1 sancte. 17 antem asti asti antes. 19: drei Zeilen mit asti (und 1 mit parce?, denn die von Strecker getilgte Zeile 'Misericors et nobis parce' ist doch wohl richtig, weil dadurch der Imperativ herein gebracht wird, mit dem fast jede Strophe schließt). 2 Strophen schließen mit a+o/u: str. 4 altum sanctos actu; 23 draco atum ato ator.
- e Drei Strophen haben in der vorletzten Silbe ein e: dazu hat in der letzten Silbe: a str. 1: meam mea meam; 20 hat e: flentem entem else entes; 22 hat e + e/i: 3 entes und 1 entis.
- i in der vorletzten Silbe wird verbunden mit e/i in der letzten: str. 7 (1. Zeile falsch: iudica me), punisti Christe; 13: 3 isti und 1 iste; 18: 3 isti und 1 itte.
- e/i e/i in der vorletzten Silbe wird mit e/i in der letzten Silbe verbunden: str. 5: iudicij miser feci; 8 venit requiret ovile concede.

u u in der vorletzten Silbe wird mit e in der letzten Silbe verbunden in str. 6: cruce virtutem lucem; mit o/u in der letzten Silbe: str. 16 sepultum sepulchro vultum indultor.

o/u o/u in der vorletzten Silbe wird verbunden in der letzten Silbe: mit a in str. 10 inlustra demonstra angusta; mit e in str. 12: cruce onem onem molem; mit e/i in str. 21: iudex oris one ori.

Diese Übersicht habe ich der erschöpfenden Sicherheit halber so gestaltet; aber sie scheint sehr umständlich zu sein. Für den Dichter selbst lag die Sache viel einfacher. Für ihn gab es 3 Reimlaute: den hellen e und i, den dunkeln o und u und den mittleren a. Für zweisilbigen Reim gab es also nur folgende Permutationen:

I: e/i + e/i (str. 5 7 8 13 18 20 22) e/i + o/u (0 ×) oder umgekehrt o/u + e/i (str. 6. 12. 21) e/i + a (str. 1) oder umgekehrt a + e/i (str. 2. 3. 9. 11. 14. 15. 17. 19).

II: o/u + o/u (str. 16) o/u + e/i (3 ×, s. I) o/u + a (str. 10) und umgekehrt a + o/u (str. 4 und 23).

III:  $a + a (0 \times)$   $a + e/i (7 \times, s. I)$   $a + o/u (2 \times, s. II)$ .

Verlangen wir, daß jeder der 5 Vocale nur mit sich selbst Reim bilde, so können wir von den 23 Strophen des Gedichtes nur 7 gereimt nennen; geben wir aber zu, daß im Reim e = i und o = u gilt, so sind alle 23 Strophen zweisilbig gereimt.

Strecker no XV (Du Méril, Poésies 1854 p. 283; Analecta hymn. 23, S. 25) De passione ac resurrectione domini ,Audite omnes gentes'. Ein ABCdar von 23 Strophen zu 4 Zeilen von je 7 (auch 6 oder 8 oder 9) Silben mit sinkendem Schluß.

Strecker sagt S. 501 von dem Reim dieses Gedichtes: saepe bini aut plures versus unius strophae concentu ligantur bissylabo, rarius monosyllabo; neque assonantia non admittitur. aliquotiens et concentus et assonantia desunt.

Der Dichter bindet offenbar je 2 Kurzzeilen durch Reim (Assonanz) zu 1 Langzeile (Reimpaar). Die 23 Strophen geben also 46 Langzeilen oder Reimpaare. Zunächst hat der Dichter sich Ausnahme gestattet, oder der Text ist verderbt. Denn in 6 Zeilenpaaren kann ich keinerlei Reimband erkennen: 8,3/4 gladium: abscidit; 10,1/2 posuerunt: corona; 11,1/2 duobus: clavis; 14,1/2 inimicis: nesciunt; 16,3/4 calix: potest (iste | calix, si potest fieri?); 20,1/2 salvaret: tradere. In dem letzten Fall genügte dem Dichter vielleicht der einsilbige Reim, wie sicher in 6,3/4 andum: endum.

Alle übrigen 39 Reimpaare sind durch zweisilbigen Reim

(Assonanz) gebunden, wie in dem vorigen Rythmus no XII. Aber von diesen 39 Reimen beruhen 14 auf der von mir behaupteten Reimfreiheit e = i und o = u. Str. 4 salvator: tradatur; 15 latus: salvator; 21 unetus: cunctos und sepultus: cunctos; 23 sepulchro: sursum. 1 Christi: estis; 2 clemens: exinanivit; 6 gentis: invidentes: 7 serpentis: stirpes; 9 dedit: tradidit; (16 iste: fieri?); 17 vinctum: festum; 18 fides: crudelis; 19 adimpleretur: dictum; 22 predixit: surrexit.

Die handschriftliche Überlieferung von Strecker no XXIII (Analecta hymn. 23, 53) S. 521 'Qui de morte estis redempti' ist sehr verschieden. Es sind 16 Strophen von 6 Zeilen zu je 8 oder 9 Silben mit sinkendem Schlusse. Strecker bemerkte nur 'Assonantia frequens'. Ich glaube, daß bei der Prüfung und Festsetzung des Textes meine Reimfreiheit wichtig sein wird. Denn die 60 Zeilen von Str. 1—10 schließen mit e oder i in bunter Mischung; denn zu 4,1 bietet statt astra 3,1 arce; 6,4—6 bietet C 3 Achtsilber, die mit e es und is schließen; 7,1 bieten sich die Varianten 'ille' und 'irae'. Die Strophen 11—14, in denen der Reim auf u oder 0 eine große Rolle spielt, stehen überhaupt nicht in den Hften P und V; die Strophe 16 mit 4 Zeilen auf u oder 0 steht nur in der Hft P.

Strecker, Rythmus no XXVII S. 526 (Analecta hymn. 12, 24) 'Congregavit nos in unum Christi amor', 12 Strophen von je 4 Langzeilen (8 \_ \cup + 4 \_ \cup ). Ich habe schon früher hiezu notirt 'eine mitunter starke Verwendung von ein- oder zweisilbigen Reimen und Assonanzen'. Strecker findet hier 'homoeoteleuton solito non frequentius'.

Je 2 Langzeilen sind durch ein- oder zweisilbigen Reim gebunden, also enthalten die 12 Strophen 24 Reimpaare. Von diesen sind 15 Paare in der gewöhnlichen Weise gereimt 'habet: manet'; 'figuratur: iubetur'; dagegen sind sämmtliche 24 Paare gereimt, wenn man die Reimfreiheit e = i und o = u annimmt: Str. 1 amor: iocundemur und vivum: sincero; 6 impletur: repletos; 7 duobus: humo; 9 illo: Christus; oder: Str. 2 die: fili; 3 voce: congregati; 4 lites: erit; 9 caritatis: observare.

Strecker, Rythmus no LII S. 580 Analecta hymn. 19, 19: 'Hic est dies in quo Christi pretioso', 14 Strophen zu je 4 Langzeilen, also 56 Langzeilen. Ich habe schon früher Gründe dafür angegeben, daß dies Gedicht von demselben gedichtet sei, der das vorige (no 27 Strecker) gedichtet hat. Ich darf 2 neue Gründe hinzufügen:

Die Gedichte bringen Achtsilber mit sinkendem Schlusse, aber Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Phil.-bist. Klasse. 1915. Heft 2. 18

eine besondere, interessante Art, welche ich bei den Hymnen des Hilarius (in diesen Nachrichten 1909 S. 430) nachgewiesen und (langobardische) Accenttroch a een genannt habe. Diese Dichter theilten den Achtsilber sehr oft nach der 4. Silbe durch sinkende Caesur, so daß 4 Accenttrochäen entstanden: 'Stäbat mäter dölorósa'. Sehr oft aber schnitten sie nicht nach der 4. Silbe ein. Aber dann hüteten sie sich vor den vielen möglichen Taktwechseln, wie: Ab ira furöris túi, Quicquid in cärne gessérunt, sondern sie achteten darauf, daß die acht Silben 4 Trochäeen bildeten. Das Einfachste war, daß sie die 5. Silbe durch eine mit Nebenaccent belegte Endsilbe bildeten: úbi cäritàs est véra.

Die beiden Rythmen no 27 und no 52 sind durchaus so gebaut. No 52 besteht aus 56 Langzeilen. Von diesen haben 33 die gewöhnliche Caesur: dé sepúlchro résurréxit. In den 23 übrigen fehlt jene Caesur, aber die 5. Silbe ist die Schlußsilbe eines Wortes mit Proparoxytonon, d. h. sie wird mit Nebenaccent belegt, so daß auch hier die 8 Silben stets 4 Accentrochaeen bilden: úna sábbati surréxit, síc appáruit Maríae. Ebenso steht es in no 27. Von den 49 Langzeilen haben 28 die gewöhnliche Caesur: Cóngregávit nós in únum; in 19 Zeilen bildet die 5. Silbe Wortschluß, so daß der trochaeische Tonfall erhalten bleibt: úbi cáritàs est véra. 2 Zeilen weichen ab: 12,1 hat den Nebenaccent verschoben: glórià aetérno régi, und 10,2 hat 'ámpla est átque devéxa' statt 'ámpla átque ést devéxa'.

Zum Andern sind die Reimformen von no 52 zwar beträchtlich nachlässiger als die von no 27, aber doch sehr verwandt. Die 56 Langzeilen bilden 28 Reimpaare. Von diesen sind 6 jetzt ohne Reim: 1,3/4 bonus: sacris; 2,3/4 nuntiavit: bonus; 5,1/2 usurparet: lignum; 9,3/4 sanctam: immortales; 13,1/2 tristis modo: permanere (modo tristis?). Von den übrigen 22 Reimpaaren will ich diejenigen hier nennen, in denen e = i oder o = u zu nehmen ist: 3 mulierem: olim; 4 peccato: mandatum; 7 eos: polluerunt; 8 auctorem: delevit; 9,1 quievisset: fregit; 10 estimare: penetravit; paradisi: aperire; 12 sepulcro: mundus; 13 expetivit: crucifige.

Strecker, Rythmus no XL, Theodofridus de sex aetatibus mundi 'Ante secula et mundi principio', 25 Strophen zu je 4 Senaren. Strecker S. 559: 'saepe bini aut terni versus stropharum inter se assonant'. Die 4 Zeilen der Strophe sind zunächst als 2 Paare gedacht: 3 it it und o o; 11 ur ur und at at; 17 ans as und ur ur; 18 a am und us o, aber in der Regel haben die 4 Zeilen der Strophe denselben Reim. Verderbnisse oder launenhafte Einfälle liegen vor in den einzel stehenden Versen: 6, 3 dormiens;

10, 2 hat die eine Hft 'promiserat', die andere 'promittitur' mit passendem Reim; 12, 3 Moabiticae; 24, 1 perpenetrat ad inferos: ad inferos penetrat? Nur in Str. 21 gebraucht der Dichter den Reim auf e, nur in 1½ Strophen 7 und 3 den Reim auf i; etwa 5 ganze und 3 halbe Strophen reimt er mit a. Alle übrigen Strophen reimt er mit u und o. Aber nur selten ist sicher der Reim o mit o gepaart, wie 3¾: in der Regel ist o mit u gepaart, wie Str. 1: o um u os; 16 ur o o ur. In diesen Fällen und in den zahlreichen (12) Fällen, wo 1 o mit 3 u oder 3 o mit einem u die 4 Zeilenschlüsse bilden, bleibt die Kette der Reimpaare nur geschlossen, wenn o mit u legitim reimt.

Strecker Rythmus no XLII S. 565: 'Audite omnes canticum mirabile', ein ABCdar von 23 Strophen zu je 5 Senaren. Dies Gedicht zerfällt nach dem Reimbau in 2 Theile: die Strophen 1—16 und 2) die Strophen 17—23. I: Die 16 ersten Strophen sind nach meiner Regel einheitlich gereimt: 5 Strophen, deren 25 Zeilen mit a schließen (Str. 5 9 11 12 14); dann 4 Strophen, die ihre 20 Zeilen in bunter Mischung mit o oder u schließen: Str. 4 7 8 13; hier ist éine Ausnahme: 4, 2 diripuit. Endlich 6 Strophen, welche ihre 30 Zeilen mit e und i in bunter Mischung schließen: Str. 1 2 3 6 15 und 16.

II: Von den übrigen 7 Strophen (17—23) sind nur von zweien die Reimschlüsse nach meiner Reimfreiheit richtig zu nennen: 19 (e is it er und it) und 23 (os us os o o); dagegen nicht die der andern Strophen: 17 (um us re und 2 ant); 18 (er um re er ant); 20 (re re a am er); 21 (e i a a e) und 22 (i e as e a). Mit der Strophe 16 scheint der Dichter der Mühe des Reimens überdrüssig geworden zu sein.

Strecker, Rythmus no XLVII S. 572: 'Audite versus parabole'. 6 Strophen von je 5 neunsilbigen Zeilen, deren Bau ich schon 1882 (Ges. Abh. I 228) bestimmt habe als: 3 Silben, dann Wortanfang und der Accentfall 200200. Strecker notirt: 'Concentus syllabarum nonnumquam quaeri videtur'. Ich finde festen Reim in den 5 ersten Strophen; von den 25 Zeilen schließen 22 mit e, 3 mit i (1, 2; 4, 3; 5, 3). Str. 5, 3 ist also Eberts Conjectur 'pectora' statt des hftlichen 'pectore' sehr bedenklich. Die 6. Strophe schließt anders: me mi um as as; aber sie bringt auch das Räthsel, zu dem die 5 ersten Strophen die Praeambel sind.

Strecker, Rythmus no XLVIII S. 573: 'Ama puer castitatem' scheint ein unvollendeter Entwurf zu sein. Seltsamer Weise scheint in den Reimen der vierzeiligen Strophen der Reim der vorletzten Silben wichtiger zu sein als der der letzten. So

Str. 1 atem ato; isti isti. Str. 2 entem entrem; regem magnum (ob umzustellen?: magnum regem): omnipotentem; Str. 3 asti asti; anum asti. Str. 4 onum onum; ostras orum. Str. 5 anne annes; avit avit. Str. 6 erram elia; paradyso Eva. Str. 7 venit fecit; pisces gentes. Str. 8 terra erbas; frumento gentes. Str. 11 isti iste; asti asti. Str. 12 fluxa turbas; .. ora. Str. 13 iustus pulchros; diluvium bonum. Str. 14 ei ei eum eos. Str. 15 abat abat magna aquas.

Strecker, Rythmus no LII ist oben S. 263/4 nach no 27 besprochen.

Strecker, Rythmus no LIII (Analecta hymn. 23, 51): 'Respice de celo deus respice propitius'. 13 Strophen zu je 3 Fünfzehnsilbern (8 - + 7 - ). Strecker S. 582 notirt 'singularum stropharum aut duo aut tres versus inter se concinere aut assonare videntur'. Damit wird Strecker der Reimkunst des Dichters nicht gerecht. In Wirklichkeit reimen je die 3 Zeilen aller Strophen, und zwar mit e in Str. 3 4 5 7 12; mit o in Str. 8; mit u in Str. 1 6 10; aber mit o/u in Str. 2 (us os us); 9 (um o o); 11 (um um o); 13 (us um o).

Strecker, Rythmus no LVIII: Amplam regalis Susis ABCdar von 23 Strophen zu je 4 Senaren. dicta civitas' Strecker notirt: 'Homoeoteleuton rarum, assonantia frequentior'. Dies Urtheil ist ungenügend. Die Strophen sind oft zu 4. öfter zu 2+2 gereimt; aber gereimt sind alle, mit 2 Ausnahmen: 3,3 miseri: Asuero; 21, 3 ingulis: postmodum (rielleicht: Et qui de eius exultabant iugulo Traduntur igni ultionis postmodum). haben es mit 46 Reimpaaren zu thun. Außer den 2 Stellen 3.3 und 21,3 sind alle gereimt, aber mit e = i: 6,3 nomine:complacuit; 7 tradidit: diademate; 22 pariter: perculit. Dann mit o = u: 8 improbus: alios; 9 dominum: superbissimo; 15 triduum: cilicio; 19 gladio: alterius. 20 alterius: inferos; 22 coniugio: omnium; 23 emulos: gaudium und invictissimo: populum.

Strecker, Rythmus no LXI (S. 593) über Placidas ist oben S. 253—255 behandelt.

Strecker, Rythmus, no CV: 'Gastrimargia est primum principale vitium'. 15 Strophen zu je 3 Langzeilen. Strecker S. 662: Versus assonare aut consonare solent'. In 12 Strophen reimen die 3 Zeilen; dann reimen in Str. 8: o us um; in Str. 6 varios, ebrius und spiritus tristitie: ob amstellen: tristitie spiritus?; ebenso Str. 13 ibus ibus und prius cum tumuerit ist vielleicht zu stellen: cum tumuerit prius.

Strecker, Rythmus no CXIII: 'Anni domini notantur

in praesenti linea'; großes computistisches Gedicht von 71 Strophen zu je 3 Fünfzehnsilbern. In der Strophenmasse herrscht kein Gesetz. Denn 14 Strophen fügen sich nicht dem Reim: Str. 5 im io. 11 o is um. 13 a o u. 20. 29. 32. 36. 40. 45. 49. 53. 60. 63. Aber man darf doch sagen, daß der Reim der 3 Zeilen die Regel ist. Denn neben 31 Strophen, die regelrecht reimen (assoniren), reimen 11 Strophen mit e und i und 17 Strophen mit o und u.

Strecker, Rythmus no CXVI (S. 692): 'Spera caeli quater senis horis dum revolvitur'. Die 7 Strophen zu je 3 Langzeilen sind alle gereimt, wenn wir zu den regelmäßig gereimten (mit a Str. 5, 6 mit i, 1 3 7 mit u) noch die mit o und u gereimten Str. 2 und 4 als regelmäßig gereimt hinzuzählen.

Strecker, Rythmus no CXLIX S. 787 Vita Eligii: Innumeros homines sublimia facta ferentes

et virtutes in tempora honos frequentat longinqua. 498 Langzeilen, welche aus 2 Kurzzeilen zusammengesetzt sind. Von diesen 498 Langzeilen sind in 357 die beiden Kurzzeilen nach der gewöhnlichen Art gereimt. In 43 Fällen reimen die beiden Kurzzeilen mit e und i; in 31 Fällen mit o und u, wie z. B.

182 progenitus caeli regnum vocabit sublime.

11 nitor arripere modo opus olimque optatum.

Allein in 67 Langzeilen, wo sich entsprechen die Schlüsse mit a: e, a:i; e:o, i:u usw., kann der Dichter nicht an Reim gedacht haben. Der Dichter hat sich also sicher reimlose Verse gestattet. Folglich können wir nicht entscheiden, ob er die 74 mit e und i oder o und u schließenden Verse zu den gereimten oder den reimlosen gerechnet hat.

Diese Beispiele für die neue Lehre, daß man beim Reimen nicht 5, sondern nur 3 Vocale zu unterscheiden habe, habe ich bis jetzt gefunden. Natürlich fragt nun ein Jeder, wo und wie diese Lehre entstanden und was aus ihr geworden sei. Diese Frage kann ich nicht beantworten und muß das den künftigen Mitarbeitern im Gebiet der mittellateinischen Philologie überlassen.

Bei lateinischen Schriftstellern der guten Zeit, z. B. in der Reimprosa der Traktate Cyprians, die ich nachgewiesen habe (vgl. Ges. Abh. I 14), scheint nichts der Art vorzukommen. Augustin schloß ums Jahr 393 die 258 Langzeilen seines Psalm's gegen die Donatisten alle mit e, ohne Einmischung eines i; Commodian hat Institutiones II 8 dreizehn Zeilen mit e, II 39 sechsundzwanzig Zeilen mit o geschlossen. Ich meine auch, im hellen Tageslicht

der gefestigten, allgemein anerkannten antiken Schule durfte eine Lehre sich nicht sehen lassen, nach welcher nicht 5 Vocale unterschieden wurden, sondern nur die 3: a, e/i und o/u. brauchte es einen Winkel und Zeiten, wo man die alten Schulregeln lässiger behandeln konnte. Der ganze rythmische Zeilenbau ist ja revolutionär und arbeitet sich doch seit dem Ende des 4. Jahrhunderts in die Höhe, ohne daß ein Grammatiker ihn bekämpft oder vertheidigt. Ebenso der Reim überhaupt. Als der Reim anfing Modesache zu werden, empfand man natürlich oft die Reimnoth, die Ursache unserer Reimlexika. Da war der Einfall gar nicht übel, sich das Finden der Reime dadurch zu erleichtern. daß man e mit i und o mit u zu reimen gestattete. Die Noth der Zeiten der Völkerwanderung hatte die Leute prosaischer und praktischer gemacht. Und, wenn man sich etwas abseits stellen kann von der heiligen Lehre der Schule, so ist ja der Gedanke nicht thöricht, die Vocale nach dem Klange zu ordnen: in die Mitte das unsichere a zu stellen und auf dessen einer Seite die beiden hellen Vokale e und i, auf der andern Seite die beiden dumpfen o und u einander zu gesellen. Für einen Schulmeister in einem der Reiche am Ende der Völkerwanderung war der Einfall begreiflich, und auch ungefährlich. Denn er riskirte kaum ausgelacht zu werden. weil man sich da um die Schulmeister überhaupt nicht viel küm-So hatte ich recht gehofft, in den Versen des Grammatikers Virgilius Maro, die durchaus rythmisch und gereimt sind. die Spuren dieser Regel zu finden.

Doch sie scheint nicht so weit verbreitet gewesen zu sein. Mir scheint sie hauptsächlich in dem nördlichen Theile des Langobardenlandes zu Hause gewesen zu sein: Fortunat, Paulus Diaconus, der Rythmus über Aquilegia und die wahrscheinliche Heimat unseres Placidas-Rythmus (S. 258) weisen dahin.

Ein Romanist könnte hier die erwünschte Bestätigung seiner Sätze finden und sagen: 'Das Zusammenfallen von e und i und von o und ŭ (wohlgemerkt von ĭ und ŭ) ist auf vulgärlateinischen Einfluß zurückzuführen. Seit dem 3. Jahrhundert n. Chr. wurde jedes ĭ wie ĕ, seit dem 5. Jahrh. jedes ŭ wie ợ gesprochen; es ist daher sehr erklärlich, daß ein mittellateinischer Dichter beide Vocale, d. h. ĭ und e einerseits, ŭ und o anderseits im Reim vermengte, wenn er auch im Reim wie im Innern des Verses die historische Schreibart beibehielt'.

Ich glaube überhaupt nicht an das eine, allgemeine Vulgärlatein, und möchte hier noch dazu bemerken: hier handelt es sich nicht um i und u allein, sondern um i und u in allen möglichen

Verhältnissen, vor allem im Reim, also in Endsilben der Verse. Solche Endsilben galten als anceps. Sie sind oft quantitätslang wie filii, oft mit beliebigen Consonanten geschlossen, wie pergerent. Sie sind meistens die Schlußsilben daktylischer Wörter, erhalten also im Versschluß einen Nebenaccent wie filiòs. Aber in einigen Gedichten dieser Reimart sind die Reime zweisilbig und sinkend; dann fällt auch der Wortaccent auf die fraglichen i und u. Z.B. in Strecker no XII (oben S. 261/2) entsprechen sich miser: feci; venit requiret ovile concede; inlustra demonstra angusta. entsprechen sich in no XV (Strecker S. 501) Christi: estis; demens: exinanivit; serpentis: stirpes; vinctum: festum; fides: crudelis; predixit: surrexit. Der Text von no 48 bei Strecker ist zu unsicher; sonst wäre pisces: gentes zu citiren. Deßhalb kann ich den vorliegenden Fall mir nicht mit Hilfe der Lehre vom Vulgärlatein erklären; aber die Romanisten können vielleicht hier mehr lernen als lehren.

Die von mir gebrachten Belege gehen wohl nicht über die Karolingerzeit herunter. Bald nahm ja auch die Reimkunst zu; die bloße Assonanz wurden gemieden und zuletzt, um 1100, kam die Regel, daß die beiden letzten Silben im Reim mitthun sollten. Aus meinen Untersuchungen über die Dichtungsformen der Blüthezeit der mittellateinischen Dichtung kann ich mich der Freiheit nicht erinnern, wonach e mit i, o mit u hätten vertauscht werden können.

Und doch war diese Lehre nicht ganz verschollen; denn wie konnte sonst um 1400 der deutsche Rythmiker Tibinus lehren (s. oben S. 256), daß in Reimnöthen man e für i, o für u setzen könne (tempore necessitatis potest poni una vocalis aliqualiter consonans pro altera, ut sunt e et i, similiter o et u)?

## III Der älteste und ursprüngliche Text der Placidas-Eustasius-Legende.

Wie sich oben ergeben hat, ist die kürzere lateinische Fassung der Placidas-Eustasius-Legende die Vorlage des Dichters des Rythmus gewesen (s. S. 228 u. 238); dann aber ist diese kürzere Fassung der Legende nicht, wie man bis jetzt gemeint hat, ein unbedeutender Auszug aus der längeren, von den Bollandisten gedruckten Fassung, sondern sie ist die älteste, wohl im 5./6. Jahrhundert entstandene, also wohl die ursprüngliche Fassung dieser schönen und weit verbreiteten Sage (S. 233). Der Wortlaut derselben ist aber bis jetzt

nur in dem Florilegium Casinense gedruckt, also an einem versteckten Orte, und nur aus éiner Handschrift, die im XI. Jahrhundert in Monte Casino geschrieben ist.

Aber die schriftliche Überlieferung der antiken wie der christlichen Unterhaltungsliteratur ist wie Flugsand, und es ist sehr
schwer, darunter festen Boden zu finden und für wissenschaftliche
Untersuchungen frei zu legen. Das erfuhr ich schon 1872 bei
meiner Arbeit über den lateinischen Text der Geschichte des
Apollonius von Tyrus (in den Sitzungsberichten der Münchener
Akademie), so wie bei den Arbeiten über Stoffe der christlichen
Unterhaltungsliteratur, über die Vita Adae et Evae und über die
Geschichte des Kreuzholzes vor Christus (Abhandlungen der Münchener Akad. 1879 und 1881, Band XIV und XVI), endlich über
'die Legende des h. Albanus, des Protomartyrs von England, in
Texten vor Beda' (Göttinger Abhandlungen, N. F. VIII, 1904).

Durch diese Arbeiten gewitzigt, suchte ich auch jetzt weiteres Material beizuschaffen, und mit der eifrigen Hilfe eines jüngeren Freundes, Dr. Silv. Gius. Mercati, erhielt ich gerade am letzten möglichen Tage, dem Mittwoch vor diesen Pfingsten, die photographischen Copien von 5 Handschriften, von 4 römischen und von Bei der Untersuchung erschrak ich. War der einer mailänder. gedruckte Text von Monte Casino leicht zu lesen, so fand ich in den 5 Hften viele verderbte oder unverständliche Stellen. Anderseits ergab sich allmählich eine Reihe von Stellen, wo die 5 Handschriften unter sich übereinstimmten, aber im Gegensatz zum Casineser Text waren; eine feste Wand trennte die Casineser Überlieferung von der übrigen, als wenn es im 8. Jahrhundert (oder vorher) 2 stark verschiedene Abschriften dieses Textes gegeben hätte und nun von der einen derselben nur die Abschrift in Monte Casino sich erhalten hätte, während aus der andern die sämmtlichen 5 andern, hier benützten Abschriften stammten. So dachte ich ein Mal daran, für Leser sei es das Beste, nur den leicht lesbaren Text von Monte Casino wieder abdrucken zu lassen und sie zu verschonen mit dem Wirrsal von Lesarten aus den andern 5 Handschriften.

Doch erneutes Suchen führte mich auf einen andern Weg und auf diesem zur Klarheit. Von den Textverschiedenheiten ist die wichtigste diejenige, daß der ganze § 32 in den 5 Handschriften steht, aber in der Handschrift von Monte Casino gänzlich fehlt. An und für sich ist dies Stück des Gebetes entbehrlich; aber es ist auch nicht störend. Nun sind aber einzelne Gedanken und Wörter dieses Stückes benützt bei der Ausarbeitung der II. Fassung,

die um 730 schon vorhanden war. Die Fassung des Textes der 5 Handschriften ist also schon damals vorhanden gewesen. andere Spur zeigt § 20. Die Wörter 'exeo vel de iussione imperiali' fehlen in der Handschrift von Monte Casino, stehen aber in den 5 andern Handschriften. Sie sind zunächst unverständlich, sie sind aber sicherlich die Trümmer eines Satzes, der hier durchaus paßte, ja fast notwendig war; seinen Inhalt gibt der Umarbeiter deutlich an: Τότε οἱ στρατιῶται ἐνεφάνισαν αὐτῶ τὸ πρόσταγμα τοῦ βασιλέως (iussio imperialis). Der Vater des Textes von Monte Casino las die citirten Satztrümmer, welche in den 5 Hften stehen, verstand sie nicht und ließ sie weg. So gibt es noch mehrere Fälle, wo der Ausarbeiter der II. Fassung den Text der 5 Handschriften gekannt und verarbeitet hat, wo aber die betreffenden Wörter von dem Vater der Handschrift von Monte Casino weg-So ist in § 1 natus (natu?) secundum carnem gelassen sind. gloriosissimus (γένους τοῦ κατὰ σάρκα ἐπιδόξου) in Monte Casino zusammengeschmolzen zu nobilissimus. Ebenda nennen die 5 Handschriften die Söhne und die Frau, woraus der Umarbeiter 2 Sätze macht (είγε δὲ γυναῖκα... τίκτονται δὲ αὐτοῖς..): die Handschrift von Monte Casino sagt nichts. § 8 schließt mit dem passenden Zusatz: et quo erant induti (πλην ών περιεβέβληντο): Monte Casino § 19: Die 5 Handschriften sprechen von hat Nichts davon. 'signum in collo suo ex plaga, quam nos scimus, quae facta est illi in bello' (σύσσημόν τινα οὐλὴν ἐν τῷ τραγήλφ αὐτοῦ πληγεὶς ἐν τῷ πολέμω): Monte Casino erwähnt nur 'signum cicatricis habet in collo suo, quod nos scimus'.

Daraus wurde mir klar, daß der Gelehrte, welcher im 11. Jahrhundert in Monte Casino für die geplante schöne, große Sammlung von Legenden die Placidas-Eustasius-Legende bestimmte, zum Abschreiben auch einen eleganten, leicht lesbaren Text liefern wollte und den ihm vorliegenden alten Text, d. h. etwa den von mir combinirten Text der 5 Handschriften vielfach überarbeitete. Darnach ergaben sich für mich die Grundsätze, welche ich hier bei der Festsetzung des Textes befolgt habe.

Von den 6 bis jetzt vorliegenden Abschriften sind no 7 und no 5 durch wenige Nachlässigkeiten und durch wenige Änderungen oder Verschönerungen entstellt. Die mit no 6 bezeichnete Handschrift ist schön geschrieben, aber der Wortlaut ist durch manche absichtliche Änderungen und durch sehr viele Nachlässigkeiten entstellt. Die mit no S bezeichnete Handschrift hat manche gute alte Lesart erhalten, wie z. B. sie allein durchweg die Form nauclerus erhalten hat gegen die Form nauclerius aller andern

Handschriften: allein sie ist auch oft keck geändert. Sehr oft und sehr keck überarbeitet ist die mit no 8 bezeichnete Handschrift der Ambrosiana in Mailand und ihre Lesarten sind vielfach für den kritischen Apparat ein Ballast; aber bei der ersten Ausgabe eines solchen Textes muß man mehr geben als das Nothwendige. Der Text der Handschrift von Monte Casino ist stark abcorrigirt; allein er beruht auf einer ziemlich alten Handschrift und muß, weil er allein bisher gedruckt ist, besonders berücksichtigt werden.

Es ist zwar zu erwarten, daß noch manche Handschriften dieser Fassung auftauchen werden; allein ich halte es für wahrscheinlich, daß diese neuen Handschriften kein ganz anderes Bild des Textes geben, sondern sich in den hier gegebenen Rahmen einfügen werden.

- 5 = Vatican 5771, saec. IX/X, fol. 228<sup>b</sup>—231<sup>b</sup>: INCIPIT PAS-SIO BEATI MARTIRIS EUSTACHII (ras.) XIII KL IUN.
- 6 = Vat. 6933, saec. XII, fol. 130—133<sup>b</sup>: XIII KL. iunii. passio sancti Eustasii martiris Christi.
- 7 = Vat. 7810, saec. XI, Schrift von Monte Casino; f. 99—102: Passio sancti Eustasii martyris et sociorum eius.
- 8 = Ambrosiana E 84 inf., saec. XII, f. 239b: incipit uita uel passio beati Eustachii qui uocatus est Placidus ('cum suis sociis' fügt eine späte Hand hinzu).
- S = Sessorianus 5 (Rom, Bibl. Vitt. Em.), s. XI, fol. 146: XIII KL IUNII PASSIO SCI EUSTASII MARTYRIS.
- Cus = Casinensis codex 145 saec. XI fol. 483—488: Passio sancti Eustasii et uxoris et filiorum eius; vgl. Bibliotheca Casinensis Tom. III (1887) p. 293 mit Facsimile; der Text ist ebenda gedruckt im Florilegium pag. 451—454.

In diebus Traiani imperatoris idolorum saevitia, ipso exhibente, erat magister militum nomine Placidas, natus secundum carnem gloriosissimus et ditissimus valde tam in animalibus quam in auro et argento et mancipiis vel universis rebus substantiae suae. Et quamvis paganitate existente inventus est subvenire miseris vel necessitatem patientibus vivendi substantiam ministrare, ita ut acceptabilis fieret coram domino deo in operibus suis. Et omni parte illustris erat cum duobus filiis suis et matre ipsorum. Dum esset magister militum bellator et adversus barbaros triumphator ita, ut audito nomine eius contremescerent et effugarentur saepius adversarii eius, erat ei consuetudo venandi.

in 7 sind nach idolorum mit kleinerer Schrift hereingezwängt die Worte cultura ipso fauente satis florebat. Quo in tempore erat quidam magister; in 5

steht was oben; S crescebat ydolorum; in 6 fehlt ipso; 8 idolorum seuicia existente; saevitiam? placidus 6. 8. S: hier und fortan natu? glorios: nobilissimus S: 8 gloriosissimorum et diuitissimorum ualde parentum et erat ditissimus tam 8 tam bis suae om. S tam de 6; quam et in 5; uel argento manc. 8; et in arg. 5 in paganitate existens tamen inv. 6, paganissimus existens 8 vel: et 8; necessitate 7; substantia 5 S, fieret: esset S; in hoc coram 8; dom. om. 6; suis: bonis 6 et ex 7. 8, et in 6; vel matre 8. 5; et omnium pater illustris Erat namque cum d. f. (suis om.) et m. suorum S; dum: add. s. l. que, 7; bellatorum 6. 8; et om. 6; exaudito S, ex auditu nominis 5. 6; contremisc. S; fugarentur S, fugerent 8; sepe 6; Erat enim ei 8; erat, autem s. l. 7.

Casinensis: idolorum cultura ipso auctore pollebat. Erat autem ea tempestate mag. mil. quidam nom. Placidas nobilissimus et ditissimus (II hat ΙΙλαχίδας γένους τοῦ κατὰ σάρκα ἐνδίξου) . . ac universis . . suae. Qui quamvis paganus existens studebat subvenire mis. et . . . operibus suis. Es folgt Erat autem idem Placidas magister militum. Das, was die 5 Hften bieten, ist verarbeitet in II, wo hier 2 Sätze stehen: Είχε δὲ γυναῖκα . . . Τίκτονται δὲ αὐτοῖς παῖδες δύο . . ἦν δὲ τοσοῦτον περιφανὴς ὁ ἀνὴρ militum strenuus bellator et in praeliis triumphator ita ut etc.; die βαρβάρους hält auch die Fassung II fest. Die Zusätze der II. Fassung s. oben S. 235—237.

2 Et cum exisset secundum consuetudinem suam ad venandum, apparuit ei grex cervorum. Inter quos erat unus pulcherrimus et omni decore mirabilis. Quem videns magister militum relictis omnibus qui apparuerant ei ipsum tantum persequebatur et deficientibus ad persequendum secum euntibus ipse solus persecutus est eum in silva condensa. Et pertransivit cervus in vertice montis stans super saxum in loco altissimo. Et dum non praevaleret Placidas appropinquare ad cervum, stetit cogitans qualiter posset capere eum.

et cum: hic cum S; exiret 6; ei om. 8 S; in quibus 8; omnino mir. S; ipsum unum tantum 8, ipsum solum S Deficientibus itaque S; deficientibus omnibus qui secum erant ipse solus 8; secutus 6. 8; silvam condensem 8 condensa. Egressusque cervus de silva ascendit in uerticem S; stans S: Et stans 5. 6. 7. 8; supra 8; locum altissimum 5. 6; super saxa altissima S in 6 fehlen die Worter zwischen altissimum und Et dum uideret et dum non 5. 8, ut non 7, Sed cum praev. S; ipse valeret 8; Placidus 8. S; ad om. S; stetit: statim 8; possit 5; eum cap. melius posset S. Casinensis: Erat vero ei.. et dum. silvam condensam. verticem montis et stetit super. altissimo. et non praevaluit. stetitque.

3 Et dum consideraret magnitudinem eius, ostendit deus magnum miraculum super cornua eiusdem cervi; et apparuit signum sanctae crucis super claritatem solis illustrantem se. Et vidit inter media cornua eius imaginem salvatoris. Cuius vocem audivit dicentem sibi: O Placidas, quid me persequeris? Ego sum Ihesus, quem tu ignoras et in elemosynis vel actibus bonis visus es venerari. Propter quod apparui tibi, ut per cervum venarer te et mitterem te in retia [salutis] venationis meae.

Et: Qui S; Et dum uideret magn. 6; eius: cerui S; ei deus 8, ei dominus grande mir. S; inter cornua 8; die Wörter zwischen super cornua und eius imag. fehlen in S sub claritate 6; illustranτē. eτ uidit in cornua 8; Placide 6. 8. S; iesus 8, dīs 6; et elemosinis 8; et actibus 6; in actibus S; usus 6 uenarem 5. 6. 7; te uenerarer et mitt. S, uenantē emitterē te in 8; retiam 7 salutis (salutaris?) haben alle außer Casin., uocationis 8 Casinensis: illustrans eum .. Placidas ut quid .. ignoras in elemosinis et .. mitterem in retia ven. meae.

4 Quo audito magister militum expavit et prae timore cecidit in terram. Et iterum elevans caput intueri coepit mysterium visionis suae. Et dixit dominus Ihesus: Noli timere, sed conserva quae dico tibi. Crede fiducialiter, ut non pereas, sed habeas vitam aeternam. Et dixit Placidas: Credo domine, quia tu es, qui revocas errantes et erigis cadentes et resuscitas mortuos. Et dixit ei dominus Ihesus: Si ergo credis, vade et exquire sacerdotem Christianorum, qui te abluat a sordibus paganorum per lavacri fontem vel baptismum regenerationis. At ipse dixit: Si vis, domine, indicabo haec filiis meis vel matri eorum. Et dixit dominus Ihesus: Vade et indica eis, ut et ipsi credant, ne pereant, sed habeant vitam aeternam.

et om. S, prae: ipso 5. 8; hec cecidit S; über dixit hat 7 zugesetzt: ei; tibi que dico 8; et non 6 Placidus 6. 8. S; uocas 8; dicit S, ei om. 6. 8; et si ergo S; uade et baptizare exquirens 6, et om. S; paganorum: ydolorum S; lavacrum fontis 8, vel per 6, baptismatis regenerationem S haec om. 8; et matri 6, ei dominus S; et uade indica S, et om. 8, indica: dic 6; eis ne et ipsi pereant S.

Casinensis läßt das dreimalige Ihesus weg; dann hat er et matri und ipsi credant et habeant.

Die II. Fassung im Anfang: ἔπεσεν ἀπὸ τοῦ ἵππου εἰς τὴν γῆν. ὥρας δὲ διελθούσης εἰς ἐαυτὸν ἐλθὼν ἀνέστη. Pl. fragt, wer da spreche. Ganz am Schluß mahnt ihn Christus, getauft wieder hierher zu kommen.

5 Et veniens magister militum indicavit haec mulieri vel filiis suis. Et dixit mulier: O domine, tu vere deum vidisti, quem Christiani venerantur. Nam et ego praeterita nocte in visu agnovi magnitudinem mysterii huius, quia vidi gloriosissimam speciem viri dicentem mihi: 'Ecce vir tuus et filii tui tecum participabuntur mihi per baptismum, ut non pereatis, sed aeternam vitam possideatis'. Et credo, quod ipse ad me locutus est, qui apparuit tibi. Festinemus ergo adimplere quaecumque nobis praecepit.

Et regrediens in domum suam mag. 8; militum om. S; haec uxori suae et 8; vel: et 6; uisum 6, ego tercia nocte in visione agnovi immaginem et magnitudinem 8; mynisterii S; gloriosimam S tecum 5. 6. 8: om. 7. S; participantur 8: vit. aet. poss. 5. 6, aeternam in celis vitam possideatis 7, habcatis vit. aet. 8; credo om. 6; ad me ipse S; tibi in uia S; Festinus ergo adimple quodcuqmue pr. nobis 8. Casinensis: haec uxori suae et filiis. et dixit ei uxor sua. huius. Vidi enim... dicentis michi... tui una tecum adhaerebunt michi... possideatis. Credo ergo quod... qui et tibi apparuit. Festinemus itaque.

6 Et ita inquirentes invenerunt sacerdotem Christianorum. Cui dum occulte indicassent mysterium visionis suae, baptizati sunt a sacerdote in nomine patris et filii et spiritus sancti. Et Placidam nominavit Eustasium et primogenitum filium eius nominavit Agapitum et fratrem eius Theopistum; et matrem eorum nominavit Theopisten. Et facti sunt participes communionis corporis et sanguinis Christi.

cui occulte indicauerunt 6, dum om. S; et baptiz. 6; a sacerd. om. 6; Placidum 6. 8. S; placidum quidem 8. 3 Mal nominavit haben 7 und 8, 3 Mal uocauit 6 und 8; 5 hat das 1. Mal nominavit, dann 2 Mal vocauit. Eustas. hier und überall 5 von erster Hand; die 2. hat überall eustach. corrigirt; 8 hat überall eustach. agapium 6. 5 von erster Hand; eius theopisten 7, eius uocauit theopistum 8; et matrem 7. 8: nam et matrem 5. 6. S: theopistem 5; theopistennam. et facti 7; communioni 6. 7; ihesu Christi 6. Casinensis: Et mox inqu. invenerunt quendam sac... sunt ab eo in nom... sancti. Qui videlicet sacerdos Placidam nom... Theopistum. matrem vero eorum..

Die Π. Fassung sagt τὴν δὲ γυναῖκα αὐτοῦ Τατιανὴν (om. die lat. Übersetzung) μετονομάσας Θεοπίστην. Der Taufe folgt eine Rede des Priesters Ἰωάννου.

7 Deinde post baptismum abiit beatus Eustasius in locum montis, ubi apparuerat ei dominus Christus. In quo loco oranti ipsi iterum locutus est salvator dicens: Beatus es vere, quia suscepisti baptismum salutis et regeneratus es in nomine patris et filii et spiritus sancti ad vitam aeternam. Sed dico tibi, quia in hoc praesenti seculo supervenient tibi tribulationes, temptationes et pericula multa, donec depereant omnia, quae habere in hoc mundo inventus es. Oportet enim te in his temptationibus existere similem Iob. Et iterum, cum humiliatus fueris in temptationibus tuis, visitabo te in bonis et restaurabo te in consolationibus multis, donec pervenias ad martyrii triumphalem coronam.

habiit 6; beatus om. 8; Christus: ihesus 6, ihesus Christus 8; quo om. 6; ipso 5; eidem oranti iterum S; Christus. Et orante eo loquutus est ei iterum 8; (vere) om. 8; accepisti uerbum salutis S; in vitam 6; quia hoc S; praesenti om. 8; et tempt. 6; pericula et tempt. multa S; pereant 8, pereat S; ex hoc 5; habere stellt nach es 8; te ex his S, te his 8; fueris in tribulationibus 5. 6. 8; tuis multis 8; venias S; martyrium et tri. 8. Casinensis: dominus. in quo... oranti iterum... pereant.

In der geschwätzigen II. Fassung fragt am Schluß der gen Himmel fahrende Christus, ob Eust. die Versuchung erleiden wolle νῦν ἢ ἐπὶ ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν. Eustasius erbittet das νῦν und theilt Alles den Seinen mit.

8 Deinde cum redisset Eustasius in domum suam, coepit decidere familia eius in aegritudine et languoribus multis, donec consumpti sunt omnes in morte, similiter et omnia animalia, quae pertinebant ad eum. Nam et latrones venerunt diripientes omnia de domo eius, aurum et argentum vel vestes multas; et nichil aliud remansit ei nisi duo filii et mater eorum et quod erant induti.

Et inde cum S, Cum vero rediret 8; domo sua 5; deicere S; aegritudinem 6. S; langoribus 5. 6; mortem 6. 7; suam consolatus uel augmentatus omnem familiam suam in egritudine et in langoribus multis cecidentes donec consumati sunt omnes in morte 8. animalia eius 7; supervenerunt 5. 6. 8; et vor arg. om. 5. 7: aliud: amplius 5. 6. 8; ei ampl. rem. 6; quam duo 5. 6. 8; et quod 7, et quo S; et nisi quod 5; et nisi illud quo 6; et in rebus nichil aliud quam quod 8. Casinensis: aegritudinem et in languores multos .. mortem .. animalia eius. Latrones etiam ven. (om. quae pert. ad eum) .. aurum scilicet et arg. ac vestes .. filii sui et m. eorum. Ende: aber et quod erant induti ist in der II. Fassung ubersetzt: πλην ων περιεβέβληντο.

Die II. Fassung: nach dem Tode des Viehes flieht Pl. mit Frau und Kind in ein Versteck. Die Räuber plündern. Bei einem großen Siegesfest über die Perser sollte Pl. zugegen sein ἄτε στρατηλάτην ὄντα καὶ πρῶτον τῆν συγκλήτου: aber er ist nicht zu finden. Die Frau mahnt ihn, sie sollten in die Fremde fliehen.

9 Unde non sufferentes inter quos noti fuerant confusionem verecundiae suae ex his, quae illis contigerant, recesserunt occulte de loco illo nocte, ut transirent in Aegyptum. Et pervenerunt ad mare et ingressi sunt navem, ubi erant barbari et inrationabiles homines. Et cum pervenissent ad portum, coepit dicere nauclerus, quia concupierat mulierem eius,: da mihi naulum meum. Et non habentes quod darent, tenuit nauclerus uxorem eius. Sed dum non quiesceret Eustasius postulare eum pro uxore sua, praecepit nauticis suis ut iactarent eum in mare.

non ferentes 6, contingerant 6. S U. n. sufferentes confusiones et uere cundiam suam inter quos nati fuerant ex his 8 illo om. S et transierunt 6; aegypto 5; sunt 8. S: om. 5. 6. 7; in nauem 5. 6, in nauim 8; caepit 5; nauclerus S, nauclerius 5. 6. 7. 8 uxorem 8; habentes 7. S, habentibus eis 5. 6, habentibus hii 8; quid 6; te (so) nauclerum S, tenuit nauclerius 5. 6. 7. 8; darent na. accepit 6; et dum 8, sed cum nondum S; eum om. 8; nautis zweite Hand in 7; eum: Eustachium 8. Casinensis: (ex his q. i. contigerant) und (de loco illo) om., noctu.. nauclerius.. Et quia non habebat quod daret.. nauclerius.

10 Et sensit Eustasius nauclerum insidiantem sibi et subito accipiens occulte duos filios suos dereliquit matrem eorum apud nauclerum et fugiebat plorans et gemens et dicens: Vae vobis, filii mei, quia mater vestra derelicta est viro alienigenae et inrationabili homini.

et ut sensit 6; nauclerum S: nauclerium 5. 6. 7. 8; et subito 8. et om. 5. 6. 7; oculte 6. 8; dereliquid S: reliquit 6, et reliquid 7. 8, et reliquit 8, et dereliquit 5; ipsorum 5. 8; nauclerium S: nauclerium 5. 6. 7. 8; fugibat S; plorans et gemens 7, foras gemens S, gemens et plorans 5. 6, gemens plorans 8; et vor dicens om. 6. 7. 5: et dicens 8. S; mi 5; relicta 6; alienigena 7: est ad uirum alienum et irracionabilibus hominibus 8. Casinensis: Et quoniam sensit.. nauclerium.. sibi subito.. nauclerium.. gemens dicensque.

11 Et euntibus eis cum lacrimis et tristia multa pervenerunt ad flumen. Et dubitavit Eustasius pater eorum introire in flumen cum eis propter abundantiam aquae et reliquit unum ad ripam et alterum super humeros suos deportavit ad alteram ripam et coepit revertere ad filium quem reliquerat prius. Et antequam perveniret ad ripam, prospiciens vidit leonem rapere filium suum ad quem pergebat. Et coepit redire post se cum gemitu et fletu et gravi dolore ad filium, quem deportaverat ad alteram ripam. Et priusquam exiret de flumine, ut perveniret ad eum, venit lupus et rapuit filium eius.

Et om. 6; Euntibus autem illis 8, Et dum irent cum S; uenerunt S; eorum om. 5; in om. 5; cum eis in fl. 6; habund. 6 (S); eustachius pariter cum duobus filis suis intr. in fl. propter nimietatem aquae 8 reliquid 5. 7. S; et alium 5. 6. S; humera sua 6. 7: ad aliam S; ad terram super ripam fluminis 6; deuertere S, reuerti post se ad 6; filium suum quem 7: ueniret S; prospiciens peruenit ad ripam uidit S. suum. Et pergens cepit redire post se cum gem. S; portauerat S, deportauit ad ripam 6; ut: et S. Casinensis: Et euntes cum.. ad quoddam flumen.. (pater eorum) om...cum filiis propter.. unum eorum.. reverti.. (prius) om. Sed antequam.. rapuit eundem filium eius.

12 Et egressus Eustasius de flumine erat trahens capillos suos et ploravit amarissime filios suos et cogitabat semetipsum in aquam praecipitare; sed non permisit eum dominus deus providens illi bona, quae erant ei futura.

et dum egressus esset S: erat und et om. S. flumine. attrahens sibi barbam et cap. 8; plorabat 8; aqua 5. 7. 8; Et non S: ei 6; previdens 8; ei bona 6; illi bona eius 7; quod 7. S; erant illi 6, erat ei 5. 7. 8. Casinensis: Egressus vero..plorabat..ei erant.

13 Tunc leo, qui rapuit filium eius, cum deportaret eum, fugatus est a pastoribus vel a canibus et reliquit puerum inlaesum. Et ipse ignorans, quid actum esset de patre eius, habitavit cum pastoribus temporibus multis. Frater vero eius, qui raptus est a lupo, liberatus est ab aratoribus, ignorante puero, quid actum sit de patre vel fratre; et habitavit cum his, a quibus liberatus est, temporibus multis.

effugatus 5. 6; vel a can. om. 8; reliquid 7. S; quod 8; patre uel fratre suo hab. S; habitabat 7; cum ipsis past 8. Frater vero bis multis: fehlt Alles in 8; et frater eius S; sit: esset 6; multis temp. 5. 7. ('asinensis: rapuerat..et a can... habitavit... Et frater eius... raptus erat... ignorans quid actum esset... cum illis... multis temp.

I)ie II. Fassung sagt allerlei von dem Löwen, διεπέρασε τὸν ποταμὸν ἀνωτέρω etc.

14 Eustasius vero dum esset in amaritudine et doloribus multis, dicebat: 'Vae mihi, qui aliquando pollebam sicut arbor florida et fructificans, et ecce nunc deramatus sum et denudatus ab omnibus bonis. Sed tu, domine omnipotens et misericors, non me derelinquas neque despicias in tribulationibus meis. Recordatus sum enim, quod dixisti, quia oportebat me velut Iob sustinere tribulationes vel temptationes multas. Sed consideravi, quia Iob quamquam a

facultatibus suis exinanitus fuisset, habuit tamen amicos, qui consolarent eum: ego vero agrestes feras inveni, quae pro consolatione devoraverunt filios meos. Iob vero etsi deramatus fuit a filiis suis et ab omni substantia sua, tamen uxorem suam secum habuit pro aliqua consolatione passionis suae: ego vero et ab uxore eradicatus sum. sed quid dicam, quod tam graviter extirpatus sum, nisi tu, domine, tolerantiam et sufferentiam concedas mihi et ponas custodiam ori meo, ut non peccem tibi'.

mihi om. 5. 8; quia 5; pollebar 8, florebam 7. S; florenda 6; et om. 8. S; et vor ecce u. nunc om. 8; deramatus 5. 7. 8: eradicatus S; nunc denudatus sum et denudatus sum 6; et denudatus om. S, et den. sum 8; tu deus omn. 6; desp. me 6 Record. bis me om. 6; enim om. 8. S; ueluti 5, uelud 6; sustinens 6; vel:et 8; considera 8; quamuis S; examinatus S; esset 6. S: sit 8; consolarentur 6. S; agrestas 7; qui pro 8. S, per consolationes deuouerunt S. deramatus 5. 7. 8: derelictus S, desolatus 6; est de filiis vel ex omni 8; vel ab 7; ab om. 5. 6; secum om. S; aliqua om. S: consol. aliqua 6; temptationis 7. S. et om. S; radicatus 8, derelictus 6. radicatus sum. Sed tu domine tolleranciam et sufferenciam concede michi et propone michi custodiam 8. tollerantium 5. 6. S. S; sufficientiam 7; ponam 7.

Casinensis: aliquando florebam..nunc expoliatus sum..ab om..der me..oporteret..et tempt...consolarentur..Iob etsi privatus fuit filiis et omni substantia tamen..temptationis suae..uxore viduatus sum. Sed quid dicam? nisi (quod t. gr. ext. sum om.).

Die II. Fassung hat die I. vielfach verändert.

15 Deinde beatus Eustasius veniens in quendam vicum coepit ibi operare manibus suis, donec fecerunt eum ipsi custodem agrorum suorum; et vivebat ex his mercedibus per singulos annos. Quod faciens adimplevit in eodem loco quindecim annos.

quodam 5. 6. 7. 8, quondam S; uicum 5, uico 6. 8, locum S, loco 7, χώμην II; operare 5. 7. 8 man. 1: operari 6, laborare S; ipsi 5. 7. S: ibi 6, om. 8; operibus mercedis 7. et uidebat peccora eorum per sing. annos 8; duodecim annos 8. Casinensis: locum..operari..eum homines eiusdem loci custodem..iis. II. Fassung: χατέλαβέν τινα χώμην, χαλουμένην Βαδισσών.

16 Nauclerus vero perduxit mulierem eius in patriam suam; sed talem fecit dominus deus virtutem cum ea, ut non praevaleret nauclerus violare eam. Deinde contigit, quod in brevi tempore nauclerus mortuus est et mulier absoluta est ad faciendum, quod illi placeret.

Nauclerus S; nauclerius 5. 6. 7. 8; perduxit uxorem 8; tale 7; talem gratiam dedit ei d. d. et uirtutem, ut numquam preualeret. nauclerus S, nauclerius 5. 6. 7. 8: quod: ut 8, im breui 8; mortuus esset 7. S; ille moreretur 8; mulier eustachii abs. 8; quid 6; placuerat 6. 8. Casinensis: Nauclerius... (nauclerus) om... contigit ut in.. nauclerius moreretur.

17 De quo loco dum a barbaris vastarentur fines Romanorum, coepit imperator inquirere, quid actum esset de Placida, qui fuit

magister militum, ad cuius opinionem saepius effugati fuerant alienigenae. Et misit imperator duos milites, qui vocabantur Antiochus et Agarius, ad inquirendum eum per omnes provincias sub imperio eius.

loco ab abarbaris 6; uastaretur 8; romanorum: eorum S; inqu. imp. 6: requirere S: Placido 6. 8. S; placido qui uocabatur eustachius qui fuit mag. 8 ad cuius opinionem 5. 6 (opp.). 7, a cuius opinione 8. S (oppi): sepe S; fuerant: sunt S; alienigenas 7, barbari alienigene 6; Tunc misit 8; anthiochus 5; inquirendum 5. 8, quirendum S, querendum 7, requirendum 6. Casinensis: Post aliquot vero tempus dum a barbaris eiusdem loci vastarentur (de quo loco scheint zu bedeuten 'von welchem Orte aus').. militum, cuius fortitudine et industria saepius effugati fuissent.. misit idem imp... ad inquirendum.

Die II. Fassung nennt: Ακάκιος καὶ 'Αντίοχος.

18 At ipsi euntes pervenerunt ad vicum, in quo Eustasius erat custos agrorum. Et viderunt eum, sed non cognoverunt eum. Nam ipse cognovit eos et salutatus ab his resalutavit eos dicens: Pax vobis, amici et fratres! At ipsi dixerunt ei: Rogamus te, ut dicas nobis, si vidisti vel audisti aliquid de magistro militum, qui Placidas vocabatur. Et ipse dixit: Ut quid cause est vobis ad inquirendum eum? Et dixerunt: Quia magnus amicus noster fuit; unde qui indicaverit ipsum nobis, remunerabimus eum in magno dono. At ipse dixit: Ego hic peregrinus sum, et quomodo novi quem quaeritis? Sed rogo vos: venite et reficite vos apud me. Et consentientes sibi perduxit eos in susceptorium suum et praeparavit, quod reficerent apud eum.

illi 8; uenerunt 7; in uicum S; non om. S, et non 8, agnouerunt 5, eum om. 5, illum S; nam ipse 7. S: nam et ipse 5. 6. S; illos 8; his:eis S; fratres et amici 8: Et ipsi 6. Rogamus ergo te 7; vel om. 8, aut audisti 6; Placidus 6. 8. S; et ipse:Eustachius 8: et quid S, quid 6; causa 7. 8; vobis causa est 8; vobis om. 6; requirendum 6; est eum requirendi 8; nobis ipsum 8, illum nobis 7; in vor magno om. 6. 8, magno pretio 6, magnis donis 8. At ille S; venite reficite 6. 7, uenite reficere 5; vos om. 5. 6. 8; aput 5; cognoscens 8; sibi:ei 6; eos sibi perd. 5, eos ibi p. 8; susceptorio suo 8; paravit S; quod:ut 6; reficerentur 6. S; ipsi apud 5. S; eum ipsi 6; apud se 8. Casinensis: euntes dei nutu.. cognoverunt, ipse vero cognovit.. ab iis.. si forte vidisti.. dixit: et quae causa.. dixerunt ei, quia.. eum magno.. reficite apud.. me. Quos consent... in hospitium suum.. quod comederent ipsi apud eum.

Die II. Fassung berichtet, als Pl. die Soldaten erkannt hatte, habe er ein Gebet gen Himmel gesendet, so möge ihm Gott auch ein Wiedersehen mit seiner Frau gewähren; eine Stimme vom Himmel habe ihm dies und Anderes verheißen.

19 Qui dum reficerentur, paulatim in sonsu suo cogitare coeperunt, quomodo hic esset consimilis illi, qui ab eis quaerebatur. Et dixerunt ad invicem: Si hic homo signum habet in collo suo ex plaga, quam nos scimus, quae facta est illi in bello, hic vere ipse est. Quo dicto erigentes se viderunt in collo eius signum et

exclamaverunt cum gaudio magno dicentes: Vere tu es magister militum Placidas, quem nos quaerebamus.

reficentur S; sensu 5. 6. 7: corde S; intra se 8; hic om. 8; illi om. 5. 7. 8. S: eius 6; ab his S; quam: quae S; noscimus 8; uero 5; Quo dicto intuentes in collo S: et om. 8; magno om. 6; c. magno g. 8; Placidus 8. S, Placide 6. Casinensis: in corde suo... quod hic... illi... signum cicatricis habet in collo suo, quod nos scimus, vere... Die im Casin. weggelassenen Worte hat der Ausarbeiter der II. Fassung vor Augen gehabt, als er schrieb 'σύσσημόν τινα οὐλην ἐν τῷ τραχήλῷ αὐτοῦ πληγεὶς ἐν τῷ πολέμῷ.

Die II. Fassung setzt zu, zuerst, daß während des Essens dem Placidas die Thränen gekommen seien; draußen habe er sich ausgeweint und dann sorgfaltig die Thränenspuren abgewaschen; später, auch nach dem Freudenrufe der Beiden habe Pl. noch versucht zu leugnen.

20 † Quo dicto haec omnia nota facta sunt in his locis † ex eo vel de iussione imperiali. Tunc vero quamvis nolentem honorem seculi huius perduxerunt eum ad imperatorem. Qui constituit eum esse in caput exercitus. Et congregati sunt ad ipsum ex omni provincia milites. Inter quos venerunt et duo filii eius, qui a feris fuerant liberati, nescientes inter se, quod fratres essent. Et erant consimiles rufi capillis et facie supra ceteros pulchriores. Et placuerunt Eustasio in decore aspectus sui vel in loquacitate oris sui et fecit eos centuriones, ignorans, quod fratres essent vel filii eius.

Der Anfang lautet so in 5. 6. 7 und S, nur hat 6 facta sunt nota und S 'Quo audito' und 'de eius iussione'. Die Hft 8 beginnt: Quo dicto qualiter ageretur in finibus Romanorum et iussionem imperialem ei innotuerunt. Tunc.. Der Cas. hat 'Quo dicto' vielleicht mit Recht weggelassen; es beginnt auch den vorhergehenden Satz. Auch die Worte nach locis hat der Casin. weggelassen. Sie sind aber die verderbten Reste eines Satzes, den die II. Fassung erhalten hat: καὶ τούτων λεγομένων, συνέδραμον πάντες.. οί δὲ στρατιῶται ἐξηγοῦντο αὐτοῖς περὶ τῆς τοῦ ἀνδρὸς ἀρετῆς . . Τότε οί στρατιῶται ένεφάνισαν αυτοῖς τὸ πρόσταγμα τοῦ βασιλέως καὶ ἐνέδυσαν . . imperale 5; nolente 5; die Ergänzung des Cas. nolentem et recusantem ist wahrscheinlich richtig. 8 bietet: nolentem ad rem seculi huius declinari perduxerunt; in caput 5.7.S, eum in capite 8; in om. 6; capud exercitus sui S; Et constituto congregati 6; ab ipso 5. 8; de omnibus prouinciis 8; et om. 6. 8; nesciebant autem 8; consimiles om. 6; ruffi 5, rufis capilli S; facies 7. 8; super 8; ceteris 5; aspectu 7: oris sui loqu. 8; ignorant 7, nesciens 8; essent steht nach eius 6; filii sui 7. S. Casinensis: Quae omnia nota facta sunt in illis locis. Tunc .. nolentem et recusantem honorem .. imperatorem. De quo imperator valde laetus effectus constituit .. esse caput .. aspectus et in eloquentia oris . . filii sui.

Die II. Fassung ist voll Zusatze und Ausschmuckungen. Pl. verabschiedet sich von den geleitenden Bauern; seinen 2 Begleitern erzahlt er auf dem fünfzehntägigen Marsch πάντα το συμβάντα αυτῷ, ebenso dem ihn mit Freudenthranen begrüßenden βασιλεῖ καὶ τῷ συγκλήτφ. Dann verlangt er, daß ein τηρωνάτος geschehe und die Ausgehobenen κατέταξεν εἰς νουμερα; die 2 Söhne nahm er als συνεστίους an.

21 Et audita est inter barbaros opinio, quod Placidas proeliator exisset in bellum contra eos, et sub nocte secesserunt barbari in sola audita opinione eius. At ipse profectus cum exercitu pertransivit Danubium et occupavit provincias multas, donec pervenit in vicum, qui se tradidit ei, ne cum pereuntibus damnaretur.

auditum und opinio est 8; oppinio S; Placidus 6. 8. S; exist 6; exisses 7; in bello 7. 8; in bellum om. 6; recesserunt 8. S; barbari et fugierunt 5. 6. 8 (fugerunt); sola audita opinione 7 u. (audita om.) 8. S; pro sola opin. eius 8; in solo auditu opinionis 5. 6. (oppin.) 5. 6. S); vgl. § 17 und § 1 Ende; transiuit 7. S; flumen dannuuium 8; praeoccupauit S; uenit in uicum per se (Persae?) quem tradidit eis S: tradiderunt 5. 6; ei om. 5. 6, eis 7; cum pereuntibus om. 6; damnarentur 5. 6; pervenerunt ad uicum ubi erat uxor eius, qui se omnes ei tradiderunt. Adsistens autem mulier ad fenestram 8. Casinensis: sub om., recesserunt barbari in solum proprium. At ipse. transiuit danuuium . in quoddam oppidum quod .

Die II. Fassung ändert und mehrt Allerlei: έξεπέρασε τὸν ποταμὸν τὸν καλούμενον Ὑδάσπην; dann ἔπηξεν φωσσατὸν ἐν τῷ κώμη und συνέβη τὸν παπυλεῶνα αὐτοῦ παγῆναι παρὰ τὸν κῆπον.

22 Et erat in ipso loco mulier eius adsistens ad fenestram tabernaculi, ut videret exercitum applicantem. Et ecce illi duo iuvenes, qui erant centuriones, ingressi sunt in quendam hortum, qui erat iuxta tabernaculum, in quo adsistebat mulier, quae per fenestram intuebatur eos et ignorabat, quod esset mater eorum. Nam et ipsi inter se nesciebant nationem suam vel quod essent fratres et filii huius mulieris.

existens S; tabernaculi sui ualde mirabatur, ut uideret S: duo illi S: illi om. 6: quodam 5. 6. 7, ortum 8. S, orto 5. 6; tabernacula S; stabat S; quae: et S; fenestras 7; intuebat 5. 8: contemplabatur S; ignorabant 6, ignorabatur S; fratres essent vel S; aut filii S; mulieris huius S. Casinensis: ei.. mulier supradicta quae per.. ignorabant.. eorum. sed et.. nesciebant cognationem.. filii eiusdem mulieris.

23 Et dum ibidem recordarentur de infantia sua ad invicem, referebat unus ad alium: Ego recolo me, quod pater meus magister militum fuit et mater mea pulchra facie fuit et magno decore, et frater meus rufus capillis et facie pulchra. Sed egressi occulte nocturnis horis nescio ubi nos pater noster cum matre ducebat, donec introivimus in navem. Deinde exeuntes postmodum de nave matrem nostram non vidimus. quid actum sit de ea, ignoro. Et ibat pater meus cum fletu et gemitu, donec pervenimus ad flumen. Et reliquit me pater meus in ripa et portans fratrem meum minorem ad aliam partem transivit. Qui dum ad me rediret, ut similiter mecum transiret, rapuit me leo; sed liberatus sum a pastoribus et habitavi cum eis temporibus multis.

ibidem: ibi S, diu 8: ab inuicem 5. 8: referebant 8. S; recolo me (mecum?) 5. 6. 7. S: recordor me 8; fuit militum S; et mater mea pulchra facie fuit om. 6. S; fuit pulchra facie 7. meus iuinor 5. S; rufo capillo 8: rufis 6: capillis fuit S; facies pulchra erat 8: noctis 5. S; oris 5. S; hora noctis 8; deducebat 6: in

naue 5; exientes 7; naui 8; de naue postmodum 6; uidimus amplius. quid 8; factum 8; ea hoc S; ignorantes 8; meus nobiscum 5. 6, noster nobiscum 8; gemitu et tletu 5. 6. 8; Et rel. me p. m. in ripa om. S; in ripa 7, ad ripam 5. 6. 8; minorem alia parte tr. 5; portauit fr. me. iuniorem ad aliam ripam (om. transivit) 8; rediret et similiter me uellet transire S. Casinensis: ibidem colloquerentur.. ad alterum.. (me) om... facie et magno.. pulchra. Egressi autem.. nescio quo nos.. introiuimus navem.. (post modum) fehlt.. de navi.. vidimus nescientes, quid actum esset de ea et ibat.. ad quoddam flumen.. similiter me transportaret rapuit..

24 Quo audito frater eius erigens se et exultans cum lacrimis dixit: Per virtutem Christi, ego sum frater tuus, quia quae recitasti, haec omnia memoro et quia me pater meus super flumen deportavit et, dum ad te ipse rediret, ego a lupo raptus sum; sed liberaverunt me aratores et habitavi cum eis multis temporibus. Quo dicto erant in gaudio magno amplectentes vel osculantes se in magna caritate fraternitatis, quia post longum tempus invicem se cognoscere meruerunt.

et exultans om. 8; per ueritatem 8; quia omnia quae dixisti memoror quia 8; pater meus me S, meus om. 5. 6. 7; flumine 5. 6; portavit 7. 8; a te 7; cum ipsis 5. 8; temporibus multis 5. 6. 8; complectentes 7; vel oscul. om. S; ampletentes se et oscul. 6; karitate 7, claritate 6; tempore 5; ab inuicem 5. 6; post longo tempř 8; cognoverunt (ohne meruerunt) 8. Casinensis: recitasti omnium memoror.. meus trans flumen.. temporibus. Quibus dictis.. se et osculantes in .. se recognoscere..

25 Tunc mulier mater eorum adsistens ad fenestram tabernaculi valde mirabatur, si ipsi essent vel si viverent filii eius. Et exiens cito mulier de tabernaculo ad interpellandum pro se principem exercitus Romanorum eo quod ibidem captiva detineretur. Et ut vidit Eustasium, recognovit eum et proiecit se ad pedes eius dicens: Ego sum, quae derelicta sum in navi apud nauclerum. Et hic ipse alienigena non tardavit, sed cum omni celeritate defunctus est. Et testis est mihi dominus Christus, qui operatus est mecum hanc virtutem, quia neque ipse neque alius me contaminavit.

mulier om. 8; ad:per 6; ipsi essent uere filii eius. Exiens autem 8: mulier cito S; tabernaculo perrexit S; se ad principem 6; principi 7; exercitum S; ipsa ibidem 6; ibi 8; teneretur 7. 8; Et del.? et uidens 8; quae a te 6. 8 (und mit qui) 5; qui S; zuerst recta, dann relicta 7; naue 8; nauclerum S: nauclerium 5. 6. 7. 8; sub omni 7; omni om. 6; tardauit postea cum o. cel. mori. Et 8; mihi om. 6; ihesus christus 6. Casinensis: Tunc praedicta mulier.. detineretur, ut uidit (wohl richtig) .. nauclerium et alienigena ipse .. dominus quia ..

Die II. Fassung berichtet, erst am nächsten Tage habe sie dem Feldherrn berichtet, daß sie eine Römerin und hier kriegsgefangen sei; da sie ihn erkennt, erzahlt sie ihre Schicksale.

26 Quo audito Eustasius recognovit eam et conversus in gau-

dium visus est benedicere dominum deum propter praesentiam eius. Et dixit ad eam: Filii nostri a feris comesti sunt. At ipsa dixit: sicut et nobiscum ita et cum filiis nostris fecit dominus magnam virtutem. Nam et audivi et vidi duos iuvenes loquentes et agnovi, quia et tu pater eorum et ego sum mater ipsorum.

eam om. 5; gaudium S: gaudio 5. 6. 7; conversus gauisus est et benedicere deum cepit 8; et dicit S; commesti 6. 8; et ipsa 6; et filiis 8: fecit deus 6; fecit dominus deus magnam misericordiam 8; Nam audivi S; Audivi itaque et uidi 8; et vidi om. 6; loquentes om. 5, loquentes et ignorabant quod tu 6; cognoui eos et tu 8; eorum sis 6; sum om. S: ego sim 6. Casinensis: gaudium benedixit dominum propter .. magnam om. .. virtutem suam. Nam .. eorum es et.

Die II. Fassung gibt hier ein Muster von verbreiterter Umarbeitung.

27 Quo dicto fecerunt eos venire in praesentiam, et referentes sibi ad invicem, quae illis contigerant, agnoverunt se et exultaverunt in magno gaudio pater et mater cum filiis suis. Et admirabatur omnis exercitus Romanorum pro ipsis virtutem et gratiam Christi. Deinde circumeuntes provincias barbarorum regressi sunt cum magno triumpho in patriam Romanorum et reduxerunt secum plures captivos et spolia multa.

Quo audito S; praesentia 5. S; ab invicem 5. 6; quod illi 8, contingerant 6, contigerat 5; cognouerunt S; admirabantur 5. 7, mirabatur 8; pro ipsis et pro gloria Christi 8; barbarorum 5. 6. 8: romanorum 7. S; patria 5. Casinensis: praesentia .. admiratus est .. romanorum de iis quae illis contigerant. Deinde .. prouincias regressi sunt Romam cum magno triumpho et gaudio reducentes ..

Il. Fassung: von der 2. bis zur 6. Stunde erfüllt die Nachricht das ganze Heerlager und ein großes Dankfest wird gefeiert.

28 Sed dum regrederentur, mortuus est Traianus imperator. Et successit illi Adrianus paganissimus et factus est imperator et venit obviam Eustasio redeunti de proelio, eo quod fecisset victoriam triumphalem. Et congratulabatur ei ipse cum exercitu suo propter triumphum victoriae eius vel pro inventione uxoris et filiorum eius. Quo facto ingressus est imperator in templum idolorum et immolavit victimas diis suis. Eustasius vero non est ingressus in templum idolorum, sed neque uxor eius neque filii ipsius.

regrederentur 6. 7: regrederetur 5. 8. S; est om.  $\overline{7}$ ; trahianus S; (Et successit bis est imperator) fehlt in S; obuia 5; congratulabantur 8. S; ipse om. S; cum omni exerc. 5. 6. 8, omni om. 7. S; pro triumpho, aus propter tr. corrigirt, S; triumphalem uictoriam S; et pro S; vel pro inv. ux. et fi. eius om. S; vel filiorum S. S; filiorumque S; uxoris eius et filiorum suorum S; est und dann et om. S; in templo S. S; et victimas diis suis offerrebat S; templo S; aut filii S. S0 Casinensis: successit illi in imperium Adrianus paganissimus qui venit ... (triumphalem) om. .. ei cum .. pro triumpho .. eius et pro .. eius. Post haec ingressus .. templum sed neque ..

Die II. Fassung nennt τον ναόν τοῦ ἀπόλλωνος.

29 Quo audito imperator indignatus ad Eustasium dixit: Quare

non introisti in templum ad offerendum libamina diis nostris? Et dixit Eustasius: Quia ego Christianus sum et Christum regem caelestem adoro, qui me triumphare fecit. Nam et uxorem et filios meos de inter multa pericula liberavit.

indignatus est et dixit ad E. 8; introistis S; offerenda 7. 8; caelestem om. S; Nam uxorem meam et 8; de inter multa 5. 7, inter multa S, inter pericula multa 6, de multis periculis 8. Casinensis: offerenda.. fecit et uxorem.. de multis periculis..

Die II. Fassung schildert genauer das Verfahren: ἐκέλευσεν διαδεχθηναι αὐτὸν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς καὶ ὡς παγανὸν παραστηναι καὶ οὕτως ἐποιεῖτο τὴν ἐξέτασιν.

30 Tunc iratus imperator fecit eum cum uxore et filiis suis in arena recludi et leonem super eos dimitti. Quos videns leo territus capite inclinato recedebat ab eis. Et videns imperator tale miraculum amplius est indignatus et fecit bovem aereum igne succendi, ut recluderentur ad comburendum.

indignatus 7; imp. iratus 6; eum om. 8; harena 5. 7, leonem 6. Cas. (λένντα II): leones 5. 7. 8. S; mitti S; quod ut vidit 8, territus est et cap. 6. 8; reclinato S; amplius indignatus f. 8; fecit eos boue aereo igne 7; succendi et iussit eos in eo recludi. Sed 8; recluderetur 6. 7. S; die Worte (ad combur. bis § 31 recluderetur) fehlen in 6. Casinensis: leonem ad eos devorandos dimitti... ut in eo recl...

Die II. Fassung setzt am Ende zu: συνήρχετο δὲ πᾶν τὸ πλῆθος τῶν πιστῶν χαὶ τῶν Ἑλλήνων θεάσασθαι.

31 Sed priusquam in vase aereo igne succenso recluderetur, visus est orare dicens: Domine deus omnipotens, ad te clamamus, ut fiant corpora nostra per hunc ignem velut incensum in conspectu tuo et omnes, qui nostri memoriam fecerint, percipiant ubertatem in terris et consequantur de caelis tuae gratiae largitatem.

uas aereum 7; sucenso 7; recluderentur ad comburendum uisus est 8: uisus est orare dicens 5. 8. S; et u. est Eustasius orare d. beginnt wieder 6; uisus est autem beatus Eustasius orare dicens 7; fiat 7; hanc 5, pro hoc igne 8; uelud 5. 8; recipiant 7; caelestis tuae gratiae S; consequantur tuam gratiam largientem 8. Casinensis: recluderentur, orauit Eustasius dicens . . clamamus tuamque clementiam deprecamur ut . . hubertatem . .

Die II. Fassung weicht beträchtlich ab; aber obgleich sie kaum umfangreicher ist, tauchen doch einzelne Stücke der I. Fassung auf; so von § 31 ήμεῖς τελειωθώμεν διὰ τοῦ πυρὸς τούτου καὶ προςδεχθείημεν τῷ πυρὶ τούτφ όλοκαυτούμενοι. Δὸς κύριε χάριν καὶ τοῖς λειψάνοις ἡμῶν, ut omnis, qui memor nostri fuerit, τχῆ μέρος ἐν τῆ βασιλεία τῶν ούρανῶν καὶ γῆς εὐθηνίαν.

32 Et qui in quacumque necessitate nostram intercessionem quaesierint sive in mare sive in terris sive in quolibet loco, ab omnibus periculis liberentur. Ubique ergo, domine, glorificantes te et invocantes per nos, defensionis tuae auxilia sentiant, et ubique, qui nostri memoriam fecerint, adiutorium et consolationem et liberationem, domine, in tua virtute accipiant. Adhuc et de pec-

catis suis remissionem et indulgentiam consequantur et post hanc vitam in paradiso collocentur et in caelesti gaudio sine fine feliciter glorientur.

qui in quacunque 5, in quacumque 6.8, quicumque in 7. S; necessitate sua nostram S; sua interc. nostram 8; quaesierit 7. S, om. 5; sive in mare s. i. terris om. S; mari 6; modo loco 6; nach loco hat eine spätere Hand ergänzt habuerint 5. omni periculo 6; liberetur S; ergo hat hier 5. 7. 8: om. 6. S; domine hat hier 5. 6. 8: om. 7. S; te domine 7. S; te glor. et laudantes per 8; te pro nobis 6 (om. et invocantes); tuae def. 8: defensione tua auxilientur et S; auxilium 8; sentiant 6. 8: sentiantur 5. 7. S; et ubicumque nostra memoria fuerit 8; et adiut. S; et liberationem et consolationem 5. 6. 8; in om. und tua domine 6; percipiant 8, accipient S; Ad hoc S; Adhuc domine petimus ut qui de p. s. rem. a te per nos quesierit, ind. 8; paradyso 7. S; conlocentur 5; ut in 5, nur in 6, et sine 6; uelociter glor. 6.

Von diesem ganzen Absatze ist keine Spur im Casinensis zu finden. Wohl aber sind Stücke desselben von dem verwendet worden, der die zweite Fassung ausgearbeitet hat. So: αὰν ἐν τῆ θαλάσση αὰν ἐν ποταμῷ κινδυνεύοντες, ἐπικαλέσωνταί σε διὰ τοῦ ὀνόματος ἡμῶν, ἡυσθῶσιν ἐα τῶν κινδύνων. τοὺς ἐν ὑμαρτίαις διὰ τὴς ταπεινώσεως ἡμῶν προςπίπτοντάς σοι συγχώρησιν χάρισαι τῶν ὑμαρτιῶν καὶ πάντων τῶν μεμνημένων καὶ δοξαζόντων σε παντὶ βοηθὸς καὶ εὐεργέτης γενοῦ.

33 Et hoc nobis, domine, praestare digneris, ut in uno loco recondantur corpora nostra, ut qui viximus separati temporibus multis. Concede ergo nobis, ut in uno sepulchro adunati praevaleamus subvenire languentibus vel aegrotis et omnibus, qui in quacumque tribulatione fuerint constituti et nostri memoriam fecerint, ut ex hoc cognoscant, quia recepisti nos in gloriam regni tui. Quo dicto facta est vox de caelo dicens: In veritate, exaudita est oratio tua. et ita facio omnia, sicut postulasti, ut sciant omnes, quia dedi vobis coronam victoriae et palmam triumphalem in caelis.

domine om. 6. 7. S, reclaudantur S; ut qui = quia, uiuimus S: separati 7, separatim 5. 6. 8. S; ergo 7, om. 5. 6. 8. S; nobis domine ut S; uno om. 5. 6; adunati in sepulchro (ohne uno) 5. 6. S; adunatim S; ualeamus 6; fuerant S; fuerint et hoc cognoscant mit Lücke S; gloria 5. S; de caelo om. S; tua oracio S; faciam 6. S. S; omnia om. S; victoriae et palmam om. S. Casinensis: nostra, ut qui ... multis amodo in uno ... cognoscant omnes quia ... in gloria ... (in veritate) om. ... est Eustasi oratio tua ...

34 Deinde missi sunt a paganis in vase aereo igne succenso et hymnum dicentes suscepti sunt ab angelis in caelum et de corpore recesserunt. Sed sicut nec capillus de capite eorum, ita nec ulla pars vestimentorum aut corporum ab igne combusta est, sed inlaesi de vase aereo educti sunt. Quod videns imperator cum ministris suis valde sunt admirati, quod neque vestimenta corporis neque capillos capitis nec ullam partem membrorum incendium

flammae contingere praesumpsit. Et erat dicens imperator: Hoc magicis artibus actum est, ut ab igne non cremarentur.

vas ereum igne succensum 8; igni 5. 6; ymnum 5. 8; sunt om. 5; in caelum om. 5. 6. 8; et om. 5. 6; sed sicut nec 5, sed om. 6, nec om. 8; ut om. 7; Et sic quia nec 8; de capite: capitis 8, de capita 5; ita nec 5. 7. 8, ita om. 6. 8; vestimenti 8; haut 7; aut corporum om. 5; corpore 8; ab om. 8; conbusta sunt 7. 8. sed ille sic de uase ereo deducti 8; ducti 8; Quos 5. 6; admirati sunt 6. 8; capilli 5. 7. 8; neque ulla 7. 8, nec ulla 8; pars 7, parte 8; menbrorum 6. 8; incendia 5. 7. 8; praesumpsit 5. 6. 8. 8: praesumpsisset 7; et 5. 7. 8, sed 6, Tunc 8; erat dicens 5. 6, erat imp. dicens 7; dixit imp. 8, sperabat imp. 8; maicis 8; actum esse 8. Casinensis: vas aereum igne succensum. Et sic hymnum deo dicentes .. sed nec capillus .. eorum nec .. Quos .. incendia (flammae) om. contingere praesumpsissent. Et dicebat imperator: Vere hoc ..

35 Sed multitudo magna ex populo dixerunt: Vere magnus est deus Christianorum. Deinde superveniente nocte occulte de hoc loco a Christianis sublati sunt et in uno loco sepulti sunt. Ubi pacis tempore quiescente persecutione basilica fabricata est.

magna om. 8; populis S; uoce magna dixerunt 8; uere quia 7; Dechinc 6, superuenientes 5. 7: nocte nach loco und (occulte) om. 8, sunt ablati 8; et in u. l. sepulti sunt om. S; sepulti sunt in pace et in eorum uenerabilia nomina ecclesia est edificata 8; sepulti. Ubi parum temporis quiesc. 6; ubi post paruum paucum tempus requiscente S. Casinensis: de loco illo .. sepulti. Ubi ..

36 Quibus sacra devotione mense Madio die vicesima celebramus, ut de ipsorum intercessionibus et in hoc mundo et in perpetuo gaudeamus per Christum dominum nostrum, cui est honor et gloria in saecula saeculorum. Amen.

Die gegen Schluß kurze II. Fassung nennt: ἐπιτελοῦντες τὴν μνήμην τῶν ἀγίων μαρτύρων τῷ εἰκάδι τοῦ Σεπτεμβρίου μηνός.

Zu S. 259. Das Alfabetum de bonis sacerdotibus hat 1880 Dummler, Poetae I 79, aus 2 Hften, Paris 528 und St. Gallen 573, gedruckt. Es bestätigt meine Reimregel; so reimen richtig in Str. 13: excessibus, ieiunio, apostolus und in Str. 22: pangite, inbuite, silentii. So druckt Dummler ohne eine Note. Blume druckte 1899 (Analecta 33, 180) das Lied nur aus der St. Gallener Hft no 573. Da er nun in Str. 13 ieuniis und in Str. 22 silentia ohne eine Note druckt, so könnte die Giltigkeit meiner Reimregel hier zweifelhaft erscheinen. Doch nach gutiger Mittheilung des Herrn Bibliothekars Dr. Fah hat die Hft in St. Gallen

wirklich 'ieiunio' und wirklich 'silentii'. Also hat Blume geirrt, wie auch Str. 7, wo die beiden Hften und Dümmler haben 'Gratis ut preceptor iussit'. seine Phantasie aber Blume verführte zu: 'Gr. ut redemptor iussit'.

#### Übersicht.

I Die griechischen (S. 227/9) und die lateinischen (S. 230) prosaischen Fassungen der Legende vom h. Placidas-Eustasius. Das gegenseitige Verhältnis dieser Texte und der älteste, ursprüngliche Text (S. 230—234); der Anfang der Legende in den 3 Fassungen (S. 234—238). Die Quelle und der Dichter des Rythmus (S. 238).

II A: der Text des Rythmus (S. 239/246).

B: der Zeilenbau des Rythmus (S. 246-253).

C: der Reim des Rythmus (S. 253-255)

und der Reim mit den drei Vokalen: a + (e = i) + (o = u): S. 255-269.

Beispiele außer Placidas: S. 256: S. Synode von Toledo 653 und Ars Tibini c. 1400. S. 256 Fortunat I 16, II 6, II 1, Reimprosa. S. 258 Oberitalien Heimat des Placidas-Rythmus?

Beispiele aus den Poetae Latini aevi Carolini S. 258: I 48/50, 35, 625 (Pauli Diaconi) S. 259: I 79-82 (Alfabetum de bonis u. de malis sacerdotibus). S. 259: I 142/4 (de destructione Aquilegiae). S. 260: Iren und Angelsachsen (Aldhelm).

S. 261: aus Strecker's Rythmi aevi Merovingici et Carolini, 1914: no XII (mit zweisilbigem Reim). S. 262: no XV (zweisilbig). S. 263: no XXIII. S. 263: no XXVII und no LII. S. 264: no XL. S. 265: no XLII und no XLVII; no XLVIII (zweisilbig). S. 266: no LIII, no LVIII, no CV, no CXIII. S. 267: no CXVI und no CXLIX (Vita Eligii).

S. 267-269: Ursprung und Verbreitung dieser Reimfreiheit.

III Der älteste und ursprüngliche Text der Placidas-Eustasius-Legende: S. 269-286.

# Das Krokodilspiel (Li<sup>c</sup>b et-Timsâḥ) ein egyptisches Schattenspiel

# nach alten Handschriften und modernen Aufzeichnungen herausgegeben und bearbeitet

von

#### Paul Kahle.

Vorgelegt von Herrn E. Littmann in der Sitzung am 5. Juni 1915.

# Vorbemerkungen.

# 1. Das volkstümliche Schattentheater in Egypten.

In seiner "Geschichte des Schattentheaters" 1) hat Georg Jacob die Nachrichten aus der arabischen Literatur zusammengestellt, die bezeugen, daß zum mindesten seit den Zeiten des Sultan Saladin bis jedenfalls ins 16. Jahrhundert das Schattentheater in Egypten zu hause war 2). Jacob hat da auch die ältesten Schattenspieltexte, die aus Egypten auf uns gekommen sind, eingehend besprochen 3). Es sind 3 Stücke, die der egyptische Arzt Muhammed Ibn Dānijâl († 1311) für den "Salon" in Reimprosa verfaßte. Jacob hat später größere Proben aus diesen Stücken veröffentlicht, erklärt4) und zum Teil übersetzt5) und uns so einen Einblick ge-

Erweiterte Neubearbeitung des Vortrags "Das Schattentheater in seiner Wanderung vom Morgenland zum Abendland". Berlin 1907.

<sup>2)</sup> a. a. O. S. 32 f., 77 ff.; die Stellen sind von Jacob abgedruckt und übersetzt im Anhang zu Littmann, Arabische Schattenspiele, S. 76 f.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 34-76

<sup>4)</sup> Stucke aus Ibn Dânijâls Țaif al-ḥajâl. 1. Heft: Einleitung. Erlangen 1910. 2. Heft: Markttypen aus 'Agîb wa-Garîb. Erlangen 1910. 3. Heft: Die Eroffnungsszene aus 'Agîb wa-Garîb. Berlin 1912.

<sup>5)</sup> Ein agyptischer Jahrmarkt im 13. Jahrh. [SBA 1910 to] München 1910; vgl. auch Der Islam I 178-182. IV 67-71.

winnen lassen in diese wichtigen einzigartigen Reste einer dramatischen Poesie des islamischen Mittelalters.

Sehr wesentlich unterscheidet sich von diesen von einem begabten Dichter geschaffenen Stücken das volkstümliche Schattenspiel, wie es heute in Egypten bekannt ist und noch gelegentlich aufgeführt wird. In seiner heutigen Gestalt ist es freilich relativ jungen Datums. Das Schattenspiel war aus Egypten geschwunden, und das, was heute vorgeführt wird, hat im wesentlichen als Neuschöpfung des Schattenspielers Hasan el-Kaššâš zu gelten 1). Das gilt sowohl von den modernen Schattenspieltexten, für die die beiden von Curt Prüfer veröffentlichten Stücke als gutes Beispiel dienen können<sup>2</sup>), als auch für die Schattenspielfiguren. die heute im Gebrauch sind 3). Indessen hat Hasan el-Kaššâš an ältere Überlieferungen angeknüpft. Es ist mir gelungen, egyptische Schattenspielfiguren aufzufinden, die zum Teil wenigstens sicher aus der Zeit der Mamlukenherrschaft in Egypten stammen 4), und es ist außer Zweifel, daß die modernen Schattenspielfiguren in Egypten nicht ohne Einfluß der alten, zum Teil in gewissem Gegensatz zu ihnen, gebildet sind 5). Und daß bei den modernen Schattenspieltexten mindestens die poetischen Stücke zum guten Teil aus älterer Zeit stammen, läßt sich sicher nachweisen. Hasan el-Kaššāš weist selber in den von ihm den alten Gedichten angehängten Strophen darauf hin, daß er sie aus alten Hss. übernommen hat, und es ist mir gelungen, die Handschrift, die seine wichtigste Quelle für die alten Texte war, von seinem Sohne Derwis el-Kassas zu erwerben. Ich habe diese Handschrift früher eingehend beschrieben 6) und beschränke mich hier auf wenige Angaben: Der Titel lautet: "Dies ist der Schattenspiel-Dīgan (Dīgan kedes) von der Dichtung (kalâm) des Šeh Se'ûd und des Šeh 'Alī en-Nahle

<sup>1)</sup> Vgl. meine Neuarab. Volksdichtung aus Egypten I S. 2 ff. und Orientalisches Archiv III S. 103 f.

<sup>2)</sup> Curt Prüfer, Ein agyptisches Schattenspiel. Erlangen 1906; ders.: Das Schiffsspiel, ein Schattenspiel aus Kairo, in den Munchner Beitragen zur Kenntnis des Orients II 1906.

<sup>3)</sup> Proben dieser Figuren findet man abgebildet in Prufers erstem oben zitierten Buche, auch im Islam II S. 161. 181.

<sup>4)</sup> Etwa 80 solcher alter Figuren habe ich im Islam I S. 264—299, II S. 143—195 veröffentlicht und besprochen. Für das Alter dieser Figuren bietet das sich auf einigen von ihnen findende Mamlukenwappen einen ziemlich sicheren Anhalt; vgl. meine Ausführungen im Islam II S. 189 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. Islam II 188 ff.

<sup>6)</sup> Neuarab. Volksdichtung aus Egypten I S. 8 ff.

und von der Dichtung (kalâm) des Zunftmeisters¹) und Leiters Dā'ûd el-'Aṭṭâr". Ein Zusatz besagt, daß Dā'ûd auch der Schreiber des Ms. sei. und jedenfalls hat Ḥasan el-Ḥaššâš ihn dafür gehalten. Das scheint mir aus dem 11. Bêt des unten unter No. I veröffentlichten Gedichtes hervorzugehen, wo es heißt: "Da euer Knecht Ḥasan Ḥaššâš die Kunst des Schattenspiels liebte, pflegte er umherzureisen, und er brachte es herbei, ihr Leute, er öffnete die Blätter bei der Wahrheit Gottes, die Originalhandschrift (aṣl) des Manâuī²) über die Künste, bis mein eigner Name berühmt wurde und Ansehen gewann". "Die Blätter" (el-aurâk) ist eine gute Bezeichnung dieser jetzt aus ca. 240 losen Blättern bestehenden und viele Lücken aufweisenden Handschrift, und wie Ḥasan im einzelnen diese Hs. benutzt hat, werden die unten unter No. I und V veröffentlichten Gedichte zeigen.

Da diese Hs., die ich im folgenden mit A bezeichnen will, im Jahre 1118/9 H = 1707/8 D geschrieben ist, ist nunmehr sichergestellt, daß Dā'ûd el-Manâuī in der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts gelebt haben muß. 'Alī en-Nahle ist sein Lehrmeister gewesen. Dā'ûd sagt selber im 9. Dôr des unten veröffentlichten Gedichtes VI, er sei durch den Šêh Nahlā mit dem Šedd versehen worden. Der dritte in der Hs. genannte Dichter, es-Se'ûd, hat, wie es scheint, vor 'Alī en-Nahle gelebt: vielleicht hat Hasan el-Kaššâš in ihm den Begründer einer neuen Dichtungsart im Schattenspiel gesehn, vgl. das 10. Bêt des Gedichtes I. Wir haben also in Hs. A eine Sammlung von Schattenspielgedichten dreier 3) Schattenspieler des 17. Jahrhunderts, die von dem jüngsten der drei selber niedergeschrieben ist. Wahrscheinlich hat nach Dā'ûd el-Manâuī das Schattenspiel in Egypten bald aufgehört 4). Aber Schattenspielgedichte in der Art derer, die in der Hs. sich finden, sind weiter verfaßt worden, und von solchen mögen manche dem Hasan el-Kaššāš auch zu Gebote gestanden haben.

Im Jahre 1909 gelang es mir in Menzale bei meiner Suche nach alten Schattenspielfiguren ein Bündel von Fragmenten weiterer Schattenspielhandschriften zu erwerben<sup>5</sup>), die der Hs. A sehr nahe

<sup>1)</sup> Vgl. zu dieser Übersetzung von el-'Ahräf M. Hartmann in Deutsche Lit.-Ztg. 1912 No. 34 Sp. 2141 und Or. Archiv III S. 104 Anm. 1.

<sup>2)</sup> al-Manâuī oder al-Manāuātī ist der Beiname des aus al-Manāuat (etwa 12 km sudlich von Kairo) stammenden Dā'ud.

<sup>3)</sup> Es kommen gelegentlich auch Gedichte anderer Schattenspieler in der Hs. vor: die werden voraussichtlich aus derselben Zeit stammen.

<sup>4)</sup> Vgl. Islam II S. 185 f.

<sup>5)</sup> Vgl Islam II 183

stehn, und z. T. eine sehr wertvolle Ergänzung für sie sind. Im wesentlichen handelt es sich hier um zwei Handschriften. Zu der einen, die ich B nennen will, gehören 128 Blätter, je 13-14 cm hoch 9 cm breit, mit etwa 11 Zeilen auf der Seite. Diese Hs. ist eine Sammlung von Schattenspielgedichten des Dâ'ûd el-Manâuī und ist, wie die Schrift zeigt, wohl von dem Schreiber der Hs. A, also von dem Verfasser selber geschrieben. Sie enthält viele Gedichte, die auch in A stehn, und bietet bei der Ausfüllung von Lücken oder undeutlich gewordenen Stellen sehr wertvolle Hilfe. Sie ist auch sehr sorgfältig geschrieben, doch fehlen die Vocalzeichen Hamza, Tesdîd usw., die bei A ziemlich regelmäßig stehn, hier fast vollständig. Einige Abweichungen finden sich zwischen A und B: Sie scheinen mir darauf hinzudeuten, daß Dâ'ûd seine Gedichte aus dem Kopfe niedergeschrieben hat. Zu der zweiten, die ich C nennen will, gehören etwa 25 Blätter, je 15 cm hoch, 101/2 cm breit, mit 18-23 Zeilen auf der Seite. Diese Hs. ist eine Sammlung von Schattenspielgedichten eines gewissen 'Alī en-Naggâr. Über die Zeit, in der er lebte, ist mir nichts bekannt. Aber die Hs. macht ganz den Eindruck, daß sie ungefähr aus derselben Zeit stammt wie A und B: sie bietet interessante Parallelgedichte zu den in A und B enthaltenen, und ich glaube kaum, daß sie in wesentlich anderer Zeit als die Gedichte in A und B entstanden sein werden.

Aus diesen Handschriften-Fragmenten kann man ein ungefähres Bild vom egyptischen Schattenspiel des 17. Jahrhunderts gewinnen. Die einzelnen Dichter, deren Namen wir aus den Hss. kennen lernen, sind nicht die Verfasser dieses oder jenes Schattenspiels. - so wie es etwa Muḥammed Ibn Dānijâl war -, vielmehr stehen eine Anzahl von Schattenspielen in ihrem Verlaufe durchaus als gegeben im voraus fest, und die Dichter beschränken sich darauf, einzelne Szenen solcher Schattenspiele in ihrem fest bestimmten Inhalt mit möglichst vielen Feinheiten poetisch darzustellen. Und zwar werden dieselben Szenen von den verschiedenen Dichtern bearbeitet, so daß wir oft für dieselbe Szene drei und mehr Parallelgedichte von verschiedenen Dichtern haben. Die Hs. A, die die Dichtungen verschiedener Schattenspieler enthält, ist so angeordnet, daß sie von jeder Szene die Bearbeitungen der verschiedenen Dichter nacheinander bringt. So konnte der, welcher diese Hs. besaß, bei jeder Szene die Bearbeitung wählen, die ihm am besten und wirksamsten erschien, wohl auch gelegentlich dieselbe Szene in verschiedener Bearbeitung wiederholen.

Die oben beschriebenen Hss. enthalten im wesentlichen lediglich

eine Anzahl solcher poetisch ausgestalteter Szenen. Und ebenso ist es mit den Aufzeichnungen moderner Stücke. Auch hier bestehen die Schattenspielhandschriften nur aus solchen Gedichten. schon ein Blick etwa in das von Prüfer veröffentlichte "Klosterspiel", "Li'b ed-Dêr', auch , Alam ua-Ta'ādîr' genannt, zeigt, daß neben diesen poetischen Stücken auch die volkstümliche Prosa einen breiten Raum einnimmt. Doch die wird nicht aufgezeichnet. Der Lehrling, der bei dem Meister eintritt, lernt das durch Übung auswendig. Es kommt ja bei dieser "volkstümlichen Rede" (kalâm beledī) weniger auf die wörtlich genaue Wiedergabe, als auf geschickte und sichere Beherrschung des Stoffes im allgemeinen an. und eine gewisse Originalität wird hier - innerhalb der durch die Tradition gezogenen Grenzen — geschätzt. Wie sicher sich trotzdem bei dem einzelnen Schattenspieler ein fester Wortlaut für diesen kalâm beledī festsetzt, habe ich im Sommer 1914 in Kairo deutlich erfahren. Ich fand in dem Matratzenarbeiter (muneggid) 'Alī Muhammed einen Schüler des Hasan el-Kaššâs, der über das Schattenspiel seines Meisters gut Bescheid wußte, und ließ mir von ihm 10 oder 12 Stücke1) diktieren. Er wußte sie so sicher auswendig, daß er, wenn ich ihn etwas wiederholen ließ, fast immer wörtlich dieselben Ausdrücke brauchte wie zuvor. Er konnte weder lesen noch schreiben, und hat in den letzten Jahren nicht oft bei Schattenspielvorführungen mitgewirkt. Die Texte sind ihm also Jahre hindurch in sicherer Erinnerung geblieben. Auch die Gedichte wußte er auswendig: aber was er da vorbrachte, war meist in Strophenbau und Versmaß nicht ganz in Ordnung. hatte persönlich auch kein sicheres Empfinden dafür - wie dieses überhaupt nicht sehr weit verbreitet heute im Kairoer Volk ist. Und doch kommt es bei diesen Gedichten darauf an, daß sie in Versmaß und Strophenbau exakt sind. Die Schattenspieler haben zumeist auch für die Unvollkommenheit der von ihnen zitierten Gedichte eine deutliche Empfindung und verweisen selber darauf, daß man da nur sicher Bescheid wissen könne, wenn man die Gedichte aufgezeichnet vor sich habe.

Ganz ähnlich wird es bei dem Schattenspiel des 17. Jahrhunderts gewesen sein, und so ist es zu erklären, daß wir es nur aus Sammlungen solcher Gedichte kennen. Indessen ist in Hs. A ein kleines Stück in volkstümlicher Prosa (kalâm beledī) erhalten. In dem Stücke. das man als "Leuchtturmspiel" (Li'b el-Manâr) oder

<sup>1)</sup> Meine Aufzeichnungen sind noch in Kairo, und ich erinnere mich an die Zahl nicht genau.

als "Krieg gegen die Barbaren" (Harb el-'Agam) bezeichnet — es handelt vom Überfall der Christen auf Alexandria und spielt an dem berühmten Pharos von Alexandria —, kommt eine Szene vor, die Verhandlungen zwischen Christen und Muslimen enthält. Rihim, die lustige Figur des egyptischen Schattenspiels¹), muß hierbei als Dolmetsch die kauderwälschen Worte der Christen ins Arabische übersetzen.

Da es sich hier um eine Reihe von Wortspielen handelt, deren Pointen man leicht vergessen konnte, so hat man hier ausnahmsweise eine Prosaszene niedergeschrieben. Darin möchte ich einen urkundlichen Beweis dafür sehen, daß auch das Schattenspiel des 17. Jahrhunderts solche Ausführungen in Prosa gehabt hat; von den Gedichten sind uns in den Hss. umfangreiche Reste erhalten, von den Ausführungen in Prosa fast gar nichts, und doch ist allein nach den Gedichten der Verlauf des Stückes oft nur schwer zu rekonstruieren.

Man wird sich da mit dem modernen Schattenspiel des Hasan el-Kaššaš helfen müssen. Er war ein gescheuter Mann, der sicher oft instinktiv das Richtige traf; auch mag er über Verbindungen verfügt haben, die wir einstweilen nicht kennen. Daß er freilich bei seiner Neubelebung des Schattenspiels, für die er die alten Gedichte verwandte, diesen immer gerecht geworden ist, kann man nicht behaupten. Die alten Gedichte nehmen sich in ihrer Umgebung oft sehr seltsam aus, und wollen zu ihr nicht recht passen. Übrigens stimmen auch die Gedichte nicht immer ganz unter sich, - das erklärt sich ja aus der Tatsache, daß sie von verschiedenen Verfassern und aus verschiedenen Zeiten stammen. Auf alle Fälle wird aber das moderne Schattenspiel des Ḥasan el-Kaššâš — das auch an und für sich nicht ohne Interesse ist - für das des 17. Jahrhunderts manchen wertvollen Anhaltspunkt geben können. Immerhin halte ich es für richtig, bei der Veröffentlichung so vorzugehn, daß man zunächst die Gedichte für sich herausgibt, unter Berücksichtigung von Änderungen und Zusätzen, die Hasan el-Kaššaš an denen, die ihm bekannt waren, vorgenommen hat. Darauf hat das moderne Stück zu folgen, nach dem Diktat von Schülern des Hasan el-Kaššáš. In dieses kann man dann die Gedichte an den in Betracht kommenden Stellen einfügen. Auf diese Weise wird es möglich sein, die Arbeitsweise des Hasan el-Kaššāš im einzelnen zu verfolgen. Ihre Erkenntnis ist für die Beurteilung der modernen Schattenspiele natürlich von wesentlicher Bedeutung.

<sup>1)</sup> Vgl. über ihn Prüfer, ein agyptisches Schattenspiel S. XVI.

Wird es so möglich sein, das Verhältnis des Schattenspiels des 17. Jahrhunderts zu dem modernen klar zu erkennen, so ist es schwieriger, es nach rückwärts zu verfolgen. Wenn ich die oben bereits angeführte Bemerkung des Hasan el-Kaššâš richtig verstehe, so ist Se'ûd der Anfänger einer neuen Art des Schattenspiels. Wenn die Bemerkung etwas wert ist, so bedeutet sie vielleicht soviel, daß Se'ûd der erste war, der diese Art von Schattenspielgedichten aufgebracht hat1). Indessen wäre mit der Notiz nur dann etwas anzufangen, wenn sie uns aus älterer Zeit bezeugt wäre. Dann würde man vielleicht annehmen können, daß der Schattenspieler Se'ûd, der im Anfang des 17. Jahrhunderts gelebt haben mag, das moderne arabische Strophengedicht in das Schattenspiel eingeführt hat. Eine derartige Annahme ist aber durch die vielen unsicheren Voraussetzungen einstweilen wenig zuverlässig. Die Schattenspiele selber sind auf alle Fälle älter. Der Stoff der Stücke muß offenbar doch lange bekannt und weit verbreitet gewesen sein, bis man dazu kam, einzelne Szenen poetisch zu bearbeiten in Gedichten, deren Form und Inhalt durch die Tradition streng geregelt sind. Wenn ferner das Li'b el-Manâr beim Leuchtturm von Alexandria spielt, so muß es doch in seinen Anfängen in die Zeit zurückgehn, da dies Weltwunder noch vorhanden, oder wenigstens in der lebendigen Erinnerung der Leute war. Bekanntlich ist der Pharos von Alexandria im 14. Jahrhundert in völligen Verfall geraten 2). Und wenn dasselbe Stück von einem Überfall der Christen auf Alexandria handelt, so ist m. E. das letzte Ereignis, das dafür in Betracht kommen kann, der abenteuerliche Zug Peters I., des Königs von Cypern; von ihm wurde Alexandria am 10. Okt. 1365 erstürmt und der Plünderung preisgegeben 3). Dieser Angriff nahm bald eine für die Egypter sehr günstige Wendung. Vielleicht bald danach hat man dies Ereignis im volkstümlichen Schattenspiel behandelt; das geschah ja auch sonst in Egypten. Bekanntlich hat ein egyptischer Schattenspieler dem Osmanen-Sultan Selîm I. in dem Palast auf der Insel Rôda im Jahre 1517 die kurz vorher erfolgte Erhängung

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich aber sind die Worte im 10. Bêt des I. Gedichts uberhaupt anders zu verstehn, vgl. S. 313. Dann wurden die hier daran geknupften Folgen ohnehin fortfallen.

<sup>2)</sup> Vgl. H. Thiersch, Pharos. Antike, Islam und Occident. Leipzig und Berlin 1909, S. 63.

<sup>3)</sup> Vgl. W. Heyd, Geschichte des Levantehandels im Mittelalter. Stuttgart 1879, Bd. II, S. 55 ff. Herzsohn, Paul, Der Uberfall Alexandriens durch Peter I., König von Jerusalem und Cypern. Inaug.-Diss. Bonn 1886.

des letzten Mamlukensultans Tûmān-beg im Schattenspiele vorgeführt 1). Das eine und das andere derartige Schattenspiel hat - so muß man annehmen - eine längere Dauer gehabt, ist immer wieder aufgeführt und weiter ausgestaltet worden, und hat sich bis in die neueste Zeit erhalten2). Vor allem muß man bei dem beliebtesten aller egyptischen Schattenspiele, dem Li'b ed-Dêr oder 'Alam ua-Ta'ādîr annehmen, daß es eine ziemlich lange Geschichte gehabt hat. Es ist so umfangreich geworden, daß es einen ganzen Monat hindurch in Fortsetzungen, Abend für Abend, gespielt werden kann 3). Allgemein ist in Kairo die Überzeugung verbreitet, daß die Grundlage des Stückes historisch ist: ein muhammedanischer Gelehrter verliebt sich in die Tochter eines koptischen Priesters, und heiratet sie, nachdem sie den Islâm angenommen hat. Daß diese Geschichte im Schattenspiel einen derartigen Umfang angenommen hat, ist doch wohl nur so zu erklären, daß dieser Stoff jahrhundertelang dem Publikum vorgeführt und durch neue Szenen erweitert wurde. Diese Stofffülle war schon im 17. Jahrhundert vorhanden. Meine Hs. A enthält trotz ihres fragmentarischen Zustandes heute noch auf nicht weniger als 125 Blättern Gedichte zu diesem Stücke. Wenn man weiter bedenkt, daß die im volkstümlichen Schattentheater sehr beliebte Figur des Rihim, oder, wie er in den Stücken selbst meist genannt wird, Abu-lkitat4) = Katzenvater, sich bereits in Muhammed Ibn Dānijâls Stücken findet, und zwar so, daß sie von ihm da schwerlich erfunden ist 5), so wird man das am einfachsten so erklären, daß Ibn Dānijāl die Figur dem damals bereits vorhandenen volkstümlichen Schattentheater entnommen hat.

Ganz gewiß ist von diesen vielen volkstümlichen Stücken nur ein verschwindend kleiner Bruchteil auf uns gekommen; die große Masse der Schattenspielstücke ist wohl nie aufgezeichnet worden, und ist mit dem Augenblick, da sie nicht mehr aufgeführt wurde, der Vergessenheit anheimgefallen. Was gerettet ist, ist eben dadurch gerettet, daß in Strophengedichten verfaßte Szenen einzelner

<sup>1)</sup> Vgl. Jacob, Geschichte des Schattentheaters S. 78.

<sup>2)</sup> Vom Li'b el-Manâr hat man freilich heute nur noch sehr unklare Vorstellungen. Immerhin hat sich der damals gebrauchte Name "gorâb" = Rabe für die schwarz angestrichenen Schiffe erhalten. Ebenso ist eine Szene dem Bau von Kriegsschiffen gewidmet.

<sup>3)</sup> Was Prüfer von ihm veröffentlicht hat, gibt nicht entfernt einen Begriff von dem ungeheuren Umfang dieses Stuckes.

<sup>4)</sup> Sprich Abu-l-'ótat.

<sup>5)</sup> Vgl. G. Jacob, Ein ägyptischer Jahrmarkt im 13. Jahrhundert, S. 6.

Stücke aufgezeichnet wurden. Die erhaltenen Gedichte gehören zu den schon genannten Stücken Li'b ed-Dêr oder 'Alam ua-Ta'ādîr, el-Manâr oder Ḥarb el-'Agam, ferner zu Abū Ga'far oder Ķûr ua-Kibs, zum Li'b et-Timsâḥ, dem "Krokodilspiel" und zu 'Agâ'ib el-Baḥr oder el-Ġarrâf; dazu kommen noch ein paar Reste von andern Stücken. Es ist begreiflich, daß nach diesen wenigen Stücken nicht alle noch erhaltenen alten Schattenspielfiguren erklärt werden können '). Sie sind in ihrer Gesamtheit Zeugen aus den Zeiten, in denen das Schattenspiel in Blüte stand; von der Bedeutung, die das Schattentheater damals hatte, von der hohen Schätzung, die es genoß, legt die feine künstlerische Arbeit der Figuren noch ein deutliches Zeugnis ab.

Aber auch die noch erhaltenen Reste sind wichtig und bieten wertvolle Beiträge zur Kulturgeschichte und Sprache des Landes, in dem sie entstanden. Ich will im folgenden nach den oben angegebenen Gesichtspunkten das gesamte Material, das ich mir für das "Krokodilspiel" gesammelt habe, veröffentlichen, und hoffe später auch zur Bearbeitung der anderen Stücke zu kommen.

#### 2. Das Li'b et-Timsâh.

Meine erste Aufzeichnung des "Krokodilspiels" stammt aus dem Jahre 1906. Ich ließ das Stück durch den unter dem Namen al-Häfiz al-'Abbâsī in Kairo wohlbekannten Schauspieler meinem damaligen Gewährsmann für volkstümliches Arabisch diktieren. Dieser ist ebenfalls Schauspieler und nennt sich Said Ahmed Abun-Nasr<sup>2</sup>). Nach seinem Diktat habe ich das Stück transskribiert.

Die eingeflochtenen Gedichte waren beiden nur unvollkommen im Gedächtnis, und so besorgte mir Said Ahmed etwas später eine Abschrift dieser Schattenspielgedichte von einem Schüler des Hasan al-Kaššáš (Ms. E), und nach seinem Diktat transkribierte ich diese Gedichte. Von den unten veröffentlichten Gedichten waren in dieser Abschrift vorhanden No. V, XI und XII. Später kam ich in den Besitz einer modernen, sehr flüchtig geschriebenen Schattenspielhandschrift (= D), die die Gedichte zum Li'b et-Timsâh und zu el-Garrâf enthält, zu Timsâh dieselben wie Ms. E. Von dem Eingangsgedicht (No. I), das Hasan al-Kaššáš seinem Stück vorgesetzt hatte, enthielten beide Handschriften nichts. Ich war hin-

<sup>1)</sup> Vgl. Der Islam I 264-299, II 142-195.

<sup>2)</sup> Seine Visitenkarte lautet: سيد اتحد ابو النصر عثل هولى بالاجواق er bezeichnet darin also seinen Beruf als "komischer Darsteller in den arabischen Schauspielertruppen". — Said ist eine Mischform fur Saijid oder Sid; sie soll vielleicht dem Ungebildeten als Naḥawī-Form gelten (Littmann).

sichtlich dieses zunächst ganz auf das angewiesen, was mir zuerst diktiert worden war.

Der Verlauf des modernen Spiels ist folgendermaßen:

Wie in jedem auf Hasan el-Kaššâš zurückgehenden Schattenspiel tritt zuerst der Mukeddim auf, ein Mann, der das Einleitungsgedicht spricht, und die erste Szene mitspielt, dann aber verschwindet, um während des Stückes nicht wieder zu erscheinen 1). Bei ihm findet sich ein Fellah ein, der den seltsamen Namen Zibrikaš 2) führt. Er beginnt — wie jede im Schattenspiel auftretende Figur - mit einem Lobpreis Gottes, dann folgt eine längere mit allerhand Scherzen gewürzte Unterhaltung der beiden; Zibrikâs will Fische fangen, der Mukeddim führt ihn zum Nil. Z. versucht, die Angel auszuwerfen, aber er hat Pech: ein großer Fisch zieht so stark, daß Z. ins Wasser fällt und beinahe ertrinkt. Z. ist entmutigt, der Mukeddim meint, der Fischfang muß gelernt werden. Er werde ihm einen Meister besorgen. Auf seinen Ruf erscheint el-Hagg Mansûr, der Šêh el-Ma'aš ist, d. h. Führer eines Bootes, das den Verkehr zwischen den beiden Nilufern in Oberegypten vermittelt. Der ist gelernter Fischermeister. Die Verhandlungen zwischen ihm und Zibrikas sind der Gegenstand des ersten Gedichts der Hss. D und E (unten No. V). Zibrikâš klagt dem Šêh sein Leid. Der tadelt ihn, daß er ein Handwerk habe ausüben wollen, das er nicht vorher ordentlich bei einem Meister gelernt hat. Er sei unter gewissen Bedingungen wohl bereit ihn in die Lehre zu nehmen. Auf Zibrikas's Bitte führt er die Bedingungen an. Wir erhalten dabei einen höchst interessanten Einblick in das mittelalterliche islamische Zunftwesen<sup>3</sup>). Zibrikâš erklärt sich mit allem einverstanden. In Strophe 9 des Gedichtes wird ein Lied (Bulēlîk) angekündigt: es folgt aber nicht. Man muß nun annehmen, daß Zibrikas Unterricht erhält. Dann wirft er, von den guten Wünschen des Šêh geleitet, aufs neue die Angel aus.

Diesmal kommt ein Krokodil aus dem Nil heraus, und verschlingt den Zibrikas. Nur sein Kopf ragt noch aus dem Rachen des Tieres hervor<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. die Charakteristik des Mannes bei Prüfer, a. a. O. S. XV.

<sup>2)</sup> Vgl. zum Namen die Bemerkung auf S. 314 Anm.

<sup>3)</sup> Eine erste grundlegende Abhandlung darüber hat Hermann Thorning geliefert in seinem Werke: Beiträge zum islamischen Vereinswesen auf Grund von Bast Madad et-Taufiq. [= Türkische Bibliothek, herausg. von Georg Jacob und Rudolf Tschudi, 16. Band.] Berlin 1913.

<sup>4)</sup> Vgl. die merkwurdige Parallele in Dostojewskis Humoreske "Das Krokodil" [F. M. Dostojewski, Sämtliche Werke. Herausg. . . . von Moeller van den Bruck. II. Abt. XVII. Bd. Munchen u. Leipzig, R. Piper & Co., 1902, S. 323 ff.].

Riḥim (= Abu-l-kiṭat)¹), die lustige Figur des egyptischen Schattenspiels, tritt auf. Die Verhandlungen zwischen Zibriķāš und Riḥim bilden den Gegenstand des 2. und 3. Gedichtes der Hss. D und E (unten No. XI und XII). Zibriķāš klagt sein Leid und bittet um Hilfe. Riḥim meint, wenn er mit Gold oder Silber losgekauft werden könnte, so wollte er es gewiß tun. Aber mit dem Krokodil anzufangen sei gefährlich. Er solle nur auf Gott vertrauen. Bald sei er ja erlöst.

Auf Rihims Ruf eilt die Frau des Zibrikâš mit ihrem Sohne Sie werden bald von dem inzwischen auftretenden Sêh el-Ma'âš fortgejagt. Er fragt einen vorübergehenden Berberiner (Nubier), ob er es sich wohl getraue, und wieviel er event, beanspruche, um den Fellachen aus dem Rachen des Krokodils zu befreien. Dem Araber gilt der Berberiner als beschränkt. Das kommt bei den Verhandlungen zum Ausdruck. Inzwischen tritt ein Magrebiner auf, und der Šêh el-Ma'âš beginnt auch mit ihm Verhand-Durch ein vom Šêh el-Ma'âš hervorgerufenes Mißverständnis gerät der Berberiner mit dem Magrebiner in Streit. Jeder ruft einen Landsmann herbei, und es kommt beinahe zu einer Prügelei zwischen den Gruppen, als die Magrebiner schließlich erklären, sie wollten die Sache den Berberinern überlassen, und fortgehn. Nun machen sich die Berberiner ans Werk. Damit das Krokodil sie nicht versteht, verabreden sie eine Geheimsprache (sîm). Aber sie fangen die Sache so ungeschickt an, daß das Krokodil zuschnappt und auch noch einen Berberiner verschlingt. Nun werden die Magrebiner zurückgerufen. Die Magrebiner stehn in Egypten und Palästina in dem Ruf, gute Beschwörer zu sein. Diesen Ruf bewähren sie auch hier. Durch eine lange scherzhafte Beschwörungsformel und Weihrauch schläfern sie das Krokodil fest ein, und ziehn nun mit Leichtigkeit beide Männer aus seinem Rachen heraus. Zum Beweis für die Wirksamkeit der Beschwörung nehmen sie schließlich das noch immer schlafende Krokodil auf ihre Köpfe und ziehn mit ihm von der Bühne ab.

Ich habe mehrfach Gelegenheit gehabt, diese erste Niederschrift mit andern Schattenspielern aus Kairo durchzusprechen, gelegentlich konnte ich dabei kleine Verbesserungen anbringen; verschiedenartige Darstellung veranlaßte mich, gegen Schluß eine kurze Stelle in doppelter Fassung zu geben: jede bietet einige

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 295. Prufer, a. a. O. S. XVIf.

Vorzüge. Im allgemeinen habe ich die Überzeugung gewonnen daß das Stück so, wie ich es veröffentliche, ziemlich gut der Art entspricht, in der es in Kairo aufgeführt wird. Die durch Hasan el-Kaššāš geschaffene Tradition ist ziemlich fest, kleine Abweichungen wird aber jede Aufführung bringen. Das bringt die von mir oben charakterisierte Art dieser Aufführungen mit sich.

Wichtiges und von Ḥasan el-Ḥassas zum großen Teil nicht verwertetes Material bieten die oben beschriebenen alten 3 Schattenspielhandschriften A, B und C.

In A sind es zunächst 3 Blätter, die Gedichte zum Krokodilspiel enthalten. Den Hauptinhalt dieser Blätter bildet die Vorlage zu dem von Ḥasan el-Ḥaššāš verwerteten Gedicht des Dā'ûd el-Manâuī (No. V). Es ist hier vollständig bis auf die beiden letzten Verse der letzten Strophe erhalten. Außerdem aber befindet sich in den Blättern davor der Rest eines Parallelgedichtes dazu (die letzten 3½ Strophen) verfaßt von 'Alī en-Naḥle (No. III) und das von demselben verfaßte dazu gehörige Bellîķ (No. IV). Ein viertes Blatt der Hs. enthält die Vorlage für das von Ḥasan el-Ḥaššāš dem Stücke vorgesetzte Einleitungsgedicht (No. I), in der Hs. als "Burhâna" bezeichnet und hier — nach der Überschrift — zu dem Stücke 'Alam ua-Ta'ādîr gehörig. Auf dem Blatte ist das Maṭla' und 6½ Strophen erhalten. Ḥasan el-Ḥasšāš hat es zu Ende gedichtet.

In B enthalten 6 Blätter Gedichte zum Krokodilspiel; davon gehören 1—5 zusammen, zwischen 5 und 6 fehlen offenbar mehrere Blätter. Da in dieser Hs. nur Gedichte des Dā'ûd el-Manâuī enthalten sind, so ist sie für den Fortschritt der Handlung wichtig. Den Hauptteil bildet auch hier das große von Ḥasan el-Ḥaššâš benutzte Gedicht No. V (fol. 1 b—4 b). Wir haben also hier die zweite Originalniederschrift dieses Gedichtes, und, was besonders wichtig ist, der Schluß ist hier vollständig erhalten. Auf dies Gedicht folgt das in dem Gedichte bereits angekündigte Bellîk (fol. 4 b—5 b) = No. VI. Von dem sich dann anschließenden "Ķit'a fi-t-tunîsī" [so!] ist leider nur die erste Strophe erhalten, aus der inhaltlich nichts zu entnehmen ist (= No. IX).

Den Anfang dieser Blätter bildet der Schluß eines Bellîk, das offenbar eine viel frühere Situation als das große Gedicht (No. V) voraussetzt und aus dem für die Handlung des Stückes wahrscheinlich wichtige Schlüsse gezogen werden können (No. II). Leider ist nur sehr wenig von dem Stücke erhalten.

fol. 6 bietet den Anfang eines Gedichtes, das bereits Zibriķâš im Rachen des Krokodils voraussetzt (= No. X), das also eine Parallele darstellt zu den von Ḥasan el-Ḥaššâš verwendeten Gedichten No. XI und XII.

Ms. C enthält nur ein Blatt, das hierher gehört. Da die in ihr stehenden Gedichte aber von einem andern Dichter ('Alī en-Naggâr) stammen, so sind sie eine sehr erwünschte Ergänzung zu dem sonst bekannten. Das Blatt enthält zunächst den Schluß (4²/5 Dôr) eines Parallelgedichts zu No. V: die Verhandlung zwischen Zibriķāš mit dem Šêh el-Ma'āš, mit wertvoller Anspielung auf die mittelalterlichen Zunftgebräuche (= No. VII); daran schließt sich der Anfang des dazu gehörigen Bellîķ (4 Dôr) = No. VIII.

Ich gebe die Gedichte aus den verschiedenen Hss. in der Reihenfolge, die sie im Verlauf des Stückes einnehmen. Die "Parallel"gedichte, Ausführungen derselben Szene durch verschiedene Dichter, folgen aufeinander, nur wird natürlich das Bellik nicht von dem Gedichte getrennt, zu dem es gehört.

Über die Form und die Anlage dieser Gedichte kann ich ausführlicher handeln erst bei späterer Gelegenheit, wenn mehr Material vorgelegt sein wird. Hier mögen nur einige einleitende Bemerkungen folgen.

Eine Schattenspielszene wird gewöhnlich in zwei Gedichten behandelt, von denen das erste längere rezitiert, das zweite im ersten meist angekündigt, den Inhalt des ersten kurz wiederholend gesungen wird. Diese Gedichte sind Strophengedichte 1); es kommen, zumal in der umfangreichen Hs. A, Beispiele für alle 7 Arten dieser Gedichte 2) vor. Am häufigsten ist das Zagal, und da alle unten veröffentlichten Gedichte (mit Ausnahme des kurzen Gedichtanfangs von No. IX) zu dieser Dichtungsart gehören, so beschränke ich mich hier auf einige Bemerkungen darüber.

Das Zagal steht dem Muuaššah nahe: Nach Ibn Sanâ el-Mulk, der nach Ibn Haldûns Urteil der beste Muuaššah-Dichter des Ostens war<sup>5</sup>), ist das Muuaššah in grammatisch korrekter Sprache, mit I'râb, verfaßt, nur die Hârge, der — oder die — letzten den Gesamtreim aufweisenden Verse jeder Strophe sind im Lahn, in vul-

<sup>1)</sup> Die Strophe ist  $b\hat{e}t$ , wenn das Gedicht einen Monolog darstellt,  $d\hat{o}r$ , wenn es sich um einen Dialog handelt, bei dem jeder Spieler eine Strophe abwechselnd zu rezitieren bezw. zu singen hat.

<sup>2)</sup> Vgl. H. Gies, الفنون السبعة, Ein Beitrag zur Kenntnis sieben neuerer arabischer Versarten. Inaug.-Diss. Leipzig 1879.

<sup>3)</sup> Vgl, Martin Hartmann, Das arabische Strophengedicht. I. Das Muwaššaḥ (= Semitistische Studien, herausg. von Carl Bezold, Heft 13/14), Weimar 1897, S. 47 f.

gärer Sprache abgefaßt. Nach Ibn Haldûns Ansicht ist das ganz in Lahn abgefaßte Zagal eine volkstümliche Kopie des Munaššah 1). Ob die Ansicht richtig ist, oder ob nicht vielleicht das Zagal das ursprüngliche, und das Munaššah eine gelehrte Nachahmung des Zagal ist, das läßt sich heute schwerlich entscheiden 2). Aber die nahe Verwandtschaft beider Dichtungsarten in der äußeren Form bringt es mit sich, daß die Versmaße, die M. Hartmann aus den verschiedenen von ihm untersuchten Munaššah-Gedichten zusammengestellt hat, auch bei den Zagals Verwendung finden; ich werde auf diese Versmaße 3) soweit als möglich Bezug nehmen.

Die Zagal-Dichtung ist bis heute in Egypten ziemlich verbreitet 4). Wenn Gies behauptet 5), daß der Versbau in ihm häufig nicht mehr streng den Regeln der Quantität folgt, so ist er im Irrtum. Im Versmaß können hier wie in der klassisch-arabischen Dichtung an gewissen Stellen Längen und Kürzen wechseln. Wo aber sonst Verstöße gegen das Versmaß vorkommen, liegt sicher eine Verderbnis im Gedicht vor. Das hat Gies bei dem von ihm abgedruckten Zagal aus dem Mustatraf des Ibšîhī ja selbst gemerkt, wenn auch das Gedicht noch wesentlich anders zu lesen ist als Gies es — nach der zugesetzten Vokalisation zu urteilen —, lesen will. In den unten abgedruckten Gedichten kommen - so weit bei ihnen alte Hss. vorliegen - Abweichungen von dem Versmaß überhaupt kaum vor. Sehr häufig sind solche Verstöße in den Dichtungen des Hasan el-Kaššâš. Ob er selber keine rechte Empfindung für diese Metrik hatte, oder ob es sich nur um schlechte Überlieferung handelt, ist schwer zu entscheiden. Man könnte mit Sicherheit erst darüber urteilen, wenn man von Hasan el-Kaššâš selber niedergeschriebene Gedichte hätte. Den heutigen Schattenspielern geht das Verständnis für das Versmaß dieser Gedichte meist ab. Sie sind gewöhnlich schon zufrieden, wenn die Reime einigermaßen stimmen.

In den Versen muß des Metrums wegen gelegentlich anders gelesen werden als wie wir es sonst gewöhnt sind, z. B. wechseln je nach dem Metrum die Formen al-'ilâh = \_\_\_ o \_\_ und allâh = \_\_\_ o); das Hamza ist oft zu lesen, wo wir ein Verbindungsalif er-

<sup>1)</sup> Vgl. Gies a. a. O. S. 31. Hartmann S. 3 f.

<sup>2)</sup> Vgl. Hartmann S. 3. 3) Hartmann a. a. O. S. 202 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Friedr. Kern: Neuere ägyptische Humoristen und Satiriker. VI. Das Zagal, in Mitteil. d. Sem. f. Or. Spr. zu Berlin II 47 f.

<sup>5)</sup> a. a. O. S. 31.

<sup>6)</sup> Dasselbe im altarabischen Verse; vgl. Ğawâlîqî, Mu'arrab. S. rq, Z. 8. Nöldeke, Zur Gramm. des klass. Arab. S. 93 [Littmann].

warten, und es ist bisweilen geschwunden, wo wir es lesen würden. Sehr sorgfältig sind die zu lesenden Hamzas in Hs. A eingetragen; man sieht, daß da Hamza öfters beim Artikel, beim Imperativ des I. und bei Formen des VIII. Stammes steht. Ich habe diese Hamzas nach dem Vorgang der Hs. sorgfältig bei der Transskription angegeben. Zu beachten ist ferner, daß in einer auf Doppelkonsonanz ausgehenden Form stets ein Murmelvokal zu lesen ist, es sei denn, daß das folgende Wort mit einem Alif — das seinen Konsonantenwert dann verliert — anfängt. Folgt ein solches mit Alif beginnendes Wort auf ein mit einem Konsonanten schließendes, so wird dieser Konsonant herübergezogen und es entsteht so beim ersten Wort eine offene Silbe. So ist z. B. zu lesen

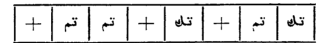
Das erste Zagal einer Schattenspielszene, das rezitiert wird, besteht in den unten veröffentlichten Gedichten stets aus dem Maţlac zu 2, und Strophen zu 5 Doppelversen. Ziemlich regelmäßig enthält die vorletzte Strophe das Medîḥ, den Lobpreis des Propheten, und die letzte Strophe, die den Namen Istishâd führt, den Namen des Dichters.

Gewöhnlich wird in der drittletzten Strophe auf das folgende Lied hingewiesen, das Bellîk, oder als Diminutiv Bulēlîk genannt wird. Bellîk gilt als Unterart des Zagal 1). Die Strophen desselben sind oft sehr viel komplizierter gebaut, sie enthalten bisweilen zwei Gruppen von Sonderreimen außer dem Hauptreim, das Versmaß ist abwechselungsreicher, wird aber auch hier konsequent durchgeführt. Medîh und Istišhâd sind hier meist in derselben Strophe vereinigt. Das Bellîk wird gesungen, der arabische Aus-Man rühmt es, wenn der vortragende druck dafür ist našad. Meister noch jung ist (gulam), weil dann offenbar seine Stimme besser ist. Das Lied muß in einer bestimmten Tonfolge (nagma) vorgetragen werden. Die drei unten unter No. IV, VI und VIII veröffentlichten Bellîks, bei denen die Tonart angegeben ist, sind in as-Sīkāh vorzutragen. Sīkāh ist ein Ton der arabischen Tonleiter, der bei uns nicht vorkommt. Er ist tiefer als e und höher als d. Michael Mušāķa führt in seiner Abhandlung über arabische Musik<sup>2</sup>) im 6. Abschnitt des 2. Kapitels 12 verschiedene Tonfolgen auf. die auf as-Sīkāh sich basieren. Der Lahn as-Sīkāh, der hier

<sup>1)</sup> Vgl. Gies a. a. O. S. 33.

<sup>2)</sup> Un traité de Musique arabe moderne. Préface, traduction française, texte et notes par P. L. Ronzevalle, in den Mélanges de la Faculté Orientale VI, Beyrouth 1913, S. 1—120.

vielleicht gemeint ist, hat die folgende Tonfolge: Sīkāh (e—) Rast (c) Sīkāh (e—) Nauā betont, (g) Māhūr (c) Aug (b+) Ḥusainī (a) Nauā (g) Gahārkāh (f) Sīkāh (e—) ¹). Der Oboenbläser (Zâmir) stimmt diese Tonfolge an (ieguss as-Sīkāh). Dazu kommt der Rhythmus (Darb oder Dakk), der mit dem Târ, dem großen Tambourin, oder einem andern Trommelinstrument geschlagen wird. Bekanntlich entstehen verschiedene Töne, je nachdem man auf den Rand oder auf die Mitte des Fells dieses Instrumentes schlägt. Den Schlag auf den Rand bezeichnet man mit النام (et-takk), den auf das Fell mit النام (et-tamm)²). Der maṣmûdische Rhythmus (Darb maṣmûdî), der für die unten unter No. IV und VIII abgedruckten Bellîks vorgeschrieben ist, wird in dem von Kâmil Ef. al-Ḥulaʿī verfaßten Werke: al-Mūsîķī aṣ̀-ṣ̀arķī, Kairo 1322, auf S. 70 folgendermaßen angegeben:



Die einzelnen Felder bezeichnen hier gleiche Zeitmaße. Durch die Kreuze sind Pausen angedeutet.

Den alexandrinischen Rhythmus (darb iskendarânī), der für das als No. VI veröffentlichte Bellîk vorgeschrieben ist, kann ich nach der mir zur Zeit zur Verfügung stehenden Literatur nicht angeben.

Ich gebe die Gedichte, soweit sie in den Hss. erhalten sind, in genauem, sorgfältigem Abdruck, und berücksichtige hierbei insbesondere die Vokal- und andere Lesezeichen, die in Hs. A angegeben sind. Ich habe bereits früher darauf hingewiesen, daß diese Zeichen für die arabische Vulgärsprache in Egypten von großer Wichtigkeit sind 3). Außerdem aber habe ich es für zweckmäßig gehalten, diese Gedichte auch in Transskription zu geben. Ich bin mir des Mißlichen, das die Transskription einer 200 Jahre alten vulgären Hs. bietet, wohl bewußt. Natürlich kann die Art, wie ein moderner Schattenspieler aus Egypten diese alten Texte liest, nicht ohne weiteres maßgebend sein für ihre ursprüngliche Aussprache. Dazu kommt, daß die Transskription genau mit der

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 99 f. Ich setze die europäischen Tonzeichen dazu. — bedeutet, daß der arabische Ton etwas tiefer, +, daß er höher ist.

<sup>2)</sup> Bezw. wenn man kein solches Instrument hat, wurde imit der Faust, mit der flachen Hand zu schlagen sein.

<sup>3)</sup> Neuarabische Volksdichtung aus Egypten, I, die Anmerkungen auf S. 37 ff.

arabischen Vorlage übereinstimmen mußte. Nun konnten moderne Schattenspieler die Gedichte aus den Hss. D und E mir — wenn auch mit Abweichungen und ohne besonderes Verständnis für die Verse — vorsagen. Was die Hss. A, B und C darüber hinaus boten, konnten sie mir höchstens vorlesen, oder sie konnten Einzelheiten der Aussprache verbessern, wenn ich ihnen die Gedichte vorlas. Den unten gebotenen Transskriptionstexten liegt solche gemeinsame Arbeit mit egyptischen Schattenspielern zugrunde 1); darauf hin habe ich mich dann bemüht, die ersten Aufzeichnungen dem Befunde der alten Hss. überall möglichst genau anzupassen. Ich bitte also die Transskriptionen der Gedichte, zu denen alte arabische Originalhandschriften vorliegen, als einen von mir unternommenen Versuch anzusehen, diese Gedichte etwa so wiederzugeben, wie sie seinerzeit gesprochen sein mögen. Im letzten Grunde maßgebend ist für diese Texte immer das arabische Original.

Natürlich steht es anders mit der volkstümlichen Prosa und den Gedichten, zu denen alte arabische Vorlagen nicht vorhanden sind<sup>2</sup>). Hier gebe ich die Texte so wie sie mir von den Schattenspielern diktiert wurden.

#### A. Die Gedichte.

I.

Das folgende Zagal ist von Ḥasan el-Ķaššāš an den Anfang des Krokodilspiels gestellt worden. Seine Vorlage war ein Blatt aus Hs. A, das Maţla und 6½ Buiût enthält, und die Überschrift trägt: Burhâna 'aiḍan min al-Ḥâzik kuddâm as-Sakrân "eine weitere Burhâna von al-Ḥâzik vor dem Ta ādîr Mit es-Sakrân in wird nämlich in der Geheimsprache (sîm) der Schattenspieler Ta ādîr bezeichnet, wie es-Sakrā in die Alam bezeichnet. al-Ḥâzik ist in dem Schattenspiel des 17. Jahrhunderts etwa das, was bei Ḥasan el-Ķaššāš der Muķeddim ist. Nur daß der Ḥâzik viel mehr in innerem Zusammenhang steht zu dem ganzen Schattenspiel als der Muķeddim bei Hasan el-Kaššāš.

Diese Burhâna ist also eigentlich für die Einführung des Stückes 'Alam na-Ta'ādîr bestimmt gewesen, paßt aber bei ihrem allgemeinen Inhalt schließlich zu jedem Schattenspiel. Das ايصا

Bei den unten veröffentlichten Gedichten No. I und V wird die gegebene Transskription besonders zuverlässig sein, da die Schattenspieler diese Texte ja auswendig kannten.

<sup>2)</sup> Also der Schluß von No. I, ferner XI und XII.

<sup>3)</sup> D. i. der bezw. die Liebestrunkene.

darauf hin, daß eine andere Burhana vorangegangen ist, und in der Tat gehen in Hs. A diesem Gedicht zwei andere unmittelbar voran, deren erstes die Überschrift trägt: "Eine Burhâna von al-Hâzik; danach das Bellîk des Sakrân" 1). Die eigentliche Burhâna weist 10 Strophen auf und ist verfaßt von 'Alī en-Nahle, daran schließt sich das "Bellîk min es-Sakrân" 2) an, 3 Strophen. Man wird vermuten können, daß auch der hierher gehörigen Burhana ein Bellîk folgte. Das ist zusammen mit dem Schluß der Burhâna verloren gegangen, und Hasan el-Kaššāš hat die Burhâna zu Ende dichten müssen. Hasan hat das alte Gedicht dem Se'ûd zugewiesen (vgl. 10. Bêt). Woher er diese Kenntnis hat, ist nicht zu sagen: der Name des Dichters steht erst in der letzten Strophe, und die letzten Strophen sind im Original nicht erhalten. Er wird es wohl geraten haben, und da die vorangehende Burhâna von 'Alī en-Nahle verfaßt war, konnten - nach der ganzen Anlage der Hs. — nur Se'ûd oder Dā'ûd el-Manâuī als Verfasser in Betracht kommen.

Das Versmaß des Gedichtes ist mustaf'ilun mustaf'ilun (Hartmann VM. 64). In den von Hasan zugedichteten Teilen ist es aber nur noch selten zu erkennen. Ich gebe in der Transskription den Text der Hs. A, setze aber an den Rand die hauptsächlichsten Varianten, die ich den Deklamationen heutiger Schattenspieler entnehme.

Zur Transskription bemerke ich, daß ich 3 durch z bezw. d, 3 durch s bezw. t wiedergebe.

<sup>1)</sup> برهانه من لخازق بعد بليق السكران Die Überschrift faßt also die beiden folgenden Gedichte zusammen. Daß بعد hier so übersetzt werden muß, zeigt das folgende Bellik.

<sup>2)</sup> Diese Überschrift wird hier nochmals wiederholt.

# I. (Ms. A).

# برهاند ايضا من لخارق قدام السكران

ما قلت في هَذَا الخيال مَعْ حُسْن ترتيب المقال تَأَمَّلُوا يَاهُلُ النَّظُرِ من المعانى الرَّايقة

بيت

1

على الخلايق ينطَلِي ينطَلِي ينطَلِي يصنَع مثاله يبتلى وبالغصص قلبوا مُلِي فضرى زايد مع نكال عليه نساهم والرِجال

خيالنا قذا المليج ومن يجى بعدى يرومْ بالكد والقهر الشديد ويرتجع خايب دليل ولخاضرين يتمسخروا

بيت

2

ما يدركوا من كان بليد طول الأبد ما يستفيد ترى الدخول عنوا بعيد وينطرش وقت المجال برة ولا يبلغ نوال فن الخيال بحروا غويص وصاحب الفام السقيم وساحب الغام السقيم وسن يكن طبعوا الخروج وفي الرُّكوب ديما يقع وفي أخُودَاتُهُ يُرُوحُ

بيت

3

إلّا لِجَيّد مُحْتَرَمْ خَصَّوا الهِ النّعَمْ بين الأَعارِبُ والعجم عَبَّت على من جا وسال نيل مصر لمًا فاض وسال

وما صلح هذا الخيال يعطى المعاطى المعاطى المعاطى المعام وفي الكرم سيطوا اشتهر ولوا مكارم قد سمت وبحر جُوْدُهُ قَدْ حَكَا

ىيىن

4

إلّا بريس مفتخر وفى دخوله ينشكر جمع الخلايق والبَشَرْ قدره على ضواء الهلال وصنعتوا فوق العوال

وَلَا أَكتَمَلْ هَذَا الْحَيالَ
يِدْرِى المعانى كُلَّها
وفى الرِّياسة يمدحوه
وكلَّما خايل سما
وفى الغنون باعوا طويل

بيت

5

رُيَسه انتشت من غير أصول عَلَى مَعَانِيْهَا وُصُوْلُ عَلَى مَعَانِيْهَا وُصُوْلُ حُسْنُ ٱلأَشاير والدَّخُول وحق من ارسى للبال وحق من ارسى للبال إلا عَلَى أَهِل الهبال

لكن رأيت فى دالزمان أطراف خوارج ماله وبالبلاطة يديعوا وليس دعواه تحييه وقوله ما ينطلى

بيت

6

ترجف قلوب السَّامعين له أَشاير ظاهرين يقول لهم أَلَّه يعين يرِّخُلوا قبل السُّوال بالغين سياق حتَّى يقال أنغامهم واسواطهم
وفى الستارة لم يُزَل
ولا رأيت نيله أحد
لاَئهم بُرِز غواه
على الزَّبون من غير فُلُوسْ

بيت

7

ما كان جرا هذا الأمور

لولى الزّمان خاب وانعكس قولوا لهم

I.

maṭla': ta'ammelū¹ ja-hl-en-naẓar min el-ma'âni-r-râjikah

mā kultə fī hâza-l-hijâl ma<sup>2</sup> husnə tartîb el-makâl

- 'ala-l-halâjik janţalī jaṣna' misâloh i jibtalī uabi-l-ģiṣaṣ kalbō mulī f fī hizjə zâjid ma' nakâl 'alêh nisâhum ua-r-rigâl
- bêt: fenn el-hijâl baḥrō gauiş uaṣâhib el-fahm es-sakim uamin jekun ṭab'o-l-hurûg

mā jidrikō min kân balîd tûl el-'abad mā jistafîd <sup>6</sup> tera-d-duhûl 'annō ba'îd

1 it'ammelū. 2 min. 3 misâlī. Vers hatten meine Gewährsmänner vergessen.

4 bulī. 5 für đalîl. 6 Diesen

- Matla<sup>c</sup>: Beachtet, ihr geehrten Herrschaften, was ich vorbringe in diesem Spiel an treffenden Begebenheiten <sup>1</sup> mit <sup>2</sup> schöner Ordnung der Sprache!
  - 1. Bêt: Dies unser schönes Spiel ist beliebt bei den Menschen, und wer nach mir kommt und beabsichtigt etwas dem<sup>3</sup> ähnliches zu machen, der werde geschlagen

mit Trübsal und schwerem Kummer, und durch Erstickungsanfälle werde er beunruhigt 4.

anialie werde er beunruhigt \*,

sodaß er sich zurückziehn muß, enttäuscht, verachtet, in übergroßer Beschämung, schwer gestraft,

während die anwesenden Damen und Herren sich über ihn lustig machen.

2. Bêt: Die Kunst des Schattenspiels — ihr Meer ist tief, nicht erreicht sie einer, der einfältig ist,

und wer ein mangelhaftes Verständnis hat, der wird ewiglich keinen Nutzen daraus ziehn.

Und wenn es in jemandes Natur liegt, abtreten <sup>5</sup> zu müssen, so siehst du ihn vor dem Auftreten <sup>5</sup> gern bewahrt.

<sup>1</sup> mit ma'ânī sind wohl die Stoffe der Stucke gemeint. 2 Var.: an 3 Var.: mir. 4 eigtl.: sein Herz angefüllt. Var.: werde sein Herz geschlagen.

<sup>5</sup> hurûg und duhûl wohl vom Ab- und Auftreten auf der Schattenbühne.

uafi-r-rukûb dîmā jaka' uafî ahūdātoh 1 jərûh 2

uajantariš uakt el-magâl barrah nalâ jublug nanâl

3. bêt: uamâ 3 salah 3 hâza-l-hijâl ia ti-l-ma atī kullamā uafi-l-karam sîto-stahar ualō makârim kad samat uabahrə gûdoh kad hakā6 illa ligaijid muhtaram hassō 'ilâhoh bi-n-ni'am bên el-'a'ârib ua-l-'agam 'ammat 'alā min gâ 5 uasâl nîl masrə lammā fâd yasâl

4. bêt: uala-ktamal 7 hâza-l-hijâl iidri-l-ma'ânī kullahā

'illā biraijis muftahar 8 uafī duhûloh jinsakar 9

ı nafôk hôdoh. 2 Ms. jurûh. 3 yala-ktimil.

4 bigajid. 5 gah.

9 jinšikir.

s — hir. 7 zihir. 6 huki.

> Und beim Reiten fällt er immer herab, und wird angespieen zur Zeit des Paradierens<sup>1</sup>,

> und in seinen Anmaßungen 2(?) muß er hinausgehn, und nicht erlangt er eine Gunst.

3. Bêt: Und zusagen kann dieses Spiel nur einem vortrefflichen, hochgeehrten<sup>3</sup>.

> der die reichlichen Gaben spendet, wenn immer sein Gott ihn im besondern mit Wohltaten bedachte,

> und dessen Ruf in der Freigibigkeit weithin berühmt ist unter Arabern und Nichtarabern,

> und bei dem Wohltaten hochgeachtet sind, die überschwemmen den, der kommt und bittet,

> und bei dem der Strom seiner Güte gleichkommt dem Nil Egyptens, wenn er steigt und überströmt.

4. Bêt: Und nur durch einen berühmten Meister kann dies Spiel ausgeführt werden 4,

der mit allen Begebenheiten 5 wohl Bescheid weiß, und dem bei seinem Auftreten gedankt wird.

1 Der Schattenspieler wird mit einem Paradereiter verglichen. mann denkt an "Habseligkeiten, Siebensachen" (Er möge mit seinen eignen Besitztumern abziehen, ohne ein Geschenk zu erhalten). Weder er noch ich kann das Wort sonst belegen. Die Variante zeigt, daß das Wort heute nicht mehr 3 Var. etwa: Zu Ende geführt kann d. Sp. nur werden verstanden wurde. 4 kam dies Spiel zum Vorschein. mit Hilfe eines . . . . . sind, wie oben S. 308, die Stoffe der Stucke, die der Schattenspieler sicher beherrschen muß. Diese Bedeutung ist besonders klar unten in Vers 2 des Bêt 5.

uafī-r-rijāsah jimdahuh uakullamā hājil samā uafi-l-funûn bâ'ō tauîl gam' el-ḫalâjik ua-l-bašar kadroh 'alā ḍau 'al-hilâl uasan'etō fôk el-'auâl

5. bêt: lâkin ra'êt fî da-z-zamân 'aţrâf hayârig¹ mâ luhum yabi-l-balâţah² jiddu'ū yalaisa da'yāhum ṣahîh yakauləhum mā jinţelī rujasa-ntašat min ģêr 'uṣûl 'alā ma'ānîhā uuṣûl husn il-'asajir' ua-d-duhûl uaḥakkə min 'irsa-l-gibâl 'illā 'alā ahl el-hibâl

6. bêt: 4 'angâmuhum yasyatuhum

tergif kulûb es-sāmə'în

1 arâzil baṇârid. 2 samâga. 3 da in der Hs. kein Hamza steht, wird es auch nicht gesprochen sein. 4 vorher hinzugefugt: bi'ainī ra'êt; das stört das Versmaß.

- und den um der Meisterschaft willen alle Geschöpfe und Menschen preisen.
- Und wenn immer er eine Vorstellung gibt, so übertrifft sein Ruhm den Glanz des zunehmenden Mondes,
- und in den Künsten ist er stark 1, und seine Arbeit geht über die höchsten Erwartungen 2.
- 5. Bêt: Aber ich habe in dieser Zeit Meister gesehn, die zu Unrecht groß wurden,
  - Neulinge, nicht zur Zunft<sup>3</sup> gehörige, die zu den Stoffen ihrer Stücke keine Beziehung haben,
  - und in Unverschämtheit beanspruchen sie für sich die Schönheit der allegorischen Redewendungen und des Auftretens.
  - Aber ihr Anspruch ist nicht berechtigt, bei dem, der die Berge verankerte!
  - Und ihre Deklamation ist beliebt nur bei einfältigen betreht.
- 6. Bêt: Ihre Melodien und ihre Stimmen machen schaudern die Herzen der Hörer,

1 tauîl el-bâ' = puissant nach Muḥit bei Dozy. 2 'auâl halte ich für einen Plural zu 'âl (vulgar f. 'âlin). 3 Var.: Schurken (f. الراقة), Dummköpfe. 4 Var.: Roheit. 5 oder "Schönheit der Stöcke" (mit denen die Figuren bewegt werden) d. h. der Fuhrung derselben, vgl. 6. Bêt, Z. 2. 6 hibâl f. hibâla.

uafi-s-sitâra lam iuzal 1 ualâ ra'êt lêlah 'ahad li'innahum burraz giuâh 'ala-z-zəbûn min ger tulûs

luhum 'ašajir zāhirîn jakûl luhum 'allâh ja'în iiddahhalū kabl es-su'âl balfên sijâk hattā jukâl

7. bêt: lōla 2-z-zamân hab uin'akas kūlû lahum . . . . . . 3 mà ga 4-l-arâzil jidda'ū li'innahum[kebšet ġagar]<sup>5</sup> lam ja'rifū ġêr er-rezâlah uaš-šerûr allâh ta'âlā jantakim

mâ kân garā hâza-l-'umûr

'ahz er-rijasah bi-l-fagûr minhum uaiazdadhum uabâl

1 So im Ms. vokalisiert als Passiv; in Kairo diktierte man jazal. 3 So weit das Blatt der Hs. A. Hasan elfallend ist die Schreibung ..... Kaššāš hat das Folgende weiter gedichtet; mit diesen ersten Worten der neuen Zeile hat er offenbar nichts anfangen können; vgl. im ubrigen die Vorbemerkung. 4 geschr. حمد, man sollte also eigentlich gah-il-'arâzil lesen. Das geht wegen des Versmaßes nicht. 5 Durch Ausscheiden einzelner Worte läßt sich gelegentlich das Versmaß retten; wo das nicht möglich ist, setze ich dem Verse ein † vor.

> und auf dem Vorhang sind bei ihnen immer Stöcke sichtbar 1 und nicht sah ich Abends einen, der zu ihnen sagte: Gott möge helfen!

> Denn sie sind offenbare Schwindler<sup>2</sup>, drängen sich ein unaufgefordert.

> bei dem Kunden ohne Geld<sup>3</sup> mit zweitausend Fürsprachen<sup>4</sup>, bis man sagt:

7. Bêt: Wenn nicht die Zeit schlecht und verkehrt wäre, so wären diese Dinge nicht vorgekommen! Saget ihnen . . . .

Nicht wären die Schurken gekommen, und hätten durch Schamlosigkeit für sich die Erlangung der Meisterschaft beansprucht.

Denn sie sind eine Handvoll Zigeuner 5, kennen nichts als die Schurkerei und die Gemeinheit.

Gott der erhabene möge ihnen vergelten und sie verschärfte Strafen treffen lassen!

1 Es gehört zur Kunst des Schattenspiels, daß die Stöcke, mit denen die Figuren von hinten her bewegt werden, nicht als Schatten auf dem Vorhang sicht-2 burraz = Pl. zu bâriz "offen vortietend". giuah (d. i. زغراة) bar werden. 3 Sie versuchen sich einzudrangen bei kleinen Leuten, die = Pl. zu عاو intercession, vgl. Dozy, der verschiedene Benichts zahlen können. 5 Uber die Gagar vgl. Kremer, Agypten I lege aus 1001 Nacht bringt. S. 139 ff. Es ist so ziemlich das schlimmste Schimpfwort, das man einem Egypter, der nicht zu den Gagar gehört, sagen kann.

- † lagl el-halâjik jitmasharū
- 'alêhum nisâhum yar-rigâl
- 8. bêt: jā halķə kûlū lil-balîd elharrir ya-itkin şan etak mi jibku-l-halâjik jimdahûk la in tahtənī isma yatî til [ya'in halaftani-tmakatt sahîh

el-mudda'ī fenn el-'adab min ḥabrə 'âķil muntasab lammin ' jarūk nult el-'adab tiḥṭa '3-r-ruḍā min zu-l-galâl îḥ ţûl el-'abad bên er-rigâl

- 9. bêt: † min ba'də dâ 'amdaḥ gamâl el-muṣṭafa-l-hâsimi-l-'ummiš-šafî' al-basîr
  - † nebī mufaḍḍal ḫâtim al-'anbijā min anṭak allāh lo-l-ġazāl ual-ba'îr
  - † nebī 'alêh es-šems kad sallamat uazallat 'alā râso-l-ģamâm fi-l-hagîr
- 1 = lamma in. 2 Für ţi'tənī. 3 Für tu'ţā, Passiv IV! 4 So ist die Form wohl zu lesen, als Refl. der I. Form, zu der man vergleiche Spitta S. 198, Willmore S. 141. Ich hatte mir notiert tamakkat, das war wohl ein Horfehler.
  - Denn die Menschen, Frauen wie Männer, machen sich lustig über sie 1.
  - 8. Bêt: O ihr Menschen, saget zu dem Blöden, der für sich die Kunst der feinen Bildung beansprucht.
    - laß richtig machen und in Ordnung bringen deine Arbeit durch einen klugen Sachverständigen von vornehmer Herkunft!
    - Dann werden die Menschen dich preisen, wenn sie dich sehn, wie du die feine Bildung erlangt hast.
    - Wenn du mir gehorchst höre und gehorche so wirst du beschenkt werden mit Wohlgefallen von dem Herrn der Majestät.
    - Wenn du mir aber widerstrebst, so bist du bestimmt blamiert dein Leben lang unter den Männern.
- 9. Bêt: Danach preise ich die Schönheit des Ausgezeichneten, vom Stamme Hâšim, des Ungelehrten, des Fürsprechers, des Freudebringers,
  - des edlen Profeten, des Siegels der Profeten, zu dem Gott reden ließ die Gazelle und das Kamel,
  - des Profeten, den die Sonne grüßte und dessen Haupt die Wolke beschattete in der Mittagshitze.

<sup>1</sup> Eine Wiederholung des letzten Verses der Strophe 1, hier aber nicht im Versmaß.

- † nebī muṇaṣṣī 'ala-l-jatîm ṇa'ala-l-ġarîb ṇa'ala-l-'auâgiz jôm el-ķijâma jusâl
- † jallâh azûr kabro yašâhid dijâh yakûl likalbī ifrah balagt el-marâm
- 10. bêt: † yakân sə ûdī sêf nazmō li unk el-a âdī mâhik
  - † nadiddo-l-balîd şâr mahnī nalam jakun lifennö lâhik
  - † ualam ja'rif fi-l-hijal gêr rasmō uafennō li'azmō sâhik
  - † halli-l-balīd dâjir məsauyah fî yasî et-talâl
  - † ījāk 'asa-llāh 'an fagūrō jirga' laglə mā ja'rif maķāmât er-rigâl.
- 11. bêt: † uakân fakad hâza-l-hijâl min maşrinā lamm-intasa 'abdukum bên er-rigâl
  - † Hasan Kaššáš ualákin hádim ahl-el-'adab 'alā tûl ez-zamân
    - des Profeten, der bestellt ist über die Waise und den Fremdling und über die Krüppel; am Tage der Auferstehung wird er befragt <sup>1</sup>.
    - O Gott, ich will sein Grab besuchen und Zeuge seines Lichtes sein, und will sprechen zu meinem Herzen: Freue dich, du hast das Gewünschte erreicht.
- 10. Bêt: Und dem Se'ûd angehörig war das Schwert seiner Dichtung, das für den Hals der Feinde vernichtend ist,
  - und sein blöder Widersacher ward gebeugt, und nicht reichte er an seine Kunst heran,
  - und nur sein eignes Muster<sup>2</sup> kannte er im Schattenspiel, aber seine Kunst ist für seine Knochen<sup>3</sup> zermalmend.
  - Laß den Blöden umherirren in der Weite der Wüste 4.
  - Vielleicht wird er hoffentlich von seiner Bosheit umkehren, auf daß er erkenne den Rang der Männer.
- 11. Bêt: Und dieses Schattenspiel war aus unserm Kairo geschwunden, bis daß sein Glück machte unter den Männern euer Knecht
  - Ḥasan Ḥasšaš, aber er war ein Diener der Feingebildeten, immerdar.
- 1 Nämlich wie man die behandelt hat. Bei 'außgiz denkt man insbesondere an Blinde. 2 Er kümmerte sich nicht um andere. 3 'azmo soll wohl eine feine Aussprache fur 'admō darstellen. Der Sinn ist: die Kunst des Widersachers wird ihm selber verhängnisvoll. 4 Mit talâl sind hier wohl die Berge der Wuste gemeint. Es könnte = gebel "Wuste" sein.

- † kân 'abdukum Ḥasan Ķaššâš lamma 'âšiķ fenn el-hijâl
- † jisrā uagabo jā insan baķā jiftah el-'aurak uahaķķ es-salam
- † aşl el-manâyī fi-l-funûn hatta-štahar ismī yaşâr lô makâm.

Als euer Knecht Ḥasan Ķaššaš die Kunst des Schattenspiels liebte, da pflegte er

umherzureisen, und er brachte es herbei, ihr Leute, er öffnete die Blätter, bei der Wahrheit Gottes,

die Originalhandschrift des Manâuī<sup>1</sup> über die Künste, bis daß mein eigner Name berühmt wurde und Ansehn erlangte.

1 Vgl. oben S. 290.

#### No. II.

### Rest eines Bellîk,

erhalten in Ms. B, fol. 1. Leider sind die 3 letzten Zeilen von fol. 1a vollkommen unleserlich geworden in der Hs., so daß auch noch in diesem Fragment eine Lücke entsteht. Das dem gesungenen Bellik vorausgehende zu rezitierende Strophengedicht ist ganz verloren gegangen.

Die Situation ist nicht ganz klar. Aber es scheint, daß die hier vorauszusetzende Szene eine Verhandlung zwischen Zibriķāš¹) und dem Šêḥ el-Maʿāš enthielt, die im Gegensatz zu der späteren Szene, von der die Gedichte III—VIII im ganzen 3 Rezensionen darstellen, zu keinem erfreulichen Resultat führte. Zibriķāš pocht dem Šêḥ el-Maʿās gegenüber darauf, daß er von klein auf an das Fischen gewöhnt sei, und lehnt die Belehrung ab.

Man muß wohl annehmen, daß Zibrikas erst infolge eines größeren Mißerfolges, der in der spätern Szene erwähnt wird, dazu veranlaßt wird, sich nun doch an den Šeh el-Ma'as zu wenden, und daß er dann mit allen Forderungen desselben einverstanden ist.

<sup>1)</sup> Zum Namen Zibrikāš schreibt mir Littmann: er ist wohl dem echt-arabischen Namen زيرة nachgebildet (Ibn Doreid 15517, Anm. e, 1561 ff., 20610, auch Hamāsa 666 Z. 4 v. u.). Der Name ist aber hier verdreht und zwar so daß man "Penis" erkennt und قش. Letzteres bedeutet dann wohl Kurbis oder Gurke, also ware برابي بازير = "Gurkenpenis", oder "Mann mit dem dicken قش = Fischart im Nile (vgl. Dozy s. v.) gedacht sein. Das paßte dann gut zu der Fischerrolle des Z.

Das Dôr hat 8 Verse, von denen die letzten zwei den Gemeinreim, von den übrigen je 3 einen Sonderreim bieten. Das Versmaß der Verse mit dem Gesamtreim und der ersten Gruppe mit Sonderreim ist mustaf ilun maf alåtun (Hartmann VM. 65), in der zweiten Gruppe mit Sonderreim ist er: mustaf ilun fa ûlun (VM. 48).

II. (Ms. B fol. 1.)

fol. 1a كم من بليد مثلك فشار عاود على حد المشوار

يا عم انا الاخر صياد عمرى بدا الصنعة معتاد زودتني منك انكاد

واصطدت في الموارد شالي وصرت شارد هارب بصدغ بارد ما تعلم انوا يا غدار شالي مربيه في الاجمار

مالك بتوذيني مالك تلقى من الله افعالك

fol. 1b کم للمناواتی داوود من فکرته جوهر معدود يدر من فکرته جوهر معدود

والرمل ليس علم وأنصب لوا اتكلم يفصح لسان وسلم يا صفوة المولى القهار اشفع لداوود العطار

II. Ms. B fol. 1. [Fragment.]

kam min balîd mislak fassâr ağıid alā ḥadd el-misyar dôr

iā 'amm anā lâḥar¹ ṣaiiâd 'omrī bida-ṣ-ṣan'ah mi'tâd zauuadtənī minnak ankâd

1 So ist wohl zu lesen. Vgl. Spitta S. 23.

# Dôr [Zibriķâš]

Wie mancher Blöder, gleich dir ein Prahlhans, hat sein Unternehmen wieder einschränken müssen <sup>1</sup>.

Mein Oheim, ich bin auch ein Fischer, mein Lebtag an dieses Handwerk gewöhnt. Du hast mir von dir aus nur größere Scherereien verursacht.

<sup>1</sup> Wortlich etwa: kehrte zurück zur Beschränkung des Laufes.

šâlī uaşirtə sarid harib bişudgə barid uastadtə fi-l-mayarid mā ti'lam innō jā ġaddâr šâlī mərabbîh fi-l-abhâr

dôr

mâlak bitūzînī mâlak

tilkā min allâh af'âlak'

dôr

kam lil-manāuâtī dā'ûd min fikrətoh göhar ma'dûd iimdah liman gas fi-l-galmûd

ya-r-ramlə laisa 'allim ya-d-dabbə lô təkellim iifsah lisân uasellim

jā safuat el-maula-l-ķahhâr išfa' lidā'ûd al-'atţâr.

Ich fischte an den Wasserplätzen meinen Schal-fisch 1 und ward furchtsam, fliehend mit kalter Schläfe.2

Weißt du nicht, daß er - o Verräter - mein Schal-fisch ist, den ich groß gezogen habe in den Meeren?

# Dôr. [Šêh el-Ma'âš.]

Weshalb beleidigst du mich? weshalb? Du wirst von Gott deine Taten empfangen. . . . .

Wie manche Edelsteine aus seinem Geiste sind von dem aus el-Manāuat stammenden Dā'ud aufgezählt!

Er preist den, der einsank in den Felsen,

aber der Sand hinterließ keine Spur3. Und die Eidechse redete zu ihm, sprach in klaren Worten und grüßte [ihn].

O du Auserwählter des Herrn, des Allmächtigen, lege Fürbitte ein für Dā'ûd al-'Attâr..

ı شال "Kaulkopf", "chabot, poisson d'eaux douce à grosse tête plate". 2 Vielleicht in dem Sinne von: ohne mich dessen zu schamen, 3 'allim denom. zu 'alâma. Für dies doppelte Profetenwunder verweist mich G. Jacob auf die Berliner arab. Hs. Pm 407, vgl. Ahlwardt, Verz. d. Arab. Hss. No. 2595 = Bd. II S. 616,

#### No. III und IV.

Erhalten in Hs. A, fol. 1-2a. Der Rest des großen Dialogs zwischen Zibrikâš und dem Šêḥ el-Ma'âš mit dem darauf folgenden

<sup>1</sup> Der Schluß dieses Dôr, 3 Zeilen, ist in der Hs. unleserlich geworden.

Bellîk nach der Dichtung des 'Alī en-Nahle. Die Überschrift in A wird gelautet haben etwa ķiţ'a bên ez-zibriķâš uašêh el-ma'âš li-n-nâzim 'alī en-naḥla¹), Stück zwischen Zibriķâš und Šêh el-Ma'âš von dem Dichter 'Alī en-Nahle. Leider ist von dem Gedicht, das den eigentlichen Dialog enthielt, nur noch wenig erhalten. Nach dem Parallelgedicht des Dā'ûd el-Manâuī (unten No. V) ist vorauszusetzen, daß der Šêh el-Ma'âš den Zibriķâš weinend am Ufer findet. Alles hat er verloren, was zum Fischen gehört. Der Šêh el-Ma'âš macht ihm Vorwürfe, daß er leichtsinnig gewesen ist und den Fischfang unternommen hat, ohne bei einem Meister vorher in der Lehre gewesen zu sein. Zibrikâš sieht sein Unrecht ein, und verspricht in allem zu folgen. Aber - hier beginnt das Fragment — er könne doch nicht ohne Fische, ohne Geräte, ohne irgend etwas nach Hause gehn. Nun verspricht ihm der Sêh el-Ma'âš alles Nötige zu geben und ihm Unterricht zu erteilen, aber zuvor solle er mit ihm ein Bellîk vortragen. Einen ähnlichen Verlauf nimmt dann das sich anschließende Bellîk.

Das erste Gedicht (III) ist ein Zagal mit Strophen zu 5 Doppelversen, deren erste 3 einen Sonderreim haben, während die letzten beiden den Gesamtreim aufweisen. Das Versmaß ist: mustaf'ilun mustaf'ilun fā'ilun (Hartmann VM. 109). Das Bellîk hat Strophen mit 7 Kurzversen, deren letzter den Gesamtreim bietet, während 1-3 und 4-6 je einen Sonderreim aufweisen. Das Maţla' am Anfang hat 2 Kurzverse mit dem Gesamtreim. Das Versmaß in den Versen 1—3 und 7 ist maf'ūlâtu maf'ūlâtun (Hartmann VM. 67): das Versmaß in den Versen 4-6 ist maf'ûlun (Hartmann VM. 7) bezw. in Dôr 3 und 5 maf'ūlâtu (Hartmann VM 13).

III. (Ms. A fol. 1a).

لا صيد ولا عده ولا شي معي غير دمع عيني ينهطل بالنواح شيج المعاش

غنى أنا وياك بليليق يليق تشهد لنا أعن العقول الرجار

العدّا اناجيب لك عواض عدتك وعلّمك ميد السّمك يا رفيق الشعر عندى والسنانير كثير والتقل والغابد وطعم الرقيق لكن قبل الا تروم يا ولد وانعش بفنك سادة لخاصرين

<sup>1)</sup> Vgl. die entsprechende Überschrift, die No. V in A hat.

واجلى بديع الفن بالإنشراح

واشهر سيوف نظمك وروم القدل

مديح

أحد رسول لخق بدر التّمام أشرف جميع الرّسل خير الأّنام يشفع لنا يا حر يوم الرّحام يا مجلى الظلما بنور الصباح يا تبل التوبة وكنز السّماح

واختم كلامى بانتى المصطفى تحمد الهادى البشير التزير نبى مفصل عن جميع العباد يالله بجاهوا يا سميع اللَّعة عبدك على التحلا دعك فاستجب

دور

برقكم رقوا يزول التعب بليق على الألات كثير الطرب ونغمتوا سيكاه وسازوا عجب يطرب بفنوا كل ما قال وصاح يا قابل التوبه وغوث التجاح والقصد يا صنّاع وجوق الدّخول واصغوا لما صنّف على فى النظام الصّوب مصمودى محرّر تمام والرّيس النّاشد غلام من حصر إغرز واستقبل وقول يا ودود

## III. [Fragment.]

[zibriķâš]: . . . . .

lā ṣêd ṇalâ 'iddah ṇalâ šé ma'ī gêr dam'ə 'ênī janheţil bi-n-naṇâḥ

šêh el-ma'âš:

'il-'idda-nâ-gîb-lak¹ 'iyâḍ 'iddətak ya-'allimak² şêd es-semek jā rafîķ

1 = il-'idda anā 'agib lak.

2 = ya-a'allimak.

### [Zibriķâš]:

Weder Jagdbeute, noch Gerät, noch irgend etwas habe ich! Nur die Tränen meines Auges strömen dahin mit Seufzen. Šeh el-Ma'âs:

Das Gerät will ich dir geben als Ersatz für dein Gerät, und ich will dich unterrichten im Fang der Fische, mein Freund. 'iš-ša'rə 'andı yas-sanānîr kəsîr
yat-tuklə ' yal-gabeh yatu'm er-rakîk
lākinnə kabl-alla ' tərûh ja yalad
gannı 'ana yaijak bulēlîk jilîk
yin'aš bifennak sadat il-hāḍirîn
tišhad lanā ahl il-'ukûl ir-rigâh
yišhir sujûf nazmak yarôm el-kitâl
yiglī badî' el-fennə bil-inširâh

#### medîh:

uahtim kalâmī bin-nebi-l-muştafā
aḥmed rasûl el-hakkə bedr et-tamām
muḥammed el-hâdi-l-bašîr en-nazîr
ašraf gamî er-ruslə hair el-'anâm
nebī mufaḍḍal 'an gamî el-'ibâd
iašfa lanā jā harrə jôm ez-zihâm
iallāh bigâhū jā samî ed-du'ah
iā muglij-iz-zalmā binûr eṣ-ṣabâḥ

1 = þuķl. 2 = ķabl an lā . . vgl. Wright de Goeje § 162.

Das Haar 1 habe ich, und die Angelhaken in Menge und das Gewicht und das Rohr und den zarten Köder. Indessen bevor du gehst, mein Junge, singe mit mir zusammen ein Liedlein, das gefällt, und erfreue durch deine Kunst die anwesenden Herrschaften, indem du Zeugnis ablegst für uns als Leute von scharfem Ver-

Und zeige die Schwerter deiner Dichtung und die Kampfbegier und erweise das Erfinderische der Kunst durch die Belustigung.

stande.

Lobpreis:

Und ich besiegle meine Rede mit dem auserwählten Profeten, Ahmed, dem wahrhaften Gesandten, dem vollkommenen Monde, Muhammed, dem Rechtleitenden, dem Verkünder froher Botschaft, dem Gottgeweihten,

dem edelsten aller Gesandten, dem besten der Kreaturen. Der Profet, der erhaben ist über alle Geschöpfe, er möge für uns eintreten — heiß ist der Tag der Bedrängnis! O Gott, bei seinem Ruhme, o du, der das Gebet erhört, der erhellt die Finsternis mit dem Lichte des Morgens,

<sup>1</sup> Zum Befestigen des Angelhakens. 2 Zu dem jā vgl. Wright-de Goeje II 92.

'abdak 'ali-n-naḥlā da'âk fastagib jā ķâbil et-tôbah uakinz es-samâh

dôr:

dein Knecht 'Alī en-Naḥle bittet dich, so erhöre! der du die Reue annimmst und ein Schatz an Verzeihung bist! Dôr:

Und der Wunsch ist, du Künstlerschaft und Truppe des Schattenspiels<sup>1</sup>,

trommelt mit euren Trommeln<sup>2</sup>, daß die Langeweile flieht. Und habt Acht auf die Dichtung, die 'Ali verfaßt hat, ein Bellîk mit Instrumentenbegleitung, reich an Lieblichkeit. Der Rhythmus ist masmûdisch, im Takte genau,

und seine Melodie ist Sīkāh, und seine Harmonie wunderbar. Und der Meister, der [es] singt, ist noch ein junger Mann, ihr Anwesenden.

es entzückt durch seine Kunst alles, was er redet und ruft. Stecke ein [die Stäbe] und führe vor [die Figuren] und sprich, o Gütiger,

der du die Reue annimmst, und die Hilfe für den Erfolg bist.

1 duhûl eigentlich ein "Auftritt" beim Schattenspiel. 2 riķķ eigentlich das Tamburin mit Schellen; riķķū ist wohl kaum anders als wie ich es übersetzt habe, zu verstehn; das riķķ bei der Schattenspielvorfuhrung erwahnt u. a. Prufer, Ein ägyptisches Schattenspiel, S. VIII. 3 Zu sâz vgl. meine Volksdichtung I S. 20 und R. Geyer in WZKM. XXV, 109. 4 Die Leder-Figuren werden beim Schattenspiel so vorgefuhrt, daß in ein bei ihnen befindliches Loch ein Stock gesteckt wird und die Figur mit diesem Stock gegen die Leinwand gepreßt wird. Vgl. den bei Prufer a. a. O. S. IX erwahnten megarriz.

1

 $\mathbf{2}$ 

3

4

 $\mathbf{5}$ 

IV. (Ms. A fol. 1b 2a.)

fol. 1b بليق من السيكاه بين الزبرقاش وشيخ المعاش . يا شيخ المعاش يَا عَتى . جيت أَصطاد سميكه لُتَى .

دور شيخ المعاش

. يا [ اتر إسمع . من قولى ولا تظَّمُّع .

. عن صيد السمك بالله ارجع .

. [طوعني . يا ابني . واتبعني . لا تقصد بصيدك غمى .

دور النربرقاش

. با عمِّي سميكه جتنى . إصطادت معاشى منى .

. بعد لخظ زادت غبني .

. راح صیدی . من ایدی . زاد کیدی . واتقسیت وزاد بی عمّی .

دور شيخ المعاش

. إش لك بالسّمك تصطاده . ختى الصّيد لمن قد كاده .

. صيد الجرعند اسياده .

. أُهل للبر . من كان حبر . يعطى الصبر . يقرى العقب قبل ان يرمى .

دور النوبرفاش

. يا عَمَى أَنَّا اللَّا صياد . على دالصناعه معتاد .

. وحق الكريم للجوَّاد .

. رب النَّاس . والإيناس . يا جُلَّاس . ماروح لمَّا أَخذ قسمى .

دور شيخ المعاش

fol. 2a . دالوقتي أنا أعطيك سنّار . أعلا من بتاعك مقدار .

. واعطيك تقل فضّة أجهار .

. واعطيك شعر . وانفى القهر . سُول الدُّهر . إرمى بوا وَإنظر رسمى .

# مديح

. وامدح من أَتَانَا رَحْمَا . خير الخلق عمحى الظّلما . . من فتح بيقوا الأَعما .

. هو المختار . فوا الأنوار . يا حصّار . طع فوا للجناب العظمى .

# [الاستشهاد]

. يا ريس مطالك قله . وان جاك حدّ يسأَّل قله .

. دالمنظوم . إلمرسوم . إلمحكوم . للتحله على المسمى .

#### IV.

Bellîk min es-sīkāh bên ez-zibrikāš uašēh el-ma'āš. [maṭla']: jā šēh el-ma'āš jā 'ammī gît aṣṭād səmēka lummī

1 dôr šêh el-ma'âš

[ialla ] 'isma' 1 min kôlī ualâ tiţṭamma'

'an şêd es-semek billā-rga' 2

[ṭauu]a'nī jā ibnī [uitba'nī]

lā tukṣud biṣêdak ġammī

1 Der Anfang nicht erhalten, ebenso das weiterhin Eingeklammerte. 2 So muß man wohl des Versmaßes wegen statt billäh irga' lesen.

Bellîk nach as-Sīkāh zwischen ez-Zibrikâš und dem Šêh el-Ma'âš. [Maţla'; Zibrikâš]: O Šêh el-Ma'âš, mein Oheim, ich komme, um ein Fischlein für meine Mutter zu fangen.

Šėh el-Ma'aš: [Auf!...] höre auf mein Wort und sei nicht gierig! Vom Fischfang, bei Gott, kehre zurück!

[Gehorche] mir, mein Sohn, und folge mir!

Nicht verursache mir Kummer durch dein Fischefangen!

#### 2 dôr ez-zibrikáš

jā 'ammī səmêkah gatnī 'iṣṭâdat ma'âšī minnī ba'd el-ḥazzə zâdat gabnī râḥ ṣêdī min 'îdī zâd kêdī uitķassêt uazâd bī hammī.

#### 3 dôr šêh el-ma'âš

'iš lak bis-semek tiṣṭādoh ḥalli-ṣ-ṣêd limin ḥad kâdoh ṣêd el-baḥrə 'and aṣṭādoh ahl el-gabrə min kân ḥabrə ji'ţi-ṣ-ṣabrə iikra-l-'okbə ḥabl an jirmī

#### 4 dôr ez-zibrikâš

1 So vokalisiert, naturlich für 'èš. 2 = mâ arûḥ. 3 Geschrieben بَنّا, offenbar muß hier aber die 2. Silbe gekurzt sein. Das Versmaß erfordert

Zibriķāš: Mein Oheim, ein Fischlein kam zu mir, erjagte von mir das, wovon ich lebe 1.

Nach dem Glück ward groß meine Enttäuschung. Meine Beute entschwand meiner Hand, groß ward mein Ärger, ich ward traurig und groß ward meine Sorge.

Šêḥ el-Ma'âš: Was hast du Fische zu fangen! Überlaß den Fischfang dem, der dazu im Stande ist!

Das Fischen im Nil steht denen zu, die es vermögen<sup>2</sup>, mutigen Leuten. Wer klug ist, beweist Geduld, hat das Ende im Auge, bevor er [die Angel] auswirft.

Zibrikas: Mein Oheim, ich bin nichts anders als ein Fischer, an dies Handwerk gewöhnt.

Und bei dem Freigebigen, dem Gütigen! dem Herrn der Menschen, und der Gesellung, ihr die ihr dasitzt<sup>2</sup>, nicht gehe ich fort, bis daß ich meinen Anteil empfange.

1 Das Angelgerät, das dem Z. verloren ging. 2 Wörtlich: seinen (des Fischfangs) Herren. 3 D. h. die Zuhörer, eins der in diesen Gedichten häufigen Flickworte.

#### 5 [dôr šêh el-ma'âš]

diluaktī 'ana-'tîk sinnâr 'a'lā min bətâ'ak mikdâr ua'tîk tuklə faddah 'aghâr 'ua'tîk ša'rə uanfi-l-kahrə tûl ed-dahrə 'irmī bō ua'inzur rasmī

#### 6 medîh

uamdaḥ min 'atânā raḥmā bêr el-ḫalķə mumḥi-z-zulmā min fattaḥ birîko-l-aʿmā hu-l-muḫtàr zu-l-anuâr jā ḥuḍḍâr ṭâhā zu-l-ganâb al-ʿuzmā

### [istišhâd]

jā raijis maţâlak ķilloh yin gâk ḥaddə jis'al ķulloh da-n-nazm el-badî' dâ kulloh da-l-manzûm 'il-marsûm 'il-maḥkûm li-n-naḥlā 'alīj el-musmā.

1 'aghâr für 'aghar, wohl wegen des Reimes gedehnt.

 $_{2}=$ دُّحْبَةً

Šêḥ el-Ma'âš: Jetzt will ich dir einen Haken geben, von höherem Werte als der deine,

und will dir geben ein Gewicht von Silber, ganz offenbar<sup>1</sup>, und will dir geben Haar und vertreiben den Kummer immerdar. Wirf damit aus und sieh auf mein Vorbild!

Lobpreis: Und ich preise den, der zu uns kam mit Erbarmen<sup>2</sup>, den besten der Geschöpfe, der die Finsternis vertreibt, der mit seinem Speichel das Auge des Blinden öffnete.

Er ist der Erwählte, der Inhaber des Lichtes<sup>3</sup>, ihr Anwesenden, Tâhā, dem die höchste Majestät zukommt!

O Meister, deine lange Rede kürze, und wenn jemand zu dir kommt, dich zu fragen, so sage ihm:

all diese erfindungsreiche Dichtung,

dies Erdichtete, Geordnete, in Regeln Gebrachte stammt von 'Alī en-Naḥle, dem Berühmten.

1 Daß dies Gewicht (zum Herabziehen des Netzes) von Silber ist, ist gleich zu erkennen.
2 قام mit dem doppelten Akkusativ in der Bedeutung von تاء ب الماء halt Zaid Ef. in Hamburg fur möglich. — Nach Sure 21 107 könnte man vielleicht auch "aus Barmherzigkeit" übersetzen, vgl. Goldziher, Vorlesungen S. 26 [Littmann].
3 Muḥammed hat das göttliche Licht (gūs) vgl. u. a. Goldziher in ZA. XXII 328 [Littmann].

#### No. V und VI.

No. V ist erhalten in Ms. A, B, D, E, VI nur in B. Ich veröffentliche No. V nach A und B und gebe die Varianten der neueren Abschriften nur gelegentlich an 1). In A fehlen die beiden letzten Verse der letzten Strophe; sie sind in D und E in der Nachdichtung des Ḥasan el-Kaššâš vorhanden, in B im Original des Dā'ûd el-Manâuī. Hasan el-Kaššâš hat bei der Übernahme des Gedichtes eine Strophe hinzugedichtet. Die veröffentliche ich nach Hs. E (in D fehlt sie), aber nur in Transskription.

Zum Inhalt vgl. die Vorbemerkung zu No. III; das Gedicht nimmt vielfach Bezug auf das islamische Zunftwesen. Diese Stellen werde ich zugleich mit denen aus No. VII im Zusammenhang behandeln.

Das Gedicht No. V enthält Mațla' mit 2 und 11 Strophen zu 5 Doppelversen. Dazu kommt als 12. Strophe der Zusatz des Hasan el-Kaššâš. Die beiden Doppelverse des Matla' sowie die beiden letzten Verse jeder Strophe haben den Hauptreim, die ersten 3 Verse der Strophe haben Sonderreim. Das Versmaß ist: mustaf-'ilun mustaf'ilun maf'ûlun, Hartmann führt dies Versmaß nicht auf.

Das Bellîk (No. VI) hat Hasan el-Kaššâš nicht gekannt. hat Matla' und 8 Strophen zu 4 Versen. In jeder Strophe folgt auf einen längeren Vers des Versmaßes mustaf'ılun maf'alâtun ein kürzerer des Versmaßes maf'ūlâtun. Der letzte Vers hat den Gesamtreim, die anderen 3 haben Sonderreim. Nur im Maţlac ist der Gesamtreim bei allen 4 Versen vorhanden.

# اليضا تاني قطعم بين الزبرقاش وشيخ المعاش للناظم المناواتي العطار

واقف تعيّط في دياجي الأسحار تقشيه أصابك جنب شط الأجار

يا زبرقاش ما ذا أصابك لمّا هوا حد مات لك إفتكرته ولا

دور زبرماش

يا من عطيت بين أُهل فنَّك رفعه B قطعه في النبيةاش 1

يا عم يا شيخ المعاش اصغالي

<sup>1)</sup> Sie passen meist nicht ins Versmaß und sind offenkundig Verderbnisse.

بغيّت الصّيد واشتغال الصّنعة واس[رب] على رزق العيال والمتعد لنس مقاطيع قد كووني بالنّدر الشّعر والغاب والرّضاص والسّنّار

قل تی دلیلی حین تعلق بالی اقوم اشتری لك غاب وجوزین سنّار حَصَّرت جوز سنّار وجیت بوا أَصطاد من خته جانی سَمَك خذ منّی

2

3

# العاش المعاش

علم الطّريقة واللّيان والرَّقة وتاخذ الصّيد والصّناعة سرقة واحفظ عهودة إن بقيت تترقّه ولو بقيت مهماً بقيت يا فشّار فيه الكفاية لم حصل لّك قنشار

ليش يا ولد ما خدت لك شيخ يوريك تصطاد على رايك وتتبع جهلك إساً عن الشيخ واتبعه في الواجب صنعه بلا شيخ أش يفيدك منها إن نم تكون تابع معلم عارف

# [دور] زبرقاش

صیّاد قدیم هجره وصاحب شدّه فی صنعة الصّید فی انتّرخه والشّده و صنعة الصّید فی انتّرخه والشّده ومقطفی فارغ وناقص عدّه اللّا دموی فوق خدودی تیّار عیری قما غلبنی عیّار

یا عم أتبع مین وانته موجود خدته کبیری واستخرته شیخی دلاکن أنا خایف أروح لُمِی لا صید کسِبته یفرحوا بوا 4 اخوانی وامی تعایرنی ونا طول عری

# [دور] شيخ المعاش

راح انسمك 6 منك وخاب مشوارك ازِی غمزه لجل ماطفی نارك يا زبرة ش لو كنت عيّار ما كان آي درية السّنار بتاعك 8 قول 8 تي

6

عسى أخلّص يا بنيى تارك تلقى من التّقوه عليهم أَنوار وبالتّواضع كم أَتاهم زُوّار هوا قشر أم حوت أم أبياض أم بتى الصيد رجال عند السّهر مشتده يدروا رموز الصّيد أذا ماصطادوا

# 5 [دور] النوبرقاش لشيخ المعاش

ونا أَصير عبدك قوحافض ودّك ديما على عهدك وعقدت شدّك ينعم عليّه 4بالطّريقة بعدك من إمتثالي في جميع ما تختار بصغو خاطر قما نسبل لي أستار

یا عم علّمنی رموز الصّنعه وابقی وراك یا عم تابع ظهرک عسی الآله رب العباد من فضله و بدحونی سائر اولاد فتی وان لّم یكون قلبك علیّه راضی

# ادور شيخ المعاش

وافعل معك 6 طيّب يصيع مع مثلك يغلب على أَصلك دلايل فعلك أين صرح فيه واحد أَصيل وانطاع لك وفي الحجالس للفضيلة نكار يغرح إذا كان لك مع النّاس 10 أَذكار

يا زبرقاش خايف أفيدك صنعه بعد اجتهادى فيك وتعليم فتى آلانه الدور يا <sup>8</sup> بنَى هيهات الله ويباديك بانقلاب الطّيب وطيّب الأصل السّليم العاقل

# [دور] زبرقاش

وحق من جا بالهدى والبرهان إلَّا أُجازيك بالجميل والإحسان بصون عهودة في دليل القرأن ودى يخالف صار من اهل الكفار

يا عم وحياتك ورب القدرة ماخون عهودك طول مدا أيامى كيف إختلافي والإله أوصانا واحنا على ما قد علية أوصانا

1 In A uber der Zeile. 2 B وحافظ 3 B. 4 عند 1 المناعة 4 المناعة 5 المناعة 5 المناعة 5 المناعة 6 المناعة 4 المناعة 5 المناعة 8 B. 5 معروف 6 المناعة 8 B. 8 المناعة 9 المناعة 9 المناعة 9 المناعة 9 المناعة 9 المناعة 10 المناعة 9 المناعة 10 B. 8 المناعة 10 B

قدر مسامح للكباير غقار

واعلم على أن الاله من فضله

# ادور] شيخ المعاش

وإنت صادق في جميع ما قلته وكل ما كان في ضميرك نلته وكل دا يحصر حداك في وقته وسيز دخولك فوق منصه شطار لم حد يلقاه في الصناعه لو طار يا زبرقاش طول ماعتقادك طيّب أَبلَغك سايِّر جميع مطلوبك "الشّعر عندى والرّصاص والسّنار" لاكن أريد منّك تليّن طبعك من كل زامر بهلوان أو رقّى

# [دور] زبرقاش

دالوقت أغنى لك بليليق سكر وكل قداخل ان سمعنا يسكر اسكندراني في الصروبات يذكر أِذا نشد خلا الأعادى في عار خايل عليه وانباع برخص الاسعار يا عم سَاهل دالكلام وحياتك يكون على الطار \*صنعتوا والمزمار من نغبة السَّيكاء \* وضربه يسما والرَّيْس الدّاخل تام الصَّنعه وكل خال إن آجا حداه أو خايل وكل خال إن آجا حداه أو خايل

9

# المديع] شيخ العاش

واجب علينا يا بنى نمدح من لوا لخصا فى وسط كقوا سبّح من كحّل الأَعما بريقد فتح ومنقذ النّاس من جميع الأَصرار من "شدّت النّار وفي تقدح أشرار

يا زبرقاش قبل الكلام والصنعة في محجزات طد النّبي العدناني خير الفريقين أفضل المخلوقات وفي "القيامد هوا المشقّع فينا أرجود يكن لى في "القيامد شافع

1 وتسيز B. 2-2 الكريم B. الكريم B. الكريم B. وتسيز B. الكريم B. عارف A. نغبته B. وضربوا B. وضربوا B. عارف B. عامل B. عامل B. عامل B.

# استشهاد

بعد المديح إن تحد جاكم أو قال من جاب لدالقول في الكدس واشطّر ريس على الخال أ المفوج كير وكل قيم بالمناوي أخبر من اوسق الاشجار :حمل الاثمار يصلح فساده قبل تغنى الاعار

قونوا نداوود المناوي انعطار وفي ديار مصر السعيد، ذكره يسأًل من الله 3 الكريم التواب يرضد عليد من قبل موتد اياك

1 hg in A und B.

B. الفاجوري 2

3 So weit in A erhalten.

V. kit'a fi-z-zibrikâš¹

[maţla']: jā zibriķâš mā dā 'aşâbak lammā uâkif tə aijat fī dijâgi-l-ashâr hū haddə mât lak 'iftakartoh uilla takšîr 'aşâbak gambə šatt el-'abhar

1. dôr: zibrikâš<sup>2</sup>

jā 'ammə jā šêh el-ma'âš işgâ-lī jā min 'atêt bên 'ahlə fennak rif'ah

1 So die Überschrift in B; in A: aidan tânī ķiţ'a bên ez-zibriķâš uašêh elma'aš li-n-nazim el-manauatī el-'attar. 2 dôr ist die Überschrift in B, zibrikàš bezw. šêh el-ma'àš hat A als Überschrift. Die Zahlung stammt von mir.

### Ein Stück betreffend ez-Zibrikâš 1

[Matla']: O Zibrikâš, was hat dich betroffen daß du dastehst und heulst in der ersten Morgendämmerung<sup>2</sup>? Ist dir vielleicht 3 jemand gestorben, an den du gerade dachtest,

hat man dich ausgeplündert am Meeresufer?

#### 1. Dôr: Zibrikâš

Mein Oheim, Sêh el-Ma'âš, höre mir zu, der du unter deinen Zunftgenossen hohes Ansehn genießt.

1 In A: Weiter ein zweites Stuck, zwischen ez-Zibrikaš und dem Sêh el-Ma'às von dem Dichter aus el-Manauat, al-'Attar. 2 Eigentlich Dunkelheit 3 Zu dem hū vgl. Brockelmann, Grundriß, II 190. = Abziehn des Fells. Hier wohl bildlich.

kallī dalîlī hîn ta'allak bâlī
bigîjit eş-şêd uištigâl eş-şan'ah
kûm ištirī lak gâb uagōzên sinnar
'uis[rub]' 'alā rizk el-'ajāl ual-mut'ah
haḍḍartə gôz sinnar uagît bō 'aṣṭâd
linas makāṭî' kad kauuûnī bin-nar
min baḥtuhum gânī semek haz minnī
'iš-ša'rə ual-gâb uar-roṣâş uas-sinnar

2. dôr: šêh el-ma'âš

lêš jā ueled mā hattə lak šêh jūrîk tiştâd 'alā rājak uatitba' gahlak uatāhuz eṣ-ṣêd uaṣ-ṣinā'ah sirkah 'is'al 'an eš-šêh uitba'oh fi-l-uâgib

1 So nach der Schreibung mit Tašdid über lam.
2 Dieser Vers in B nicht erhalten.
3 So vielleicht nach den Resten in A zu ergänzen.
4 Für hadte.
5 Man las: jauarrik, gegen das Versmaß; die IV. Form dieses Verbs ist heute wohl nicht mehr sehr gebrauchlich, vgl. Spitta S. 237, Willmore § 215 und Anm. 6 daselbst.

Mein Leiter 1 sagte mir. als mein Sinn sich hängte an die Liebe zum Fischfang und die Ausübung des Berufes, Auf kauf dir ein Rohr und zwei Paar Haken und [geh aus], auf den Unterhalt der Kinder und den Erwerb. Ich besorgte ein Paar Haken und ging damit fischen für hungernde<sup>2</sup> Menschen, die mich mit Feuer brannten<sup>3</sup>. Zu ihrem Glück kam mir ein Fisch, er nahm von mir das Haar, und das Rohr, und das Blei und den Haken.

# 2. Dôr: Šêḥ el-Ma'âš

Warum, mein Sohn, nahmst du dir nicht einen Schêch, der dich unterweist

in der Kenntnis der Zunft, und des Zarten und Feinen, daß du fischst nach deinem eignen Gutdünken und folgst deiner eignen Torheit,

und dir den Fischfang und das Handwerk als Diebstahl aneignest. Frag um Rat den Schech, und folge ihm in dem, was recht ist,

1 Hier wohl = Instinkt. 2 makāti' = abgeschnitten, wohl von Lebensmitteln. 3 Bezieht sich wohl auf sein Mitleid oder auf die Ungeduld derer, die dem Erfolg seines Fischfangs entgegensehn.

uiḥfaz 'uhûdoh 'in bakêt titrakkah ' ṣan'ah balā šêḫ 'eš jəfîdak minhā ualau bakêt mahmā bakêt jā faššâr 'illam təkûn ' tâbi' mə'allim 'arif fīh el-kifâjah lam' haşal-lak kinšâr

#### 3. dôr: zibrikâš

iā 'ammə 'atba' mîn ua'intah maugûd
ṣaiiâd kadîm hugrah ' uaṣâḥib šeddah hattak kəbîrī uistahartak šêhī
fî ṣan'at eṣ-ṣêd fi-r-raḥah uaš-šiddah
blâkin 'anā haiif 'arauuah lummī

1 D. i. تترقى 2 Vgl. das von Willmore § 510 Rem. a angeführte iz lam yigi. 3 Zu lam mit Perf. vgl. Brockelmann, Grundriß II S. 154. 4 So diktierte man mir in Kairo. Zum Ausdruck vgl. Dozy s. v. قبرة . 5 B: lâkin 'anā ma'zūr uahājif 'arga' bimakṭafī . . .

und bewahre seine "Bündnisse", wenn du Fortschritte machst. Ein Handwerk ohne Schêch — was für einen Nutzen kannst du daraus haben,

und wenn du auch wer weiß was wärest, du Prahlhans! Wenn du nicht folgst einem kundigen Meister, der genügend Bescheid weiß, so wird dir nicht . . . . . <sup>2</sup> zu teil

#### 3. Dôr: Zibrikâš

Mein Oheim, wem sollte ich folgen, wenn du da bist, ein Fischer, lang im Dienst, und Inhaber einer "Bindung" 3. Ich habe mir dich zum "Kebîr" 4 genommen, und dich zu meinem Schech erwählt

im Handwerk des Fischfangs, im Leichten und Schweren. Aber ich fürchte mich nach Hause zu gehn zu meiner Mutter<sup>5</sup>,

1 Zu 'ahd vgl. Thorning S. 127 f. Der Islam VI S. 116 f. Es ist die Verpflichtung, die der Meister dem Lehrling abnimmt, wenn er ihn in die Lehre aufnimmt. Der Plural z. B. auch unten S. 335 Anm. 2. 2 kinsâr ist vielleicht zu قشر zu stellen; aber in der Bedeutung von takšir, in dem Matla', paßt es nicht. Littmann schlägt vor tinšâr zu lesen: "so wird dir nicht zu teil, daß du beraten wirst". Das 5 ist aber besonders in Ms. B sehr deutlich. 3 saḥib seddah soll doch wohl heißen, daß der Šedd regelrecht an ihm vollzogen ist; zum Šedd vgl. Thorning 123 ff.; Der Islam VI S. 163 f. 4 Zum kebîr vgl. Thorning S. 117. 195 u. o. 5 B: Aber ich bin zu entschuldigen, und fürchte mich zurückzukehren mit . . . .

pamakţafī fârig panâķiş 'eddah lâ şêd kisibtoh jifrahū bo-hpânī ' 'illā dəmû'ī fôk hudûdī taijâr pummī tə'ājirnī panā tûl 'omrī 'aijâr pa'omrī mā 'galibnī 'aijâr

4. dôr: šêḥ el-ma'âš

jā zibriķāš lau kuntə 'aijâr mā kân

râḥ es-semek minnak ṇaḥâb mišṇārak
'iddī had es-sinnār bətâ'ak ķul-lī had es-sinnār bətâ'ak ķul-lī had bizzaijə gamzoh laglə ma-tfī nārak

hū ķišrə 'am hût 'am bajāḍ 'am binnī

'asā 'aḥallaṣ jā bunaijī târak

liṣ-ṣêd rigâl 'and bes-sahar mištaddah

tilkā min et-tekņa(h) 'alêhum 'annār

1 B: -huâtî. 2 B: lam. 3 B: ualê. 4 B: minnak. 5 B: uakt.

wo mein Korb leer ist, und ich die Angelgeräte verloren habe. Keinen Fang machte ich, daß sich meine Brüder 1 darüber freuen könnten,

nur meine Tränen sind wie Sturzbäche auf meinen Wangen. Und meine Mutter wird mir Vorwürfe machen<sup>2</sup>, und ich werde mein Lebtag

ein Taugenichts<sup>2</sup> sein, und doch hat mich mein Lebtag kein Gerissener<sup>2</sup> übers Ohr gehauen.

### 4. Dôr: Šêh el-Ma'âš

O Zibrikâš, wenn du gerissen gewesen wärest, so wäre nicht der Fisch dir entkommen und dein Unternehmen vergeblich gewesen. Der deinen Angelhaken nahm, sage mir <sup>3</sup>

wie war sein Zugreifen? — daß ich dein Licht nicht auslösche. War's ein Barsch oder ein Hût oder ein Wels oder ein Karpfen 4? Vielleicht, mein Söhnchen, kann ich Rache für dich nehmen! Zum Fischfang gehören Männer, die beim Wachen ausdauernd sind. Du findest auf ihnen Lichtstrahlen wegen der Gottesfurcht 6.

1 B: Schwestern. 2 'aijār ist ein Taugenichts, Vagabund, zugleich ein gerissener Mensch. Dozy fuhrt beides nach Bc. an, mit Belegen. Das Wort wird hier in diesen beiden Bedeutungen verwandt; dazu das Verb 'ājār = Vorwurfe machen. Das Wortspiel kann ich im Deutschen nicht wiedergeben. 3 B: Warum denn nahm er . . . von dir. 4 kišr = Barsch, vgl. Almkvist, Kl. Beitr. 385; bajād = Wels (silurus), vgl. Wahrmund; hūt ein schuppenloser Nilfisch mit weichem fettem Fleisch, vgl. Dozy; zu binnī vgl. Streck in ZDMG LXI 1907 S. 635 f.; J. Löw in der Noldeke-Festschrift S. 551. 5 B: zur Zeit des Wachens. 6 Zur Gottesfurcht als einer der wichtigsten Tugenden der Futūņa vgl. Thorning S. 185.

jidrū rumûz eş-şêd izā ma-şţâdū qabit-taqâdu' kam 'atâhum zūuâr

5. dôr: zibrikâš [li-šêḥ el-ma'âš]

jā 'ammə 'allimnī rumûz eṣ-ṣan'ah

yanā 'aṣîr 'abdak yaḥâfiz yiddak

yabkā yarâk jā 'ammə tâbi' zahrak

dîmā 'alā 'ahdak ya 'ukdit šeddak
'asa-l-'ilâh rabb el-'ibâd min faḍloh

jin'am 'alaijah biţ-ṭarîkah ' ba'dak

yajimdaḥûnī sâ'ir aulâd fennī

1 B: biş-şinâ'ah.

Sie kennen die Geheimnisse<sup>1</sup> des Fischfangs, wenn immer sie fangen, und wie mancher ist in Demut<sup>2</sup> zu ihnen gepilgert!

#### 5. Dôr: Zibrikâš

Mein Oheim, lehre mich die Geheimnisse des Handwerks und ich will dein Sklave sein und an der Liebe zu dir festhalten<sup>3</sup>. Und ich will hinter dir sein, dir auf dem Fuße folgen<sup>4</sup>, immer auf deinem 'Ahd <sup>5</sup> [bestehend], und [auf] der Knüpfung deines Šedd <sup>6</sup>.

Vielleicht wird Gott, der Herr der Geschöpfe, in seiner Güte mich mit der Zunft 7 nach dir beschenken, sodaß mich preisen werden die übrigen Genossen meiner Kunst!

1 Dozy belegt الصنعة المرموزة Alchemie und قصيدة مرموزة; bei rumûz eş-şêd hier, bezw. rumûz eş-şan'ah in der nachsten Strophe wird rumûz die geheimen Kunstgriffe bezeichnen, die nur der Eingeweihte lernt und kennt. die "Demut" in diesem Zusammenhang vgl. Thorning S. 172; in dem von Bouriant abgedruckten Zunftlied des Muḥammed 'Anânī (Chansons populaires arabes en dialecte du Caire, Paris 1893) endet jede Strophe - außer dem dôr el-medih - mit einem Vers, dessen erster Teil lautet: . . . . وبالتواضع يرتفع مقداره. 3 Über die Liebe des Kandidaten zu seinem Lehrmeister vgl. Thorning S. 118 f. 4 Wörtlich: "deinem Rücken folgend"! 5 Zum 'Ahd vgl. das oben S. 331 6 Der Sedd besteht im Knüpten von Knoten. Vgl. Thorning Anm. 1 Bemerkte. S. 147 ff., Der Islam VI S. 165 f.; die Knupfung des Sedd geschieht dann, wenn der Kandidat ausgelernt hat. Hier ist die Meinung, daß er, wenn er erst Meister geworden sein wird, den Sedd seines Meisters weiter knupft. Auf die spätere Meisterschaft bezieht sich auch der folgende Vers. 7 B: mit dem Handwerk. Der Lehrmeister ist hier offenbar als Seh der ganzen Zunft (tarîka) bezw. des Handwerks (sina'ah) vorausgesetzt. Zibrika's hofft, daß er vielleicht einmal in diesem Amt sein Nachfolger werden könnte.

min 'imtisâlī fī gamî' mā tiḫtâr uillam jəkûn kalbak 'alaija(h) râdī biṣafuə hâṭir ma-nsebel lī 'astâr.

6. dôr: šêh el-ma âš

1 B: ma'rûf.

2 B: la'inne da-d-dôr.

з В: įəgāzìk.

Einen, der folgsam ist wie ich, kannst du unter allen nicht erwählen.

Wenn aber dein Herz mir nicht die Einwilligung 1 gibt in Aufrichtigkeit des Gemütes, so ist mir kein Weg gelassen, auf dem ich weiter gehn könnte 2.

## 6. Dôr: Šêh el-Ma'âš

O Zibrikâš, ich scheue mich dich im Handwerk zu unterrichten, und dir einen Gefallen zu tun, der bei deines gleichen vergeblich ist.

Nach meiner Bemühung um dich und dem Unterricht in meiner Kunst

werden über deine gute Anlage überhand gewinnen die Beweise deines Tuns<sup>3</sup>.

Denn ein Kreislauf der Zeit, mein Söhnchen, — wie selten ist's, daß ein Edler sich wirklich in ihm als solcher erweist und dir gehorsam ist.

Vielmehr wird er dir mit Umkehrung des Guten bezahlen<sup>5</sup>. und in den Versammlungen ist er für das Edle ein Leugner.

1 Von der ridā, der Einwilligung des Meisters, hängt alles ab. Vgl. Thorning S. 132.
2 Die Worte "må insebel lī astår sind in D verschrieben und waren den Schattenspielern in Kairo nicht mehr verstandlich. Zu der oben gegebenen Übersetzung hat Littmann mitgeholfen. Moglich ware auch: "so werden mir keine Hüllen herabgelassen", d. h. meine Sache wird öffentlich beredet, ich komme in schlechten Ruf.
3 Wenn du selbst etwas kannst, wirst du den Meister und seine Bemuhung um dich vergessen.
4 Das Pron. der 2. Pers. ist hier so viel wie "jemand".
5 B: vergelten.

uațaijib el-'așl es-salîm el-'âķil jifrah 'izā kân lak ma' en-nâs 'azkâr

7. dôr: zibrikâš

iā 'ammə yahiâtak yarabb el-kudrah yahakkə min gâ bil-hudā yal-burhân mā-hûn 'uhûdak tûl madā 'aijâmī illā 'agāzîk bil-gamîl yal-'iḥsân kēf 'iḥtilâfī yal-'ilâh 'auṣâna bişôn 'uhûdoh fī dalîl el-kur'ân yiḥnā 'alā mā kad 'alêh 'auṣâna yuddī jəhâlif şâr min ahl il-kuffâr ya'lam 'alā 'ann el-'ilâh ' min fadloh kâdir musâmih lil-kabâjir gaffar

1 B: el-kerîm.

Aber wer von guter Abstammung, gesund und verständig ist, freut sich, wenn deiner unter den Menschen Erwähnung getan wird 1.

#### 7. Dôr: Zibrikâš

Mein Oheim, bei deinem Leben, und beim Herrn der Stärke! bei der Wahrheit dessen, der kam mit der Leitung und dem Wahrheitsbeweis!

Nicht will ich enttäuschen<sup>2</sup> die dir gegebenen Verpflichtungen, so lange ich lebe,

sondern ich will dir vergelten mit Schönem und Gutestun.

Wie sollte ich mich widersetzen, wo doch Gott uns befohlen hat, die ihm gegebenen Verpflichtungen zu halten<sup>2</sup>, in der Leitung des Koran.

Und wir bestehn auf dem, was er uns befohlen hat, und wer widerspricht, gehört zum Haufen der Gottlosen. Und ich weiß, daß Gott in seiner Güte

allmächtig ist, nachsichtig, für die größten Sünden ein Verzeihender.

1 D. h. wenn der Angehörige einer Zunft seines Meisters gedenkt. 2 hân und şân sind termini technici; ein in Kairo bekanntes Zunftgedicht beginnt mit den Versen (mustaf'ilun  $f\bar{a}$ 'ilâtun).

ihfaz li'ahdak yaşûnoh yitba' tarîk es-salâmah min hân 'uhûdoh fahisboh hiziah nəhâr el-kijamah.

nasîz² duhûlak fôk manaşşah šattâr min kullə zâmir behlayan 'au rikkī lam haddə jilkâh fi-ş-şinâ'ah lau târ

9. dôr: zibrikâš jā 'ammə sâhil da-l-kalâm yaḥjâtak dil-yakt 'aġannî lak bulēlîķ sukkar jəkûn 'ala-t-ţâr şan'etō³ yal-muzmâr

yakullə dâhil 4 'in simi'nā jiskar min nagmit es-sīkāh yadarboh jusmā

1 B liest: yaddîk 'idad liş-şêd badâl sinnârak.
3 So B, wohl richtig; A, und danach DE: nagmitoh.

2 So A. B; natsîz D. 4 B; 'ârif.

### 8. Dôr: Šêh el-Ma'âš

O Zibrikâš, so lange deine Verpflichtung gut ist, und du zuverlässig bist in allem, was du sagst, will ich dir alles weitere verschaffen, was du wünschst, und alles, was in deinem Innern war, hast du dann erlangt. Das Haar habe ich, und das Blei und den Angelhaken<sup>1</sup>, und alles das soll zur Stelle sein bei dir zu seiner Zeit. Aber ich wünsche, daß du deiner poetischen Anlage nachgibst: so stimme an dein Lied<sup>2</sup> auf der Bühne, als ein Kundiger, den von allen Flötenbläsern, Tausendkünstlern oder Trommlern nicht einer erreicht in der Kunstfertigkeit, und wenn er flöge.

### 9. Dor: Zibriķâš

Mein Oheim, leicht ausführbar ist dies Wort, bei deinem Leben! jetzt will ich dir singen ein Zucker-Bulēlîķ.

Seine Ausführung 3 geschehe zum Tambourin und zur Oboe, und jeder, der eintritt 4, wird, wenn er uns hört, [freude]trunken, in der Melodie von es-Sīkāh, und sein Rhythmus wird genannt

1 Var. in B: und ich will dir geben Geräte fur den Fischfang anstelle deines Angelhakens.
2 D: und anstimmst . . . . , säz = stimmen (ein Instrument) belegt Kremer, Beitr. S. 79. duhül ist ein Lied, das im Schattenspiel vorgetragen wird. Vgl. I 3 A Seine Melodie. 4 B: Sachverständige.

'iskandarânī fi-ḍ-ḍurūbât juzkar uar-raijis ed-dâḫil tamâm eṣ-ṣan'ah 'izā našad ḫalla-l-'a'âdī fī 'âr uakullə ḫâl 'in gâ¹ ḥadâh 'au ḫâjil ḫâjil 'aleh uinbâ' biruḥṣ el-as'âr

10. el-medîh: šêh el-ma'âš

jā zibrikâš kabl el-kalâm yaş-şan'ah
yâgib 'alêna jā bunaijī nimdah
fī mu'gizât ţâha-n-nebi-l-'adnânī
min lo-l-ḥaṣā fī yaṣṭə kaffō sabbah
hêr el-ferikên 'afḍal el-mahlūkât
min kahhal al-'a'mā birîkoh fattah
yafi-l-kijâmah hu-l-mušaffa' fînā
yamunkiz en-nâs min gamî' el-'aḍrâr
'argûh jəkun lī fi-l-kijâmah šâfi'
min šiddit en-nâr yahja tikdah 'ašrâr

1 So B; das Wort fehlt in A.

der alexandrinische, unter den Rhythmen ist er berühmt! Und der Meister, der auftritt, ist vollkommen im Beruf. Wenn er vorträgt, beschämt er die Feinde.

Und wenn irgend ein eitler oder eingebildeter 1 Tropf neben ihm auftritt.

so überwindet er ihn im Spiel, sodaß er verkauft wird zu billigstem Preise.

10. Der Lobpreis: Šêḥ el-Ma'âš

O Zibrikâš, vor der Rede und der Vorführung ziemt es uns, mein Söhnchen, daß wir preisen die Wundertaten Tâhā's, des 'adnânischen Profeten, den die Kieselsteine mitten in seiner Hand priesen, den besten der beiden Parteien<sup>2</sup>, den edelsten der Geschöpfe, der mit seinem Speichel das Auge des Blinden salbte, ihn sehend machte.

Und in der Auferstehung ist er der Fürsprecher für uns, und der Erretter der Menschen aus allen Widerwärtigkeiten. Ich hoffe zu ihm, er wird mir in der Auferstehung ein Fürsprecher sein [zur Errettung] aus der Gewalt des Feuers, wenn es Funken sprüht<sup>3</sup>.

1 hâl = خال, eigentlich "leer"; hâjil im 1. Halbvers ist parallel dazu, im
2. Halbvers ist es wohl Perf. III, denom. zu hijâl. Das Wortspiel kann ich im
Deutschen nicht nachmachen.
2 D. i. der Menschen und Ginnen (Goldziher.

Jacob).
3 'ašrar wohl fur šarâr. Vgl. auch Koran 77 32 (Littmann).

11. dôr: istišhâd
ba'd el-mədîḥ 'in ḥaddə gâkum 'au kâl
min gâb lida-l-kôl fi-l-kedes uiššatṭar
kûlū lidā'ûd el-manâui-l-'aṭṭâr
raijis 'ala-l-ḥâl el-məfôgar¹ kabbar
uafī dijâr maṣr es-sa'îdah zikroh
uakullə kaijim bil-manâuī 'aḥbar
jis'al min allāh² el-kerîm et-tauuâb
min 'ausak el-'ašgâr biḥaml el-'asmâr
jirḍah 'alêh min kablə môtoh 'ījâk
jiṣlaḥ fasâdoh kablə tafna-l-'a'mâr
[³ jis'al min allāh kablə môtoh tôbah
jagfir bihā zamboh uatamḥi-l-'auzâr
iədahhəlo⁴-l-genna-l-kerîm min fadloh

#### 11. Dôr: Istišhâd

Nach dem Lobpreis, wenn jemand zu euch kommt oder sagt, wer brachte diese Worte in Schattenspieldichtung und zeigte sich intelligent,

So saget: [sie sind] von Dā'ûd el-Manâuï, dem Gewürzkrämer, einem Meister, der über den schamlosen Tropf weit erhaben war. Und im Gebiet des glücklichen Kairo ist die Kunde von ihm [verbreitet],

und jeder Beamte weiß über el-Manâuī Bescheid.

Er erbittet von Gott, dem freigebigen, dem verzeihenden, von den beladensten der Bäume eine Last von Früchten.

Er sei ihm gnädig vor seinem Tode, möge

sein Verfehlen zurecht gebracht werden, bevor die Menschen vergehen!

[Er erbittet von Gott vor seinem Tode Reue,

ihretwegen möge er seine Sünde verzeihen, sodaß die Fehler schwinden.

Es möge ihn eingehn lassen in das Paradies der Barmherzige in seiner Güte,

1 kabbar fasse ich hier in der Bedeutung des Intensivs; vielleicht auch: "der über . . . . ,Allahu akbar rief" d. h. Gott zum Zeugen dafur anrief, daß er mit jenem nichts zu tun habe.

'innoh musâmiḥ 'al 1-kabâ'iḥ sattâr.]

12. dôr 2.

nin haddə kâlak min zahar min ba'doh yakân lebîb bên 'ahlə fennoh šâţir hattā zahar hâza-l-hijâl bit-tânī ba'd an zahab gâboh kayâm jā mâhir yazhar ma'ânīh yagtahad fī kôloh illā 'abdukum' ţûl zemânoh dâjir hasan kaššâš . . . del-fakîr el-muḥtâg min kad kayā kalb al-'a'âdī bin-nâr jis'al 'ilâh loh kablə môtoh tôbah jagfir bihā zamboh yatamḥi-l-'auzâr

1 'al = 'ala-l- ist in der vulgaren Sprache üblich, kommt aber in den alten Gedichten nicht vor. 2 Diese Strophe nur in E; sie ist ein Zusatz von Ḥasan el-Ķaššāš. 3 Das Wort paßt nicht in den Vers. Man erwartet o\_\_\_\_ statt \_\_o\_, etwa 'abidkum, nach syrischer Art [Littmann]. 4 Hier fehlt eine Silbe, etwa hū, außerdem müßte das ķaššāš, wenn es in den Vers passen soll, als ķašāš gelesen werden.

denn er ist nachsichtig, ein Verhüller der Schlechtigkeiten].

#### 12. Dôr:

Und wenn einer zu dir sagt, wer ist nach ihm erschienen, und war begabt unter seinen Zunftgenossen, ein kluger, bis daß dieses Schattenspiel von neuem bekannt wurde, der es, nachdem es geschwunden war, schnell herbei brachte, du Geschickter,

und offenbar machte seine Stoffe und sich abmühte mit seinen Worten: Es war ausschließlich euer Knecht, der sein Lebenlang umherzog, Hasan Kaššâs, der arme, der bedürftige<sup>1</sup>,

der das Herz der Feinde mit Feuer brannte.

Er erbittet von Gott für sich vor seinem Tode Reue, um deretwillen möge er seine Sünde verzeihn, so daß schwinden die Fehler<sup>2</sup>.

1 Zu ergänzen: nach Gottes Barmherzigkeit. 2 Dieser Vers auch schon in der Nachdichtung in der vorigen Strophe.

VI. (Ms. B fol. 4. 5.)

البليق
البليق ما لك تحتار
1 يا زبرقاش يا بن الاخيار ما لك تحتار
والدمع من عينك هدار شبه الامطار

2 قول لی اش جرا لك يا به الناس جني الاغلاس واقف وبالك فيد وسواس وانتى في افكار 3 اذا اقولك واصغالي ما في بالي سمك عدمني سمالي جوزين سنار 4 ادى خذ السنار منك واظه جنك اذى غيزه خاب طنك بين الشطار 5 1 اذى بتسالنى عند اجهل فند ما كان في الدار خذوا ورام بوا عدنه تقيل داسوس 6 ليش في الطبيقة يا بغنوس تاخذ فنوني بالدبوس ما تخشا العار 7 يا عم علمني صنعه تزداد , فعد لجل المعيشد والمتعد طول الاعمار للديب أركان 8 المديد: وامدر نبي لولاه ما كان للناس اجهار ولا دلايل في القران 9 الاستشهاد: ونا المناواتي داوود للشيخ مشدود ريس عطار تحلا وفي الصنعه معدود

1 So deutlich, statt ازى.

بين الشطار Zuerst stand da

# VI. el-bellîķ.

1. dôr [šêh el-ma'âš]

iā zibriķāš ia-bn el-'ahiār nad-dem'ə min 'enak haddar

mâlak tihtâr šibh al-'amţâr

2. dôr [šêh el-ma'âš]

kul-li-êš¹ garā lak ia-bn en-nâs

gunh el-'aglâs

1 Wegen des Versmaßes wohl zweisilbig zu lesen. Vgl. XI 1.

### 1. Dôr: |Šêh el-Ma'âš:]

O Zibrikâš, du Sohn der Edlen, warum bist du in Verlegenheit, und [warum sind] die Tränen aus deinem Auge ein Strömen gleich Regenbächen?

# 2. Dôr: [Šêh el-Ma'âš:]

Sage mir, was dir zustieß, Sohn achtbarer Eltern, am Ende der Nacht.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Vgl. oben V 1.

yâķif yabâlak fîh yasyâs

uintē f-afkâr 1

3. dôr [zibriķâš]

'anā 'aķullak uiṣġâ-lī semek 'adamnī rasmâlī mâ fī bâli gōzên sinnâr

4. dôr [šêh el-ma'âš]

'iddī haz es-sinnâr minnak 'izzaijə' gamzoh hâb zannak uazhar gannak bên eš-šuttâr

5. dôr [zibriķâš]

'izzaj bitis'alnī 'annoh bazō uarâh bô 'ādinnoh b 'aghal fennoh mā kân fi-d-dâr

6. dôr [šêh el-ma'âš]

lêš hi <sup>4</sup>-t-tarîķah jā baġnûs tâhuz funûnī bi-d-dabbûs tikbal dāsûs mā tihša-l-'âr

daß du dastehst, mit Sorgen in deinem Gemüte, und in Gedanken.

3. Dôr: [Zibriķâš:]

Ich will es dir sagen, so höre mir zu, was mich beschäftigt. Ein Fisch nahm mir mein Kapital: zwei Paar Angelhaken.

4. Dôr: [Šêḥ el-Ma'âš:]

Der die Haken von dir nahm und deine Verstörtheit sichtbar werden ließ.

Wie hat sein Zupacken dein Denken verwirren können unter den Verständigen?

5. Dôr: [Zibriķâš:]

Wie fragst du mich nach ihm? Ich kenne seine Zunft nicht. Er ergriff es und ging fort mit ihm — er war noch nicht im Hause.

6. Dôr: [Šêh el-Ma'âš:]

Wie? Nimmt denn die Țarîķa, du Novize, einen Spion auf? 1 Daß du meine Künste mit der Keule in Empfang nehmen willst? Fürchtest du nicht die Beschämung?

1 Der Šêh el-Ma'âš ist über die abweisende Antwort des Z. (5. Dôr) ärgerlich. Z. lenkt im 7. Dôr ein und bittet.

### 7. dôr [zibriķâš]

iā 'ammə 'allimnī şan'ah lagl el-ma'îšah na-l-mut'ah tizdâd rif'ah tûl el-'a'mâr

8. dôr [el-medîh]

uamdaḥ nebī laulâh mā kân ualâ dalâjil fi-l-kur'ân lid-dîn 'arkân lin-nâs 'ighâr

9. dôr el-istišhâd

uana-l-manāuatī dā'ûd naḥlā uafi-ṣ-ṣan'ah ma'dûd liš-šėh mašdûd raijis 'attâr '

1 Var.: bên eš-šuţţâr.

### 7. Dôr: [Zibriķâš:]

Mein Oheim, lehre mich das Handwerk — so nimmst du zu an Ansehn —

wegen des Lebensunterhalts und des Erwerbs, lebenslang.

### 8. Dôr: [Medîh:]

Und ich preise [den] Profeten, wenn er nicht wäre, hätte der Glaube keine "Säulen" 1

und keine Beweise<sup>2</sup> wären im Korân, für die Menschen eine deutliche Verkündigung<sup>3</sup>.

## 9. Dôr: [Istišhâd:]

Und ich bin der Da'ûd aus el-Manāuât, mit dem Šedd versehen durch den Šêh

Nahle und im Handwerk aufgeführt als der Raijis 'Attar'.

1 Gedacht ist an die 5 Säulen (arkân) des Islâm: šahâda, şalât, zakât, ḥaǧǧ, ṣôm. 2 dalîl "unbestreitbares Argument". Vgl. Juynboll S. 46. 3 Vgl. اجهر بقرآءته

## No. VII und VIII,

erhalten in Ms. C. Zwei Fragmente, der Rest eines zu rezitierenden Gedichtes mit dem Anfang des darauf folgenden Bellîk. Dichter ist 'Alī en-Naggâr. Zum Inhalte vgl. die Vorbemerkung zu No. III und IV. Die Bezugnahmen auf die islamischen Zunftgebräuche sind hier besonders interessant und wichtig.

Das erste Gedicht (No. VII) besteht aus Strophen aus je 5 Doppelversen, von denen die letzten beiden den Gesamtreim, die ersten 3 einen Sonderreim aufweisen. Das Versmaß ist: mustaf'ilun mustaf'ilun maf'ülun.

Vom Bellîk sind Matla' und 4 Strophen erhalten. Jede der Strophen hat 7 Verse, von denen 1—3 und 7 das Versmaß mat'ūlâtu mat' ūlâtun, 4—6 mat' ûlun aufweisen. Den Gesamtreim bieten die beiden Verse des Matla' und der 7. Vers jeder Strophe, während 1—3 und 4—6 je Sonderreim aufweisen.

#### VII. (Ms. C.)

نو كنت تامرني اشيل الاحجار وانا اخدمك لوكان لنزح الابيار

fol. 1a واتعلم الصنعة وابقا صياد لان قلوا من خدم سوف يخدم

# شيخ المعاش

اهو كذا شرط الذى يتعلم ولو اسا شيخه عليه ما اتكلم اذا راه صابر وفر ليتلم وما خفى عنه يبان له اجهار يبقرضه يلقاه معه اين ما سار میت مرحبابات یا بنیی مقبول
یکون مهذب فی جمیع افعاله
یبقی عزیز عنده ویورید فند
یوضح الید السر شخه یُرشد
وبعد موت الشیخ یسود المشدود

# زبرقاش

وبعد عهدك يرتمى لى شدك انك تكون شيخى واحفظ عهدك الا اكون فى الرق مكتوب عبدك واكون رفيقك الى فواغ الاعمار وان مت قبلك لاجل عهدى انزار یا عم عاهدنی ولك ما یرضیك ویشهد اللد اننی اخترتك ولا اخونك یا ابی طول عمری یكون علیا خدمتك للغاید ان مت قبلی ما انقطع عن قبرك

# شيخ المعاش

واقبلك ابنى وتبقا فايق فى وسط دل تحضر بما هو لايق والدق مصبودى برقد زايق فى وسط دل محضر حدى دل حضار على طرب الات ومغنى والطار ان كان تريد يا زبرقاش عهد الله غنى انا وباك بليليق صنعه وقول لدل زامر يجس السيكه اشطح واغنى وانبسط دل ليله ونا رسيلك في جميع ما قلته

<sup>1</sup> Der Strich des Fatha steht unter dem Tešdid.
Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Phil.-hist. Klasse. 1915. Heft 2.

زبرفاش

طه الذى رب السهوات حبه لحصرة البارى وخاصه ربع أو fol. 1b وقد سكن في وسط قلبى حبه من نار جهنم يا على يا تجار بكثر مدحك في الرسول المختار

أيا عمّ قصدى قبل اغنى امدح أمن استخصد الامين جبرايل من انطق الله له للجاره لللمد عسى عدحه في للساب يشفع نك ويغفر الله نك جميع اوزارك

1 Die 3 Erganzungen schlägt Littmann vor.

#### VII.

Aus Hs. C. [Rest des Zagal.]

zibriķāš: . . . . . . . . . . . . . . . . .

uat'allim eş-şan'ah ua'abkā şaijâd lau kuntə tāmurnī<sup>1</sup> 'ašîl al-'aḥgâr la'innə kâlū min hadam sôf juhdam uana-hdimak lau kân linazhi-l-'abjâr

dôr: šêh al-ma'âš:

mît marhabâbak jā bunaijī makbûl ahû kazā šart allazī jit'allim jakûn muhezzeb fī gamî' af'âloh ualau 'asā šêhoh 'alêh ma-tkellim jibkā 'azîz 'andoh uajūrîh fennoh

1 So auf Grund der Orthographie: heute wurde man etwa tu'murni sagen.

#### VII. Ms. C.

Zibrikâš: . . . . . .

und ich will das Handwerk lernen, und werde ein Fischer sein, selbst wenn du mir befehlen solltest, ich soll die Steine fortschaffen.

Nämlich man sagt, wer dient, dem wird man dienen, und ich will dir dienen, wenn es auch wäre zur Ausschöpfung der Brunnen.

Šėh al-Ma'aš:

Hundert Mal willkommen. mein Söhnchen, einverstanden! so ist die Bedingung dessen, der lernen will.

er sei wohlerzogen in allen seinen Taten

und wenn sein Schech ihm auch Unbequemlichkeiten macht, so redet er nicht.

er bleibt geliebt bei ihm. und der wird ihm seine Kunst zeigen,

'izā ra'ah ṣâbir ualam iit'allim iūdah 'ilêh es-sirrə šehoh iuršid uama hafā 'annoh iuban loh 'ighar uaba'də môt eš-šeh iasûd al-mešdûd iibka ridah iilkah ma'oh 'en mā sar

#### dôr: zibrikâš:

ja 'ammə 'āhidnī ualak mâ jirdîk uaba'də 'ahdak jirtimī lî šeddak uajišhad allâh 'innanī 'ihtartak 'innak təkûn šêhī ua'ahfaz 'ahdak ualâ 'ahûnak jā 'abī tûl 'omrī 'illā 'akûn fī-r-riķķə maktûb 'abdak jakûn 'alaijā hidmətak lil-gâjah uakûn refîķak ilâ i firâg el-'a'mar 'in muttə kablī ma-nkaţa' 'an kabrak

1 ilâ ist einsilbig und als Lange gerechnet, vielleicht il gelesen.

wenn er ihn geduldig sieht und nicht leicht gekränkt ist. Sein Schech wird ihm das Geheimnis (es-sirr) kund tun, er wird (selber) leiten 1.

und was vor ihm verborgen ist, wird ihm offen klar gelegt. Und nach dem Tode des Schech wird Herr der Mašdûd<sup>2</sup>, seine(s Meisters) Einwilligung wird er bei sich finden, wo immer er geht.

#### Zibrikâš:

Mein Oheim, nimm mir den 'Ahd ab, und dir soll sein, was dich zufrieden stellt.

und nach deinem 'Ahd soll mir dein Šedd geworfen werden. Und Gott ist Zeuge, daß ich dich erwählte

daß du mein Seh seiest, und ich deinen 'Ahd beobachten will.
Und nicht will ich dich täuschen, mein Vater, mein Leben lang, sondern ich will auf dem Pergament eingeschrieben sein als dein Sklave.

Mir soll der Dienst gegen dich Pflicht sein, zum äußersten, und ich will dein Genosse sein bis ans Lebensende. Wenn du vor mir stirbst. will ich nicht mich von deinem Grabe trennen.

1 D. h. er wird ein Muršid, der selbständig andere anleiten kann. 2 Der mit dem Sedd versehene, der also bereits Nakib war, wird nun selber Meister. uin muttə kablak laglə 'ahdi 'anzar

dôr: šêh al-ma'aš:

in kân turîd ja zibrikâš 'ahd allâh ya-'akbilak 'ibnî yatibkā fâjik gannī 'anā yaijâk bulēlîk şan'ah fī yastə dal '-maḥḍar bimâ hû lâjik yakûl lidaz '-zâmir jəguss as-sīkāh ya-d-dakkə maşmûdī birikkə zâjik 'astah yagannī yanbisit dal-lêle fī yastə dal-maḥḍar ḥadâ dal-ḥuḍḍâr yanā rasîlak fī gami' mā kultoh 'alā ţarab 'ālāt yamagnā ya-t-târ

[dôr: el-medîḥ] zibriķāš:

[jā 'ammə] kaşdī kabl 'agannī 'amdah tâha-llazī rabb as-samāuat habboh [min 'istahassoh a]l-'amîn gibrâ'îl

1 Beachte die Orthographie.

und wenn ich vor dir sterbe, so werde ich wegen meines 'Ahd Gegenstand frommer Besuche sein.

Šėh al-Ma'aš:

Wenn du, Zibriķāš, den 'Ahd Gottes willst.

und daß ich dich annehme als meinen Sohn und du berühmt wirst, so singe mit mir ein meisterhaftes Bellîk

in mitten dieser Versammlung über etwas, was passend ist. und sage jenem Flötenbläser er möge anstimmen [die Melodie] as-Sīkāh

und der Rhythmus sei masmüdisch in Zartheit [es] verschönend <sup>1</sup> Ich will übermütig sein und singen und vergnügt sein in dieser Nacht in mitten dieser Versammlung bei diesen Anwesenden.

Und ich bin dein Genosse in allem, was du sagst zu der Musik der Instrumente und Gesang und dem Tär.

### Zibriķâš:

[Mein Oheim,] mein Wunsch ist. daß ich, bevor ich singe, preise Tähä, den der Herr der Himmel liebte, den Gabriel, der Getreue, [zum Eigentum gab]

ı Wenn zâjik zu زيق oder يين gehört: doch kommt I nicht vor. Vielleicht stellt man es besser zu دوق und ubersetzt dann etwa: in Feinheit kostend.

liḥaḍret al-bârī ua[ḥaṣṣoh rabboh] man 'antak allah lo 1-l-higara 1-l-galmad uakad sakan tī uastə kalbi hubboh 'asâ bi madhoh fi-l-hisâb jišfa' lak min når gehennam ja 'alī ja naggår uajagfir allah lak gamî' 'auzarak bikusrə madhak fi-r-rasûl al-muhtâr.

1 Die Schreibung al und wurde in Ms. A hier nicht gewählt sein-Dort steht das s offenbar nur da, wo es am Ende gesprochen wurde.

der Majestät des Schöpfers, und [sein Freund war sein Herr,]1 zu dem Gott reden ließ den harten Felsen und es wohnt inmitten meines Herzens die Liebe zu ihm. Vielleicht wird er um des ihm gespendeten Lobes willen bei der Abrechnung dich fürbittend bewahren vor dem Feuer der Gehennam. o 'Alī, o Naggâr! Und Allah möge dir vergeben alle deine Sünden wegen der Menge des Lobes, das du dem Gesandten, dem auserwählten, spendetest.

1 Die Erganzungen dieser beiden Zeilen von Littmann.

# VIII. (Ms. C.)

تقبلني اكون لك خدام

يا شيخ المعاش يا مقدام fol. 1 b.

يا شيخ المعاش يا عمى للاعيال شرحى طال حال حال حال

# شيخ المعاش

من دل جے خذ ما طاب لك من صيد السمك واتملك بالاشباك ما يكفك والله اعطاك

يا ابنى عليا اصطد لك كفي عيلتك لا تنصم

زبرقاش یا شیخ المعاش راشینی من صید السماد غدینی من دل بحر ما یکفینی من شیلان او حیتان للاخوان اطرح لی الشبال سعداد دام

# شيخ المعاش

اصبر لی هنا وحیاتك دا رزقك يجيك واخوانك الا غمنى حالاتك لما اصصاد قوت الاولاد يا استاد عرف شكوتك بالاتمام

فبحني

VIII. el-bellîk.

[maţla'. zibriķâš]

jā šêh el-ma'âš jā miķdâm tikbalni 'akûn lak haddâm

[1. dôr] zibriķâš

jā šêh el-ma'âš jā 'ammī fī ķaṣdī səmêkah lummī raijihnī ya-'izhab gammī

> šarhī tâl hâlī hâl lil-'a'iâl yahajif 'arûh lil-'ītâm

> > [2. dôr] šêh el-ma'âš

iā 'ibnī 'alaija-stad lak min dal-baḥrə huz mā tâb lak

### Das Bellîk.

[Maţla': Zibriķâš:|

O Šêh el-Ma'aš, der du an der Spitze marschierst, nimm mich an. ich will dir ein Diener sein!

## [1. Dôr: Zibrikâš:

O Sêh el-Ma'âš, mein Oheim, ich wünsche ein Fischlein für meine Mutter, mach mich frei und beseitige meinen Kummer!

Für die Kinder! meine Erklärung ist lang, meine Zeit ist um! und ich fürchte zu den Waisen zu gehn.

### [2. Dôr:] Šêh el-Ma'âs:

Mein Sohn, meine Sache ist es, daß ich für dich fische aus diesem Flusse, nimm was du brauchen kannst

min şêd es-semek uitmallak bil-'ašbâk mā jikfâk ualla-'ţâk <sup>1</sup> kufā 'êlatak lā tinḍâm

[3. dôr] zibriķāš

jā šelj el-ma'âš rāšînī min şêd es-semek gaddînī min dal-baḥrə mā jikfîni min šīlân 'au ḥītân lil-'iḥuân 'itrah li-š-šebek sa'dak dâm

[4. dôr] šêh el-ma'âš

'uṣbur lī hanā ṇaḥiâtak dā rizķak iagîk ṇiḥṇânak 'illā ġammənī ḥālâtak lamma-ṣṭâd kût laulâd jā 'ustâd 'ârif šekṇatak bil-'itmâm

[5. dôr] zibriķâš

farraḥnī . . . . .

ı So wohl für yallah a'tâk zu lesen.

vom Fischfang und eigne dir an durch die Netze, bis du genug hast; Gott gibt dir Nahrung für die Familie, sie soll keinen Mangel haben!

[3. Dôr:] Zibriķâš:

O Šėh el-Ma'aš, stehe mir bei! Aus dem Fischfang gib mir ein Mittagsmahl

aus diesem Flusse, was ich brauche

an Kaulköpfen oder Stockfischen für die Brüder, wirf für mich aus das Netz, dein Glück sei dauernd!

[4. Dôr:] Šêḥ el-Ma'àš:

Habe Geduld mit mir hier, bei deinem Leben!

Dieser dein Lebensunterhalt soll zu teil werden dir und deinen Brüdern!

Lediglich deine Verhältnisse bekümmern mich, wenn ich fische Nahrung für die Kinder, o "Meister". Ich kenne deine Klage vollkommen!

[5. Dôr:] Zibriķâš:

Erfreue mich . . . . .

<sup>1</sup> Das ist wohl ironisch gemeint.

#### IX. (Ms. B.)

Leider ist von diesem Gedicht nur die 1. Strophe erhalten. Über den Inhalt läßt sich nichts sagen; das Gedicht, folgt in der Hs. unmittelbar anf das unter No. VI veröffentlichte Bellîk. Auch über die Reime ist nichts zu sagen auf Grund des vorliegenden Beispiels. Das Versmaß ist:

mustaf ilun fá ilátun mustaf ilun fá ilátun mustaf dun mustaf dun mustaf dun fa lan.

# قطعه في التنيسي

سادوا وشادوا وارتقوا في ساير البلدان یا سادة با لمعانی وذکرهم مسك فايح

### ķiț'a fi-t-tinnîsī 1

jā sâdatī bil-ma'anī uazikrəhum miskə fâjih sâdū uašâdū uirtaķū fī sá'ir el-boldân

1 So ist auch oben S. 299 zu lesen! 2 So muß man wohl im Versmaß lesen. Daß das t zu sprechen ist, darauf weisen die Punkte hin.

Stück in der tinnîsischen [Dichtungsart]. 1

O über die, welche Herren sind durch den Edelmut, sie herrschen, werden bekannt, steigen empor.

und ihr Ruf ist Moschus, dessen Duft ausströmt in die übrigen Länder.

ı Offenbar nach der Stadt Tinnis benannt, deren Ruinen im Menzale-See, nicht weit von Port Said entfernt, liegen; (vgl. über die Lage der Stadt die arab. Karte bei Jāķūt, Mu'gam el-Boldan (Kairo 1323) II 421. Tinnis war nach Maķrizī einmal eine der bedeutendsten Stadte Egyptens. Die Stadt wurde im Schauwâl 624 = Sept. Okt. 1227 auf Befehl des Aijūbiden al-Malik al-Kâmil zerstört. Vgl. Hitat (Kairo 1324) II 292.

Der Anfang eines Gedichtes; es hat keine Überschrift. und die Personen, die reden, sind weder in den Überschriften der Strophen genannt, noch angeredet. Indessen ist es außer Zweifel, daß der Fellach im Rachen des Krokodils Zibrikâš sein muß. Nach dem Vorbild von No. XI habe ich angenommen, daß sein Gegenspieler Rihim ist. Doch ist die Situation nicht so deutlich. daß es Rihim notwendig sein müßte.

Erhalten ist das Matla' und etwas über 3 Strophen. Das Metrum jedes der 10 Halbverse ist mustaf'ilun fu'lun Die Reime sind so kompliziert, daß ich sie in einem Schema zusammenzustellen versuche. Wenn x der Gesamtreim ist, und die einzelnen Sonder-

reime mit Buchstaben des Alfabets von a ab bezeichnet werden, so würde das Reimschema für Mațla' und die ersten beiden Strophen folgendermaßen sein:

Dabei ist zu beachten, daß der fünfte Kurzvers gleich dem achten, und der sechste gleich dem siebenten ist.

No. X (Ms. B fol. 6.) قيفوا انظروا فلام مكسم دليل منهان من سالف الازمان جوا حنك تمسام دور في فم دالتمساح يا من رماك دهرك وما دفاله يا صاح قول لی علی أمدك وانسر منك بار الم بقيت لهفان والسر منك بالر واننى بقيت لهفان بجبى دما طوفان والدمع من عينك دور طول مدني صياد يا من سال عني في صيده معتاد لما بقى فني جيته ونا فرحان تاريد يطمني تاريم يطمني جيته ونا فرحان فيد طبق وأمسيت بأكي وحيني حان دور خليتني دايب محتار على شانك حاضر ونا غايب من شدة احزانك ليش جيت اليد بالثمان لما رجع خانك لم رجع خانك نيش جيت انيد باطمان خذ نك حذر واحذر تعاشر الخوان

|                | دور |               |
|----------------|-----|---------------|
| والدهر اغما بي |     | قد غر بی جهلی |
|                |     | ان            |

X.

| maţla':<br>[riḫim]    | ķīfu <sup>1</sup> -nz <b>ur</b> ū fellāh<br>gû <u>uā hanak</u> timsāh                                           | maksûr dalîl minhân<br>min sâlif al-'azmân                                                                    |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. dôr:<br>[riḥim]    | iā man ramāk dahrak<br>ķullī 'alā 'amrak<br>lammā baķēt lahfān<br>ua-s-sirrə minnak bāḥ<br>ua-d-dam'ə min 'ènak | fī fammə da-t-timsâḥ<br>uamā dahâk jā ṣâḥ<br>ua-s-sirrə minnak bâḥ<br>uintē baķêt lahfân<br>jigrī da mä ṭūfân |
| 2. dôr:<br>[zibriķâš] | tûl muddatī şaijâd<br>fī şêdəhim mi'tâd<br>gîtō yanā ferhân<br>tārîh jəţamminnī                                 | jā man sa'al 'annī<br>lammā baķā fennī<br>tārîh jəţamminnī<br>gîtō uanā ferhân                                |

1 kīfū fur ķīfū von uaķafa. Zum Imperativ ķif vgl. Spitta S. 224.

Matla': Steht still und seht einen Fellahen, gebrochen. elend, mißhandelt.

Im Rachen eines Krokodils seit undenklichen Zeiten 1.

1. Dôr: [Riḥim] O du, den dein Mißgeschick ins Maul dieses Krokodils warf,

berichte mir über deine Sache und was dich betroffen hat, o Freund!

Daß du traurig wurdest und das Geheimnis von dir ans Licht kam, und daß das Geheimnis von dir ans Licht kam, und du traurig wurdest.

und die Träne aus deinem Auge rinnt - das ist Sintflutwasser!

2. Dôr: [Zibrikâs]: Mein Leben lang bin ich ein Fischer — der du nach mir fragst,

An ihre [der Krokodile] Jagd gewöhnt, da es mein Beruf (fenn) war.

Ich ging wohlgemut an es heran, offenbar<sup>2</sup> will es mich sicher machen.

Offenbar will es mich sicher machen, ich gehe wohlgemut an es heran.

<sup>1</sup> Wohl eine Übertreibung, er sitzt sehr lange schon im Rachen des Tieres. 2 tärih für atärih = atäbih; zu diesem Adverb vgl. Spitta S. 179. Willmore 209; Spiro, Lexicon s. v. igrann.

fajā ṭabaķ ¹ namsît
3. dôr: ḥalletinī dâjib
[riḥim] hâḍir nanâ gâjib
leš gît 'ilêh biṭman
lammā rigi' ḥanak
huz lak hazar 'ihzar

letinī dâjib muḥtâr 'alā šânak ir yanâ gâjib min šiddat aḥzânak gît 'ilêh biṭmân lammā rigi' ḥânak mā rigi' ḥânak lèš gît 'ilêh biṭmân lak ḥazar 'iḥzar ta'âšir el-ḫūyân, garrə bī gahlī yad-dahrə igmâ'ī ²

bâkī uahînī hân

4. dôr: ķad ġarrə bī gahlī [zibriķāš] inn . . . .

1 So Littmann. 2 & allerdings nicht sicher, jedenfalls ein Buchstabe mit 1 Punkt daruber, und das kann hier kaum etwas anders sein. Man könnte auch agma bi lesen, denn von den 2 Punkten unter dem ersten jā könnte einer nicht ursprünglich sein.

- Und o, da schnappte es, und ich blieb weinend, und meine Zeit ist gekommen.
- 3. Dôr: [Riḫim]: Du machst, daß ich vergehe<sup>1</sup>, ratlos deinetwegen.

  Anwesend und zugleich abwesend bin ich<sup>2</sup> wegen der Stärke deiner Bekümmernisse.

Warum gingst du zu ihm in Sorglosigkeit, als es umkehrte und dich betrog?

Als es umkehrte und dich betrog, warum gingst du zu ihm in Sorglosigkeit?

Brauche Vorsicht und hüte dich davor, dich einzulassen mit den Betrügern!

- 4. Dôr: [Zibriķāš]: Meine Dummheit hat mir bös mitgespielt und das Misgeschick war [bewirkte] meine Lähmung.
- 1 Eigentlich: schmelze, zerfließe. 2 Im Körper anwesend, im Geiste abwesend; wie von Sinnen.

#### No. XI and XII,

erhalten nur in Ms. D und E. Ganz abweichend von den andern Gedichten ist hier der Dichter nicht angegeben. Ich gebe die Gedichte nur in Transskription und Übersetzung.

No. XI besteht aus Mațla' und 6 Strophen zu je 5 Doppelversen. In Mațla' und Strophe 1 und 6 redet Rihim, in den Strophen 2—5 Zibrikâs. Die beiden Doppelverse des Maţla' und die beiden letzten jeder Strophe enthalten den Hauptreim, die drei ersten Verse jeder Strophe den Sonderreim. Das Versmaß ist hier: mustaf'ilun mustaf'ilun muf'âlun.

Das Bulēlîķ (No. XII) weist Maţla' und 5 Strophen auf. Hier wechseln die Strophen regelmäßig zwischen Rihim und Zibrikâš.

Das Versmaß ist mustaf'ilun fu'lun, die Reime sind ganz analog denen in No. XI.

#### XI.

matla': rihim: kabl el-kalâm 'andah nebîna-l-hâdī min 'antak allāh lo-l-higârā jā sâh na-d-dabbə gâ sellim 'alêh fi-l-nadī na-mma-l-gemel min 'ozmə ma bō kad bâh

1. dôr: rihim: jā 'aijuha-l-fellāḥ famā dā-ṣābak lammā baķēt fī fammə timsāḥ kāsir da'uat faķîr uillā du'ā min mazlūm uillā mərābiṭ kān bisirrō hāḍir uillā 'abūk jā munjatī kān jid'ī 'alēk ua'ummak fi-z-zalām al-'ākir inhaḍ ua-'a'limnī 'alā di-l-ķiṣṣah jā min ramāh dahrō ua-'aṣbaḥ nauuāḥ kul-li êš¹ sebeb mā 'iḥragak min bētak lammā 'alēk ķad i'tadā da-t-timsāḥ

1 Vgl. VI 2.

### XI.

al-Mațla: Rihim: Bevor ich rede. preise ich unsern Profeten, den recht leitenden

zu dem Gott die Steine reden ließ, o Freund! Und die Eidechse kam, ihn zu grüßen im Wädī Und das Kamel — was in ihm an Schrecken war, brachte es ans Tageslicht!

1. Dôr: Rihim: O du Fellah, was hat dich betroffen,

da du dich im Rachen eines reißenden Krokodils befindest! Der Fluch eines Frommen, oder das Gebet von einem. der ungerecht behandelt ist,

oder war ein Derwisch mit seinem Geheimnis (sirr) zugegen? Oder hat dich dein Vater — o mein Wunsch! — verflucht und deine Mutter in der trüben Finsternis?

Auf! und unterrichte mich über diese Geschichte

O du, den sein Geschick darniederwarf, daß er nun heult. Sag mir. welcher Anlaß dich aus deinem Hause trieb daß dies Krokodil in deine Rechte eingriff.

1 Diese Geschichte von dem Kamel, das durch sein Brullen die Wahrheit ans Tageslicht bringt, ist sehr bekannt in allen islamischen Landern und wird z.B. in as-Sira al-Ḥalabûja (Kairo 1320) Bd. III S. 284 erzault.

- 2. dôr: zibriķās: jā min 'ala-ḥualī bitis'al 'i'lam i'nnī 'anā şaijād ķadîm fi-l-higrah 'aṣṭādə bi-l-ķānûn ua'āḥuz rizķī uašā' bidā bēn 'ahlə fennī hibrah ua'auuim el-ķar'ā ua-`armi-s-sennār uaḥarrir eṣ-ṣan'ah bibēt el-'ibrah ua'aṭraḥ eš-šebekah bi-'idī sir'ah uak'ad 'ala-r-rāmûz 'izā gâ 'au raḥ ualâ 'aṣaddim hôf 'anā ţûl 'omrī uašuft 'abûja-ṣṭād samānîn timsāḥ
- 3. dôr: ţiliḥtə z jôm al-'aṣrə kabl al-magrib
  'aṣîb 'alā gamb el-gezîre da'kah

  ya-l-môg kad itlāṭam ba'dō 3 fī ba'de

  min ḥalfə el-'arjāḥ bitilk el-birkah

  saḥabtə ṭarrāḥah gedîdah 'andī

  min gazlə nâ'im minsaḥib min rukkah

1 Wahrscheinlich muß man wegen des Verses šebkah lesen. 2 = cib.

Hier ist der Vers nicht in Ordnung.

2. Dôr: Zibrikâs: Der du mich nach meinen Geschicken fragst, wisse, ich bin ein Fischer, alt im Dienst.

lch fische nach der Regel und verdiene meinen Unterhalt.
und es verbreitete sich unter meinen Zunftgenossen die Kunde
davon.

Und ich lasse schwimmen den Kork 1 und werfe aus die Haken und ich richte das Handwerk genau ein mit dem Kompaß. Und ich werfe aus das Netz mit meiner Hand geschwind und ich sitze auf dem Meere 2, wenn es kommt und geht. Und keine Furcht zeige ich, so lange ich lebe, und ich sah, wie mein Vater 80 Krokodile fing.

3. Dor: Ich ging eines Tages aus, nachmittags, gegen Sonnenuntergang,

traf auf der Seite der Insel einen Haufen (Fische) an, und die Wogen schlugen gegen einander wegen der Winde in diesem Gewässer. Ich zog ein neues Wurfnetz an mich heran, von zartem Netzwerk, gesponnen vom Spinnrocken.

ı Pflanzenmark, das oben schwimmt, damit die Haken nicht zu tief hinuntersinken. عنا المراموز ... الجر العظيم لتموجع TA. Er sitzt im Kahn auf dem Meere. lammā ramēt el-gazlə billā-tuakkalt ua-kultə bismillā-l-kerîm el-fattāḥ lammā ramēt tilk er-roṣāṣ itmakkin saḥabtahā 'andī ţili' da-t-timsāḥ

- 5. dôr: jā ḥaggə 'aḥmed bi-n-nebī el-hàdī min nûruhū fi-l-'ufkə sâţi' lâmi' 'ilḥak liḍiddī bi-l-'agal ḥallaṣnī uunzur lida-t-timsâḥ ligismī báli'

ı D: laķētō. عند عا ك 2 Ms.: yaṭakṭaktə.

Als ich das Netzwerk auswarf, vertraut ich auf Gott und sprach: im Namen des Gütigen, des Öffners! Als ich jenes Blei auswarf, wurde es festgehalten. ich zog es an mich — da kam dies Krokodil heraus!

4. Dôr: Als ich es sah. da überlief es meinen Körper und ich sprach: Sicher hat irgend ein Misgeschick es gereizt! Und gelb wurde meine Farbe und verstört mein Befinden, und der Atem ging aus an der Stelle des Schluckens. Ich klapperte mit meinen Gliedern und es konnte mit mir nicht schlimmer werden (?),

und ich wollte fortlaufen, nicht fand ich mir Kraft.

Als ich es ansah, schlief es und streckte seine Füße aus ich glaubte, es sei gestorben, wie es sich so ausstreckte. Ich streckte meine Hand aus, um das Netz loszumachen.

da schloß es über mir zu, und ich fand mir keinen Schlüssel.

5. Dôr: O Ḥagg Aḥmed, beim rechtleitenden Profeten. dessen Licht am Horizonte glänzend strahlt, mach dich an meinen Widersacher, schnell befreie mich! und sieh auf dies Krokodil, das meinen Körper verschlang, nunzur linabö kad harak tariktī na-n-nab el-ahir nostə kalbī tali kum haddar es-saijad nahat el-iddah jā man zahar lak bil-makarim 'audah nan-nkitib-lak 'abdə muddet 'omrī tibkā 'alaijā bi-l-munaddah mannah

6. dôr: riḥim: lau kuntə tufdā bi-z-zahab ua-l-fiḍḍah lakuntə fādêtak uazilt 'aʿkâsak 'alā bidā timsâḥ ligismak bâli' ualâ bakâ bâiin siua-n-kân râsak uunzur linâbō kad ḥarak tāriktak uafârikak ḥillak uagamʿa-gnâsak uišhad bi'anna-llâha rabbak ḥakkan mâ iinfaʿak gèr eš-šəhâdah iā ṣâḥ 'igriz ua'istakbil muṣammit kâʿid lammā 'asammaʿ uaṣfə da-t-timsâḥ

und sieh auf seinen Zahn, der meinen Brustkasten i zerriß, und der hindurch drang mitten in mein Herz.

Auf! bring den Fischer herbei und hol die Geräte!

O du, dem um der edlen Taten willen vollwertiges Geld zu Teil werden möge!

Und ich will dir als Sklave verschrieben sein, so lange ich lebe, Du wirst mir gegenüber durch die Liebe ein Wohltäter sein!

6. Dôr: Rihim: Wenn du mit Gold und Silber losgekauft werden könntest,

ich kaufte dich los und beseitigte dein Unglück.

Aber das ist doch ein Krokodil<sup>2</sup>, das dich ganz verschlungen hat, und nichts ist sichtbar geblieben außer deinem Kopf!

Und sieh auf seinen Zahn, der deinen Brustkasten zerriß.

Und losgesagt hat sich von dir dein Freund und alle deine Anverwandten.

Drum bezeuge du, daß Allah dein Herr sei in Wahrheit!
Nur das Glaubensbekenntnis kann dir nutzen, mein Freund!
Laß die Widerspenstigkeit<sup>3</sup> und höre schweigend dasitzend
wenn ich vortrage die Schilderung dieses Krokodils.

gr. Θωραξ, cf. de Sacy, Chr. Arabe <sup>2</sup> I 274 f., Lane s. v. <sup>2</sup> 'alā = nonne. <sup>3</sup> غزر الرجل كسمع اطاع السلطان بعد عصيان TA. Hier können die Worte schwerlich so wie oben S. 320 ubersetzt werden.

## XII. bulēlîk.

| maṭlaʻ:<br>riḥim    | ta'a-nzuru-l-fellâḥ<br>ṭâbiķ 'alêh nâbō                                                                   | fī fammə da-t-timsâḥ<br>lō kullə nâb garrâḥ                                                                |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. dôr:<br>rihim    | iā 'aijuha-l-tellāḥ<br>uēš kānat at'ālak<br>uiķi'tə ma' timsāḥ<br>tābiķ 'alēk nābō<br>'uṣbur liḥukm allāh | kullî 'alā zambak<br>bidā ḥakam rabbak<br>fi-l-baḥrə 'âiim bak<br>yadem'ə minnak saḥ<br>'innō kerîm fattâḥ |
| 2. dôr:<br>zibriķâs | iā min bitis'alnī<br>yaṣauyarak yanšâk<br>'inni-s'alak ķullī<br>'abķā 'anādî!: bô<br>billâhi taṣdiķnī     | bimin rasam rasmak<br>bên el-uara kismak<br>jahûje mā 'ismak<br>bên el-uarā jā sah<br>jā horrə jā gahgāh   |
| 3. dôr :            | ḥammiltinī hammak                                                                                         | zauuidtinī 'afkar                                                                                          |

•

### XII. Bulēliķ.

Mațla: Kommt. seht den Fellahen im Rachen dieses Krokodils. Geschlossen hat sich über ihm sein Zahn. und jeder Zahn schlägt ihm Wunden.

1. Dôr: [Riḥim]: O du Fellâḥ, sprich mir über dein Vergehn und wie waren deine Taten? Damit hat dein Herr das Urteil gesprochen.

Du gerietst zusammen mit einem Krokodil, das nun im Flusse mit dir schwimmt.

Geschlossen hat sich über dir sein Zahn, und eine Träne Hießt aus deinem Auge.

Harre auf Gottes Urteil, denn er ist gütig, ein Offner.

 Dôr: [Zibrikâš]: O du. der du mich fragst, bei dem. der dein Bild zeichnete,

und dich bildete und dich schuf, — unter den Menschen deinen Anteil,

ich frage dich, sage mir, mein Bruder, was ist dein Name, daß ich dich damit nennen kann unter den Menschen, mein Freund!

bei Gott sag mir die Wahrheit, du Freigeborner, du Herr!

3. Dôr: [Rihim]: Du hast mir die Sorge um dich aufgegeben, mir reichlich gemacht Gedanken.

lakinnə dā maķdûr
'uşbur yalā taḍgur
4 dôr: billàh 'alêk jâḫī
zibriķâš yunzur lida-t-timsâḥ
yarûḥ labî ķullō
ua-l-'ummə titrahham

'abkā 'ana-šhad bak

rihim timsâhə 'âiim bak

uanā 'alêk nâ'ī

5. dôr: 'išhad bi'ann allah ua-'ann rasul allah hubbō sakan kalbī iā bahtə min zârō 'innō nabī hâdī fī noṣṭə da-l-'abḥâr 'al-muddet el-'a'mâr min ḥâlik el-'arṇâḥ tibkā ġadā mirtâḥ inhaḍ ṇaḥallaṣnī fi-l-baḥrə bāla'nī innō iəsāmaḥnī fī kullə ṇakt ṣabbâḥ iôm el-ma'âd jā ṣâḥ fi-l-mulkə ṇaḥdânī makkī ṇa'adnânī ṇadâḥil a'iânī jibkā ġadī mirtâḥ

nûrō kama-l-misbâh.

Ein Krokodil schwimmt mit dir inmitten dieser Gewässer. Und ich werde trauern über dich auf die Lebenszeit hin. Aber das ist ein Geschick vom Schöpfer der Geister, Harre aus und beunruhige dich nicht, morgen bist du erlöst!

4. Dôr: [Zibrikâš]: Ich beschwöre dich bei Gott, o mein Bruder, mach dich auf und befreie mich!

Und sieh auf dies Krokodil, im Flusse hat es mich verschlungen! Und geh zu meinem Vater, sag ihm, daß er mir verzeihen möge, und die Mutter soll sich erbarmen in jeder Morgenzeit (?) <sup>1</sup>. Ich werde Zeugnis für dich ablegen am jüngsten Tage, mein Freund!

 Dôr: Bezeuge, daß Gott in der Herrschaft einzig ist, und daß der Gesandte Gottes ein mekkanischer und 'adnânischer ist.

Die Liebe zu ihm bewohnt mein Herz und dringt ein in mein innerstes Wesen.

O Glück dessen, der ihm einen Besuch abstattet, er wird morgen erlöst sein.

Denn er ist der rechtleitende Profet, sein Licht ist wie die Lampe <sup>2</sup>.

1 şabbâḥ des Versmaßes wegen für şabâḥ?

2 Anspielung auf Kor. 24 35.

[Schluß folgt.]

Enno Littmann danke ich dafür, daß er eine Korrektur dieser Arbeit gelesen hat Über das mit seinem Namen ausdrucklich Gekennzeichnete hinaus hat er oft durch Fragen und Bemerkungen zu erneuter Nachprüfung und richtigeren Fassung des Textes Anlaß gegeben.

# Zur Religion und Mythologie des Veda.

Von

## H. Oldenberg.

Zweite Folge.

Vorgelegt in der Sitzung vom 3. Juli 1915.

# 5. bhága-.

Die Bedeutung des Gottes Bhaga wie des Abstraktums bhágaist der Hauptsache nach klar und längst erkannt. Manche Details scheinen mir doch Richtigstellung zu verlangen. Und überall läßt sich, glaube ich — wenn wir von der Alternative der Personifizierung oder Nichtpersonifizierung absehen — eine Bedeutung mit größerer Strenge, als bisher geschehen, durchführen. Die Annahme spezieller, von jener mehr oder weniger abliegender Bedeutungen für eine Anzahl von Stellen wird zurückzuweisen sein.

Daß der Zusammenhang mit dem Verb bhaj- lebendig gefühlt wurde, ist selbstverständlich und tritt an mehreren Stellen deutlich hervor<sup>1</sup>). Aber man sieht leicht, daß die in bhāgá- ausgedrückte Vorstellung des Teils, der neben andern Teilen steht und mit diesen das Ganze ausmacht, dem Wort bhága- fremd ist.

Beschäftigen wir uns zunächst mit dem Abstraktum.

Hier wird als eine Hauptbedeutung angenommen "Wohlstand, Reichtum" (Pet. Wb. s. v. 1 f.; Geldner Glossar 1). Von den Belegen hebe ich hervor III, 30, 18. 19, wo neben asmé astu bhága indra, á no bhara bhágam indra steht mahír ísah, rāyó... bṛhatáḥ, deṣṇásya, vásūnām; oder IX, 97, 44, wo neben bhágam, außer vīrám, rayím steht.

<sup>1)</sup> Ich weise hin auf I, 24, 5 (zu dem bhágabhakta- dort vgl. awest. bayō. baxta-); V, 46, 6; 49, 1; VII, 41, 2; Śat. Br. II, 6, 2, 13.

Kgl. Ges. d. Wiss, Nachrichten, Phil.-hist, Klasse, 1915. Heft 3.

Nun aber beachte man X, 42, 3, wo Indra genau wie III, 30, 19 angeredet wird bhágam . . å bharā nah: bhágam aber hat hier das Beiwort vasuvidam. Dies vasuvid findet sich mehrfach bei bhágu-. So VII, 41, 6, wo bho vielleicht, im Zusammenhang des an Bhaga gerichteten Liedes, Name des Gottes ist; ferner VIII, 61, 5, wo ebenfalls zwischen Gottesnamen und Abstraktum nicht entschieden werden kann (hier V. 7 daneben ähnlich vidå bhagam vasuttage). Immer ist der bhága- (bz. vielleicht der Gott Bh.) nicht identisch mit vásu-, sondern er ist die Potenz, die das vásu- findet, erlangt, verschafft. Treffend macht Hillebrandt (V.M. III, 95) auf Av. V, 26. 9 aufmerksam. wo die āśiṣaḥ als das Charakteristikum des Bh. erscheinen, wie die vīryāni das Indras sind. Eine solche Potenz wohnt nach vedischer Vorstellung im Innern des Wesens, das sie besitzt; so heißt es indriyam bhagam indre vavo dadhat Vs. XXVIII, 43. Sie kann auch in einem Zauberobjekt verkörpert sein; so wird Kauś, S. 36, 15-18 ein solches Objekt eingegraben bz. wieder ausgegraben mit den Worten yan te bhagan nicakhnuh etc. Solcher bhága- kann von dem, der ihn zauberisch herstellen will, "zusammengebracht" werden, wie z. B. die Kraft der Rede sambhrtatama- ist Śānkh. Śr. X, 15, 12: vgl. Av. II, 36, 2 sómajustam bráhmajustam aryamnā sámbhrtam bhágam 1); das. XIV, 1, 31 yuvám bhágam sám bharatam sámrddham²); vgl. das. VII, 50, 2 visám . . . samaítu viśváto bhágah; Av. II, 30, 2 sám vām bhágāso (Plural! 3)) agmata sám cittani sam u vrata. Auf die ungefähre Natur dieses bhaga- wirft auch eine Anzahl von Stellen Licht, die ihn neben verwandten Vorstellungen aufführen. Da tritt besonders häufig varcah auf, weiter tejah yasah rucih śrih tvişih indriyam āyuh balam u. dgl.; wenn dann auch Begriffe wie dravinam und rayih erscheinen, kann dadurch doch nicht der Eindruck beseitigt werden, daß man es mit einer jener innewohnenden Substanzen zu tun hat, die wir als Eigenschaften, Begabungen verstehen<sup>4</sup>).

Ich glaube in der Tat, daß zu Gunsten dieser Auffassung die Bedeutung "Reichtum" — mindestens für die ältere Sprache, auf die allein meine Untersuchung sich bezieht — aufzugeben ist; es han-

<sup>1)</sup> Daß es sich nicht um Zusammenbringen von Besitztümern handelt, ist klar: der Vers bezieht sich auf bhága- als die Potenz, die dem Madchen einen Gatten verschaft: s. unten S. 364.

<sup>2)</sup> Auch hier gilt das eben Bemerkte.

<sup>3)</sup> So wird ja auch várcāmsi, téjāmsi (s. sogleich) gesagt.

<sup>4)</sup> Vgl. zum Obigen Av. I, 14, 1; III. 22, 6; VI, 129, 2; XII, 1, 5, 25; XIV, 2, 55; Kāth. XXXIX, 6 (p. 123, 21); Vs. XVIII, 8; Śat. Br. XI, 4, 3, 3 (vgl. 7, 15); Āśv. G. III, 6, 8; Pār. G. II, 6, 17, 21, 23; Hir. G. I, 24, 2; Mān. G. I, 9, 27 u. a. m.

delt sich eben vielmehr um eine glückliche Disposition, die Reichtum. aber auch vieles andere, verschafft. Wir sahen schon, daß für Stellen, an denen die Auffassung als "Reichtum" auf den ersten Blick am nächsten zu liegen scheint, wie III, 30, 18. 19, sich doch die andere Deutung als wahrscheinlich ergibt. Eine bezeichnende Stelle dieser Art ist Mānava Gṛḥya II, 14, 26. Ein Mantra wird angeführt:

bhayam te varuno rājā bhayam sūryo brhaspatih bhayam indraś ca vāyuś ca bhayam sapta 'rṣayo daduḥ.

Sollen wir, weil hier der bhaga- "gegeben" wird (vgl. bhagatti-Rv. IX, 65, 17; bhagam pūṣā savitā no dadātu Aśv. Śr. II. 11. 4). "Reichtum" verstehen? Es ist für die konkrete Anschauung der um bhaga- gelagerten Vorstellungen besonders instruktiv, den Vers in dem ihn umgebenden Zusammenhang zu betrachten. Es handelt sich um einen Ritus für Personen, denen irgend ein Mißgeschick anhaftet: rājaputrā laksanavanto rājyam na labhante, kanyāh patikāmā laksaņavatyo bhartīn na labhante, striyah prajākāmā laksanavatyah prajām na labhante, strīnām ācāravatīnām apatyāni mriyante, śrotriya adhyapaka acaryatcam na prapnoti, adhyetrnam adhyayane mahāvighnāni bhavanti, vaņijām vaņikpatho vinašyati, kṛṣikarānām kṛṣir alpaphalā bhavati. In den Sprüchen nun, die zu den hier anzuwendenden Riten gehören, bildet bhaga-, bhagavant-, saubhāgya-, daurbhägya-1) stehendes Leitmotiv. So wird zum Hause gesagt: bhagarati bhagam me dehi; zur Sonne: namas te astu bhagaran ..., jahi me deva daurbhāgyam saubhāgyena mām samyojayasva. dem oben angeführten, beständig das Wort bhaga- wiederholenden Vers steht ein andrer:

yat te keśeşu daurbhāgyam sīmante yac ca mūrdhani lalāţe karnayor akṣṇor āpas tad ghnantu te sadā:

das daurbhāgya- ist also eine Substanz, die in verschiedenen Körperteilen weilt und durch Wasser weggewaschen werden kann; ähnlich ist offenbar der bhaga-, das saubhāgya- vorgestellt. Man sieht, wie weit dies Wesen des bhaga- von "Reichtum" u. dgl. entfernt ist.

Unter den an der obigen Stelle aufgeführten Interessen aller Art nun, für die Besitz oder Nichtbesitz des bhaga- entscheidend ist, steht neben denen des Bauern, Kaufmanns, Thronprätendenten u. s. w. auch das des Mädchens, das sich einen Gatten

<sup>1)</sup> In bhagarant- ist die Bedeutung "mit bhaga- begabt" hier noch vollkommen lebendig (man vergleiche auch die Ausdrucksweise des Bhagaliedes Rv VII, 41). saubhāgya-, daurbhāgya- gehören dem Sinne nach deutlich mit subhaga-, durbhaga- zusammen.

wünscht. Darin drückt sich aus, daß eine in unsern Textmaterialien besonders hervortretende Wirkungsweise des bhaqa- doch nichts anderes ist als ein den übrigen durchaus gleichartiger Ausfluß einer und derselben bhaga-Wesenheit: es handelt sich um die Beziehung von bhaga- auf Liebe und Ehe, um das Glück. das hierin der Mann, vor allem aber das Weib hat 1). Es ist wohl begreiflich, daß beim Weibe die betreffenden Bedürfnisse mehr hervortraten, auch die Abhängigkeit von den Launen des Glücks stärker empfunden wurde. Das Pet. Wb. und die übrigen bekannten Hilfsmittel ermöglichen es leicht, von der großen Verbreitung des Gebrauchs von bhaga- gerade in Beziehung auf das Weib sich eine Vorstellung zu machen. Schon im Rv. hebt die Erscheinung an; u. a. die unverhältnismäßig häufige femininische Verwendung von subhaga- dort ist bezeichnend<sup>2</sup>). Aus dem Av. sei etwa auf II, 36, aus dem Opferritual auf den Ritus der Mädchen beim Traivambakahoma Sat. Br. II, 6, 2, 13 (vgl. Hillebrandt Rit. Litt. 119) verwiesen; umfangreichere Sammlungen zu geben scheint unnötig. Das Ganze der bisherigen Auseinandersetzungen aber wird von selbst Mißverständnisse über das Wesen des auf diesem Gebiet wirksamen bhaga- ausschließen. Es handelt sich nicht um Schönheit; ausdrücklich spricht das Mahābhārata<sup>3</sup>) mehrfach von Weibern, denen Schönheit eigen ist, aber der bhaga- fehlt. Auch "Gunst. Huld" paßt nicht; bhaga- ist vielmehr etwas, das Gunst verschafft. Näher dem Richtigen kommt "Anziehungskraft, die Fähigkeit anzulocken"4), aber auch dies ist noch zu rationalistisch, überträgt das Geheimnisvolle noch zu sehr in unsre verständliche Sprache. Als durchaus unzulässig erscheint es, bhaga- irgendwo als "Frucht-

<sup>1)</sup> Charakteristisch dafür, daß neben dem Weib an sich auch der Mann hier in Betracht kommt, ist Av. XII, 1, 25 strīsú puṃsú bhágo rúcih; auch daß die in Av, I, 14, 1 auf das Weib bezogene Zusammenstellung mit rárcah (bhágam asyā rárca ādiṣi, vgl. XIV, 2, 53. 55) sich wiederholt auch ohne diese Beziehung findet.

<sup>2)</sup> Ja das awestische hubaya-, vohu baya- macht wahrscheinlich, daß die besondere Beziehung von bhaga- zu den Frauen sogar in die indoiranische Periode zuruckgeht. Sie lebt in Indien fort, wenn dort bis in spate Zeit subhage höfliche, gluckbedeutende Anrede an Frauen ist. — Wie bhaginī, das an sich soviel bedeutet wie subhagā (vgl. Manu II, 129), spater zur Bedeutung "Schwester" gekommen ist, weiß ich nicht. Vielleicht weil der Bruder am häufigsten in den Fall kommen mochte, diese Anrede zu gebrauchen? Nach dem Pet. Wb. die Glückliche, insofern sie nicht allein steht, sondern einen Bruder hat. Das ist mir recht zweifelhaft; bhaga- inbezug auf das weibliche Geschlecht ist ja sonst anders gemeint.

<sup>3)</sup> I, 6427; XII, 8121 ed. Calc.

<sup>4)</sup> Hillebrandt, V. M. III, 94.

barkeit" zu verstehen¹); das fällt ganz aus der Sphäre heraus, auf welche die Materialien weisen, und auch nur von einem Wahrscheinlichkeitsbeweis dafür ist schlechterdings nichts vorhanden.

Abzulehnen ferner scheint mir die Bedeutung "Liebhaber, Liebster, Liebste<sup>2</sup> (Geldner<sup>2</sup>)). Die dafür angeführten Belege scheinen mir auf das Ungezwungenste zu der durchweg geltenden Bedeutung zu passen. Warum V, 7, 8 yád ānasé bhágam nicht: nachdem sie Glück (in Gewinnung eines Gatten oder Liebhabers) erlangt hatte "3)? — IX, 10, 5 jánanta usáso bhágam "Glück der Usas erzeugend" - in deren so oft besprochenem Entgegenkommen gegen die Männer? Oder eher "Morgenröten (und) Glück erzeugend" (vgl. II, 12, 7; 21, 4; III, 32, 8; VII, 76, 4 u. s. w.)? — X, 39, 3 amājúras cid bhavatho yuvám bhágah "der daheim Alternden werdet ihr (die Asvin) zum Glück" (das sie von jenem Mißgeschick befreit) - wenn nicht gemeint ist: "werdet ihr Bhaga" (die göttliche Verkörperung eben jenes Glücks) 4). Wäre "Liebhaber" zu verstehen, stände, da es sich um die Asvin handelt, der Dual, wie im weiteren Verlauf des Verses avitara, bhisája. - Dunkel und einem dunkeln Lied angehörig ist X, 11, 6 úd īraya pitúrā jārá á bhágam. Warum nicht: "Errege (o Agni) die Eltern (Himmel und Erde) ... zum Glück" — daß sie einander Glück (in der Liebe) bringen? daß sie den Geschöpfen bhaua- verleihen? Das wird nicht auszumachen sein<sup>5</sup>). — Geldners letzter Beleg für diese Bedeutung ist Av. II, 30, 5. Das Lied gehört einem liebebedürftigen Jüngling: "Dies (Mädchen) ist hergekommen einen Gatten begeh-

<sup>1)</sup> Hillebrandt a. a. O. mit Beziehung auf Av. XII, 1, 25. Wenn Rv. III, 30, 18 der bhágah als prajávān bezeichnet wird (vgl. V, 82, 4), so bedenke man, was alles fur Worte dies Beiwort führen. — Von der späteren Bedeutung vulva (vgl. namentlich Bloomfield zu Av. II, 30) tinde ich im Veda keine irgend zuverlässige Spur. Daß bh° V, 7, 8 und vielleicht X, 11, 6 "mannliches Glied" bedeute, scheint mir unbegrundbar (Vs. XX, 9 wurde sich dafür naturlich nicht anführen lassen).

<sup>2)</sup> Glossar s. v. 2<sup>b</sup>. Ich spreche von dieser Bedeutung im Zusammenhang mit den vorher betrachteten schon hier, ebwohl im allgemeinen Personifikation des bhaqa- erst weiter unten betrachtet werden soll.

<sup>3)</sup> Eine andere Deutung der Stelle s. Anm. 1. So greift die Exegese hin und her.

<sup>4)</sup> Der Vers gehört natürlich mit II, 17, 7 zusammen, wo dieselbe Ungewißheit, ob Abstraktum oder Gott, wiederkehrt. Man betrachte diese Stellen im Licht von Av. I, 14 (bhágam asyā várca ádişi . . jyók pitrsv āstām); II, 30. 36, und man erinnere sich, daß die Bhagazeremonie des Mān. G. (oben S. 363) u. a. für den Fall vorgeschrieben wird, daß kanyāh patikāmāh . . bhartīn na labhante.

<sup>5)</sup> Pischel Ved. Stud. I, 189 übersetzte "zum Liebesgenuß": dem Resultat nach vielleicht richtig, doch nicht ganz genau.

rend. Ein Weib begehrend bin ich hergekommen. Wie ein wiehernder Hengst (vgl., aus einem andern bhaga-Lied, Av. II, 36, 6) bin ich hergekommen zusammen mit meinem Glück (in der Erlangung des Begehrten)". Ganz richtig Whitney-Lanman "together with fortune have I come". Man beachte im selben Lied v. 2 bhágāsah und die Phraseologie des eng verwandten Liedes Av. II, 36. - Ich schließe diesen Stellen Rv. I, 163, 8 an, wo zum Opferroß gesagt wird ánu tvā rátho ánu máryo arvann ánu gắcó 'nu bhágah kaninām; Hillebrandt (V. M. III, 93) bemerkt dazu: "doch wohl eine Bezeichnung der dem Pferde folgenden Jünglingsscharen, "das Liebesglück', ,die Hoffnung' der Mädchen". Mir scheint gesagt, daß, wie das Roß seinen vom Ritus vorgezeichneten Weg geht. dem folgend Glück, Erfolg, Gedeihen für Streitwagen, Jünglinge, Kühe eintritt, und so denn auch Glück (in Liebe und Ehe) für die Mädchen 1). Daß dies Glück eben in den Jünglingen verkörpert sei, die dem Roß folgen, kann ich aus dem Wortlaut nicht herauslesen.

So scheint mir an allen diesen Stellen immer nur die eine sich gleichbleibende Vorstellung vorzuliegen: die einer Kraft oder Begabung, welche dem, dem sie innewohnt, und besonders der, der sie innewohnt, Glück vor allem in Liebe und Ehe bringt, ganz wie ebensolche Kraft oder Begabung auch in andern Lebensverhältnissen entsprechendes Glück bringt<sup>2</sup>).

Nun genügt es auf die göttliche Personifikation dieser Kraft, den Gott Bhaga, eben nur hinzuweisen. Mir scheint, daß dessen Wesen mit dem eben gebrauchten Ausdruck erschöpfend definiert ist; er ist der — schon in vorindischer Zeit — personifizierte bhága-, wie Amśa, Dakṣa der personifizierte ámśa-, dákṣa- ist. Hillebrandts (III, 95) Bezeichnung "Glücksgott" trifft vollkommen zu. Bhaga arbeitet daran seinen Schützlingen bhága- zuzuwenden: diese Bemühung ist das bhágasya śrāntám³) Av. VI, 74, 2. Die Identität der Vorstellung beim Gott und dem Abstraktum drängt

<sup>1)</sup> Diesem bhágah kanínām ahnlich aparāhņe kumāryo bhagam iechamānās caranti Tb. I, 5, 3, 3. Warum soll da kumāryah "Hetaren" bedeuten (Hill. a. a. O. A. 7)? Wegen des caranti? Mir ist diese Bedeutung von kumārī- sonst nicht bekannt. Woran beim Zusammentreffen der Vorstellungen von kumārī- und bhagazu denken ist, zeigt m. E. Av. II, 36, 1; Śat. Br. II, 6, 2, 13; Kāty. Śr. V, 10, 17.

<sup>2)</sup> Das grundlos ratselhafte Auftreten und Nichtauftreten dieser Begabung, in unsrer Ausdrucksweise die Blindheit des Glücks: ist es dies, was durch die Blindheit des Gottes Bhaga symbolisiert wird, auf die Hillebrandt Ved. Myth. III, 95 A. 1 hinweist?

<sup>3)</sup> Bloomfield vermutet santam: ich zweifle.

sich überall auf. Ich unterlasse es, diese evidente Sachlage im Einzelnen zu erörtern; nur auf das auch bei dem Gott sich zeigende besondere Hervortreten der Sphäre von Liebe und Ehe sei hingewiesen 1). Auch inbezug auf den Gott aber scheint dies nötig, vor einem meines Erachtens unmotivierten Abbiegen von der einfachen, deutlich angezeigten Vorstellung zu warnen. "An einigen Stellen bezeichnet er den Sonnengott", sagt Hillebrandt2). Ich erkenne in dem dafür Angeführten schlechterdings keine Begründung. I, 136, 2, in einem Lied an Mitra-Varuna, wird neben diesen Göttern und Aryaman auch Bhaga genannt, in der Verbindung cáksur bhágasya, womit wohl die Sonne gemeint ist, die ja auch Mitras und Varunas Auge heißt. Soll darum Bhaga hier etwas andres sein, als er sonst in seiner stehenden Verbindung eben mit Mitra, Varuna, Arvaman ist, als er auch in Vers 6 desselben Liedes in Verbindung mit denselben Göttern ist 3)? Weiter I, 123, 5 wird Uşas bhágasya svásā várunasya jāmíh genannt. Wieder die Verbindung mit Varuna, die den Gottesnamen Bhaga, wenn daran Zweifel sein könnten, mit der normalen Vorstellung von Bh. zusammenhält. Usas ist sonst auch, soviel ich sehe, gar nicht des Sonnengottes Schwester, sondern seine Geliebte oder Gattin. Wird die Göttin, deren Wesen so entschieden in der erotischen Sphäre der bhaga-Vorstellung liegt, von deren bhaga- IX, 10, 5 die Rede ist, die mit besonderer Vorliebe als subhaqā bezeichnet wird, hier einmal als Bhagas Schwester vorgestellt, so ist mir unerfindlich, inwiefern das auf eine Abweichung von der sonst geltenden Vorstellung des Bhaga als der Verkörperung des bhaga-, speziell auf

<sup>1)</sup> Hierauf wird die bekannte häutige Verbindung des Bhaga mit dem in eben dieser Sphare wirkenden Aryaman beruhen, und auf dieser Verbindung wiederum vielleicht die Aufnahme des Bh. unter die Adityas. — Beiläutig bemerkt: wenn wir X, S5, 23. 36 lesen sám aryamá sám bhágah, bhágo aryamá, VI, 51, 3 aryamánam bhágam, Mān. G. II, 10, 1 bhagam cāryamanam ca, welchen Grund haben wir nur in X, 31, 4 bhágo vā göbhir aryamém anajyāt uns nicht mit der einfachen Auflösung aryamá īm zu begnügen, sondern zugleich Wortverstummelung und Kontraktion über das -m zu vermuten: aryamánam īm (Hillebrandt III, 94 A. 2)?

<sup>2)</sup> V.M. III, 93: fur H. ein so wesentlicher Zug am Bilde des Bh., daß er auch in der kleinen Bearbeitung seiner Mythologie darauf hinweist.

<sup>3)</sup> Der Schluß, daß ein Gott, dessen Auge die Sonne ist, ein Sonnengott sein muß, wurde mir — insonderheit wenn es sich nur um einen gelegentlichen Ausdruck handelt — prinzipiell abzulehnen scheinen. Er setzt eine durchgehende Orientierung der mythischen Vorstellungselemente nach der Natur voraus, während in der Tat auch die unter jenen Elementen, welche auf Naturgrundlage ruhen, leicht eine Selbständigkeit gewinnen, in der sie sich unabhangig von der Natur zu neuen Figuren ordnen können.

solarischen Charakter des Gottes schließen lassen soll 1). Hillebrandt meint. daß dieser Charakter infolge der häufigen Nachbarschaft mit Savitar auf ihn übertragen sei 2). Darauf, daß ich den Savitar der älteren Zeit ebenso wenig für einen Sonnengott halten kann, komme ich nach anderwärts Ausgeführtem hier nicht wieder zurück 3).

Es bleibt die Frage, ob wie der Gott Bhaga so auch menschliche mit der Vorstellung des Glückes assoziierte Wesen mit diesem Wort benannt worden sind. Das Pet. Wb. stellt die Bedeutungen auf (1<sup>a</sup>) "Brotherr, reicher oder gnädiger Herr, Schutzherr"; Geldner (Gloss. 3<sup>a</sup>): "ein reicher, von Glück begünstigter, beliebter, nobler, freigebiger Herr". Nach allem bisher Dargelegten werden wir vielleicht denkbar finden, daß ein Wesen bhága- heißt, das dem Gott gleich glück spendend ist; einen Glück begünstigten so benannt zu sehen werden wir von vornherein nicht erwarten 4). Prüfen wir die Belege, wobei wir uns mit dem Überblick über die Geldners begnügen 5).

VIII, 61, 5 (an Indra) bhágam ná hí tvā yaśásam vasuvídam ánu śūra carāmasi. Die Stelle wurde schon (S. 362) auf Anlaß des vasuvídam berührt. Der Gott Bhaga wie das Abstraktum "Glück"

Daß auch der von Hill. in diesem Zusammenhang erwahnte Vers Av. XIX,
 49, 1 keinen solchen Schluß ermöglicht, ist wohl klar.

<sup>2)</sup> Die beliebte Verbindung der Namen Savitar und Bhaga (vgl. Hillebrandt V. M. III, 92 f.) fasse ich so auf, daß bald die beiden Götter als eng verwandt und zusammenwirkend neben einander stehen, bald im bekannten Stil vedischer Götteridentifikationen gemeint ist, daß Savitar auch das ist, was Bhaga ist: die eine Auffassung von der andern, wie begreiflich, nicht immer unterscheidbar. Daß bhága- in dieser Verbindung als reines Appellativum, ohne Beziehung auf den Gott Bh. steht, bezweifle ich (s. weiter unten).

<sup>3)</sup> Auf den Mondgott scheint Whitney (ahnlich schon Bloomfield) das Wort bh<sup>0</sup> Av. VI, 21, 2 zu beziehen (an eine heilkräftige Pflanze) sómo bhága iva yámesu devésu váruno yáthā: "as Soma, lord (? bhága) in the night-watches." Mir ist zweifelhaft, ob yáma- so fruh diese Bedeutung hat, und speziell Rv. III, 54, 14 scheint mir fur die Verbindung von bhága- und yáma(n)- in andre Richtung zu deuten. Das Danebenstehen von várunah in der Atharvanstelle macht wahrscheinlich, daß es sich um Bh. im gewöhnlichen Sinn handelt. Vielleicht: "wie Soma, (wie) Bhaga auf (ihren) Fahrten", oder. "wie Soma, der (Gluckbringer gleich) Bhaga, auf seinen Fahrten". Daß von Somas Fahrten die Rede ist, befremdet nicht: vgl. IX. 45, 4 und den haufigen Gebrauch von yāti mit S. als Subjekt. Oder etwa — schwerlich — mit Annahme von bháge: "wie Soma (der Mond) beim Bhaga-Gestirn (uttare phalgunā) auf seinen Bahnen (am gluckbringendsten ist)"?

<sup>4)</sup> Höchstens indirekt, insofern der Gluck spenden mag, der selbst Gluck hat-

<sup>5)</sup> In gewisser Weise verwandt der hier untersuchten Bedeutung ist auch "Liebste". Daruber und über die zugehörigen Belege s. oben (S. 365).

kann vorliegen. — VIII, 54, 5: Indra, sei uns bhágo dānāya vrtrahan. Auch hier trifft die erste wie die zweite Möglichkeit zu. Nah steht III, 36, 5; VI, 13, 2 (wo das folgende párijmeva, mitró ná zeigt, daß Vergleichung mit dem Gott vorliegt), IX, 97, 55. -III, 55. 17 (von welchem Gott?) sá hí ksápāvān sá bhágah sá rājā: dies scheint mir die Stelle zu sein, die am meisten für die hier erörterte Auffassung von bhaga- spricht. Sie ist doch wohl nicht zu trennen von dem nah benachbarten Vers III, 54, 21 bhágo me agne sakhyé ná mrdhyāh. Weist nun bei diesem Vers nicht beispielsweise der eben erwähnte VI, 13, 2 auf Annahme des Gottesnamens hin? Auch der in der Nähe der fraglichen Stellen stehende Vers III, 62, 11 ist hier geltend zu machen, vor allem aber zwei gleichfalls derselben Region angehörige Stellen. von denen die eine sogar in demselben Lied wie III, 54, 21 steht: III, 49, 3 (an Indra) bhágo ná kāré hávyo matīnām und III, 54, 14 visnum stómāsah purudasmám arkā bhágasyeva kāriņo yāmani gman. Stellen nun führen zu zwei in III, 49. 3 zusammentreffenden Stellengruppen, die bhága- einerseits in Verbindung mit kārá-, andrerseits mit hávya- oder überhaupt mit hū- zeigen. Beide Gruppen sind von Geldner Ved. Stud. I, 121 f. behandelt; der zweiten gehören auch die nach der bisherigen Erörterung noch übrigen Belege Geldners (Gloss.) für bhaga- = "reicher. freigebiger Herr" an: I, 144, 3 und X, 39, 10.

Wir betrachten zuerst die hávya-Gruppe. Zu dem eben angeführten III, 49, 3 kommt da zunächst I, 144, 3 (von Agni) ád īm bhágo ná hávyah; V, 33, 5 (von Indra) bhágo ná hávyah; X, 39, 10 (vom Paidvaroß) bhágam ná nýbhyo hávyam. Man sieht, daß dieser stehende Vergleich auf eine Eigenschaft des bhága- deutet, in hervorragender Weise hávya- zu sein. In welcher Bedeutung ist da nun bhága- zu verstehen? Dies wird entschieden durch eine weitere Stelle dieser Gruppe VII, 38, 1 úd u syá deváh savitá yayāma hiranyáyīm amátim yām ášišret, nūnám bhágo hávyo mānusebhir ví yó rátnā purūvásur dádhāti (vgl. V, 49, 1; VI, 13, 2), wozu Vers 6 desselben Liedes zu stellen ist bhágam ugró vase jóhavīti bhágam ánugro ádha yūti rátnam, und (nah benachbart) VII, 41, 5 tám tvā bhaga sárva íj johavīti. Kein Zweifel, daß es sich hier um den Gott Bhaga handelt, und daß danach dieser Gott auch an den vorangehenden hávya-Stellen gemeint ist 1). Damit dürfte nun über

<sup>1)</sup> Wenn X, 39, 10 der Gott als hávya- mit dem Paidvaroß (das hávyo aryáh st I, 116, 6) zusammengestellt wird, paßt dazu die Bezeichnung des Rosses als johútram aryáh I, 118, 9, verglichen mit den hier angefuhrten Versen, in denen

III, 49, 3 entschieden sein 1), und diese Stelle wirft einerseits Licht wiederum auf die oben angeführten benachbarten Stellen von III, 54. 55, andrerseits weiter auf die kārá-Gruppe, der sie ebenfalls zugehört. Wenden wir uns nunmehr dieser letzteren Gruppe zu.

Fraglos mit Recht stellt, gegenüber dem Pet. Wb., Geldner kārá- zu ky- "machen". Man berücksichtige cakártha kārám I, 131, 5 und die offenbare Zusammengehörigkeit von kārú- und kṛtnú- (beides in Verbindung mit bhára- tretend, s. unten; vgl. auch II, 13, 10 mit IX, 97, 38); kṛtnú- aber gehört zu kṛ- (kṛṣvā kṛtno ákṛtaṇ yát te ásti VI. 18, 152)). kārá- ist der Etymologie nach "das Machen", "das Zustandebringen" (dessen, was man zustande bringen gewollt hat). Fraglich bleibt, wieweit der Gebrauch diese Bedeutung konkreter spezialisiert hat. Handelt es sich um Erfolg und Gewinn in Kämpfen und Wettkämpfen? Handelt es sich insonderheit um Gewinn im Spiel (vgl. Lüders, Würfelspiel 63 Anm. 2)? Für kāráund kārin- scheinen mir spezielle Hindeutungen auf das Spiel zu fehlen; bei kṛtnú- liegen sie an einigen Stellen vor. Ich glaube danach doch eher, daß in der Gebrauchssphäre des letzteren Wortes der Erfolg im Spiel eben nur als ein Fall des Erfolgreichseins im allgemeinen anzusehen ist, nicht aber die Vorstellung des Spiels die herrschende und anderweitiger Gebrauch von daher übertragen ist. So halte ich auch krtú- als Namen des siegreichen Wurfs schließlich nur für eine Spezialisierung des allgemeinen krtá- "gut getan" (Pet. WB. s. v. 1g).

Verbindung von kārá- oder kārín- mit bhúga- nun erscheint außer an der schon besprochenen Stelle III, 49, 3 noch zweimal: III, 54, 14 (s. den Wortlaut oben S. 369) und I, 141, 10 tán tvā nú návyam sahaso yuvan vayám bhúgam ná kārá mahiratna dhīmahi. In III, 49, 3 ergab sich bhúga-, mit kārá- in Verbindung stehend, als Name des Gottes. Ich finde an den andern beiden Stellen keinen Grund, es nicht ebenso zu verstehen. Der Gott, der über Verleihung von

Bhaga Objekt von johavīti ist. — Das hier Dargelegte enthalt die Begrundung dafur, daß ich Geldners mit mehr als kuhnem Wurf hingestellte Erklärung (Ved. Stud. a. a. O., nicht mehr im Glossar) von bhága- mit hū- als "einen Festkönig preisend ausrufen, laut verkünden" nicht annehmen kann. bhága- ist eben nicht "Festkönig" oder Gewinner der Meisterschaft. Und hávya- ist nicht "der Auszurufende", sondern "der zu Rufende, der Anzurufende". Wenn an der augefuhrten Stelle V, 33, 5 Indra hávya- gleich Bhaga heißt, werden wir das von den zahllosen Außerungen des Typus ūtáye... juhūmūsi (den Indra) I, 4, 1 trennen?

<sup>1)</sup> Dort wird in kāré hávyo matīnam das matīnam wohl von hávyah abhangen; vgl. Delbrück Altind. Syntax 398 und III, 43, 2.3 matáyah . . havante, matibhir jóhavīmi; VII, 24, 2 jóhuvatī manīsā.

<sup>2)</sup> Dicht daneben zum Überfluß noch V. 13 prá tát te adyá káranam kṛtám bhūt.

Glück Macht hat, wird beim  $k\bar{a}r\acute{a}$ - der Menschen angerufen und ist selbst  $k\bar{a}r\acute{n}$ -. Daß in diesem Zusammenhang I, 141, 10 von  $r\acute{a}tna$ - die Rede ist<sup>1</sup>), paßt zum sonstigen Vorstellungkreis des Gottes (s. oben S. 362). Wenn III, 54, 14 dessen  $y\acute{a}man$ - erwähnt wird, mag das mit bhága iva  $y\acute{a}meşu$  Av. VI, 21, 2 (oben S. 368 A. 3) zusammengehören, vermutlich auch mit Bhagas Eigenschaft hávya- zu sein: man erinnere sich des fest ausgeprägten Begriffs von  $y\~{a}mah\~{a}$ -,  $y\'{a}mah\~{a}ti$ - (s. meine Note zu Rv. VIII, 8, 18). Der Gott fährt einher (vgl. VII, 41, 6); während seiner Fahrt nahen ihm die menschlichen Anrufungen<sup>2</sup>).

Nach alledem scheint mir die oben gestellte Frage, ob bhåganeben dem Gott auch menschliche Glücksspender bezeichnet, mit Wahrscheinlichkeit zu verneinen. Die Basis, auf der die betreffende Annahme stehen würde, ist doch wohl allzu schmal und unsicher. Und, wie schon in meiner Note zu I, 24, 4 bemerkt. nie ist von \*bhågāḥ in der Weise wie von sāråyaḥ, maghåvānaḥ die Rede³). —

Wie man aber auch über diese Frage denkt, in jedem Fall bleibt das Bild der durch blaga- bezeichneten Vorstellung ein durchaus einheitliches: immer handelt es sich um das Glück, das man in seinem Erleben und Tun zu haben wünscht, und um die Verkörperung solches Glücks in einem göttlichen<sup>4</sup>) Glückspender<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Den ausgehobenen Worten, in denen mahiratna vorkommt, geht voran rátnam . . . invasi.

<sup>2)</sup> Beilaufig hier einige Bemerkungen über das von Geldner Ved. St. I, 119 f. behandelte bhára-, das gern in der Nachbarschaft von kārá- kārín- kṛtá- kṛtnú-auftritt. Im Glossar gibt G. dem Wort die Bedeutung "Schlacht, Kampf"; das Pet. Wb. sagt unter 2d "(das Anpacken) Kampf, Streit". Daß bhṛ- "anpacken" heißen kann, bezweifle ich. In welchem Sinne das bhṛ- hier zu verstehen ist, geht m. E. daraus hervor, daß in den bhára-Belegen besonders haufig sich die Worte finden vájāya, vájeṣu, vájasātau, vájasātaye, vājayántah, vājinam, sodann pūrvye dháne, dháne hité, dhánam-dhanam, sanjitam dhánānām (I, 132, 1; II, 23, 13; III, 30, 22; 37, 5; V, 43, 2: VI, 45, 13; VIII, 13, 3: 16, 3: IX, 47, 5): damit werden diese Stellen an die Wendungen dhánā oder vájam bharate (I, 64, 13; II, 24, 13; 26, 3 — diese Stellen eng benachbart dem eben angefuhrten II, 23, 13 —; V, 32, 9; X, 147, 3) sowie an vājambhará-, bharádvāja- angeschlossen. Es handelt sich also bei bhára- nicht — wenigstens nicht direkt — um die Schlacht, sondern um das Davontragen des Gewinnes (Pet. Wb. 2²).

<sup>3)</sup> Allerdings könnte man fur allgemeinere Bedeutung von bhága- das cit in I, 24, 4 yás cid dhí ta itthá bhágah geltend machen. Aber, wie in meiner Note bemerkt, nicht immer hat cit hinter dem Relativum verallgemeinernde Bedeutung; auch lage die Anderung yám cid oder yác cid besonders nah.

<sup>4)</sup> Daneben event, auch im menschlichen? S. das eben Gesagte.

<sup>5)</sup> Ganz von allem andern wurde freilich II, 34. 8 abliegen (yád yuðjáte maráto rukmávaksasó 'svān ráthesu bhága á sudánavah, dhenúr ná sisve svásaresu

Ob Glück im Spiel (Av. VII, 50, 2), in der Ratsversammlung (Av. VII, 12.3), auf der Jagd (Rv. I. 134, 5), im Erlangen von Schülern (Taitt. Up. I. 4, 3¹)), ob endlich das besonders häufig betonte Glück des Mädchens, der Frau in Liebe und Ehe: die Vorstellung ist immer dieselbe. Indem wir sie ermitteln, sehen wir den Sinn des Worts aus einem bunten Konglomerat sich zu einer bestimmt umschriebenen Gestalt klären. —

Im Veda ist der Gott Bhaga in engstem Zusammenhang mit der Vorstellung des Abstraktums bhága- verblieben. In Iran hat sich baga-, wie bekannt, zu einer allgemeinen Gottesbezeichnung entwickelt. Daß dies verglichen mit der vedischen Auffassung sekundär ist, liegt auf der Hand. Wenn nun dieselbe Entwicklung sich auf slavischem Boden wiederfindet, so kann dieser jüngere. allgemeinere Sinn des Worts - falls nicht die betreffende Übereinstimmung, was kaum wahrscheinlich ist, auf Zufall beruht offenbar eben nur auf dieser sekundären Entwicklungsstufe sich vom einen Volk zum andern verbreitet haben. Mit dem Alter der Scheidung von Satemvölkern und Centumvölkern<sup>2</sup>) steht der "psychologisch tief begründete" Unterschied, den man als mit jenem sprachlichen zusammenfallend hat ansehen wollen, der "Bhagavölker" und der andern, die man als "Kriegsgottvölker" benannt hat 3), schlechterdings nicht auf einer Linie. Schon darin, daß die Inder in dem so aufgebauten System die Rolle eines "Bhagavolks" übernehmen müssen, verrät sich der Fehler. Ebenso wird, wer den vedischen Bhaga vorurteilslos betrachtet, die Lehre von dem "Himmelsgott" früher indoeuropäischer Perioden, der im Keim sowohl Bhaga wie auch streitbarer, kriegerischer Gott gewesen sein soll 1), wohl für Phantasie halten.

pinvate jánāya rātáharise mahím isam), wenn Hillebrandt (V. M. III, 95 A.) mit Recht für diese Stelle in bhága- einen Teil des Wagens vermutete. Das heißt doch meines Erachtens das Lexikon allzu bereitwillig dem zufälligen Schein der einzelnen Stelle anpassen. Warum denn nicht "im Gluck" — der ganze Vorgang ist von einer Glücksatmosphäre umgeben? Vgl. á bhágam X, 11, 6. Die Maruts sind ja selbst subhágāb V. 60, 6 und machen ihre Schutzlinge subhága- I, 86, 7; VIII, 20, 15. In II. 34, 8 paßt der Nachsatz zu dieser Auffassung auf das genaueste, wahrend die Erwahnung eines bestimmten Wagenteils neben dem Wagen im Ganzen mindestens müßig ware.

<sup>1)</sup> An dieser Stelle bhaga- kurzweg mit "Gott" zu übersetzen (Deussen, Sechzig Upanishads 217) ist verfehlt.

<sup>2)</sup> Sofern die herrschende Ansicht — Zuruckgehen dieser Scheidung auf Dialektunterschiede in der Grundsprache — zutrifft.

<sup>3)</sup> L. v. Schroeder, Arische Religion I, 562 ff.

<sup>4)</sup> Ebendaselbst 565.

# 6. Der Vrtramythus dem ganzen Rgveda bekannt?

Gewiß ist es berechtigt, den mythologischen und liturgischen Besitz der verschiedenen gevedischen Sängerfamilien nicht ohne weiteres als unterschiedslose Einheit zu behandeln. Hillebrandts¹) Behauptung aber, daß das fünfte Maṇḍala die Vṛtrasage nicht kennt, daß die Atris — ebenso die Kutsas — in Indra nicht den Vṛtratöter feiern, sondern den Śuṣṇafeind, war mir doch überraschend. Ich war gewohnt, im Vṛtramythus einen festesten Hauptbestandteil des vedischen Vorstellungskreises zu sehen. Ein ¤ṣi ohne Kunde davon hätte mir wie ein Homeride ohne Kunde von Apollon oder Agamemnon geschienen.

Selbstverständlich las ich nun noch einmal die Indralieder von Mand. V. Da begegnete mir schon im zweiten Verse des Abschnitts Indra, der den Soma getrunken, besungen von den Maruts: er ergriff den Vajra und schlug den Drachen; er entließ die Wasser, daß sie fließen mochten (V, 29, 2). Ist das nicht eben der Vṛtramythus mit seinem vollständigen Zubehör? Zwar nennt der Vers nicht Vṛtra, sondern den Drachen (áhi-). Aber daß der von Indra bezwungene Vṛtra und der von Indra bezwungene Drache dasselbe Wesen ist, steht doch wohl fest. Hillebrandt selbst in seinen Sammlungen über die Terminologie des Vṛtramythus 2) stellt — ich meine mit vollstem Recht — Massen von Versen, die den áhi-, und solche, die Vṛtra nennen, unterschiedslos durch einander.

Und weiter traten mir im fünften Mandala immer wieder und wieder die Spuren desselben Mythus entgegen: der áhi-, der über den Wassern liegt und den der Gott schlägt; der Berg, den dieser auftut; die Wasser, die dāsápatnīḥ waren und die Indra ersiegt und strömen gelassen hat. Fehlt da nun die Nennung des Vṛtra mit diesem seinem Namen? Daß Indra in dem Mandala öfter vṛtrahán- genannt wird, hat Hillebrandt selbst bemerkt. Zur Annahme, daß da immer nur an Feinde im allgemeinen, nicht aber in erster Linie an den Dämon Vṛtra gedacht sei — dann freilich vielleicht auch an die sonstigen jenem angeähnlichten, als andere Vṛtras betrachteten Feinde³) —: welchen Grund haben wir nur? Wo doch die ganze übrige Phraseologie der Vṛtratötung so reichlich vertreten ist? Wir lesen 29, 7 trī sākám indro minuṣaḥ sú-

<sup>1)</sup> Ved. Myth. III, 290 A. 1; ahnlich Lieder des Rgveda 48 A. 6.

<sup>2)</sup> Ved. Myth. III, 174 f.

<sup>3)</sup> Ich verweise über den vedischen Sprachgebrauch auf meine Bemerkungen, Rel. d. Veda 135  $\Lambda$ . 2.

rāmsi sutúm pibad vṛtrahútyāya sómam. Ist es nicht das Nächstliegende hier an die Tötung Vṛtras des Dämons zu denken?

Ich erwähnte schon Hillebrandts Zusammenstellungen über die Terminologie des Vṛtramythus. Da finden wir nun sowohl, wo es sich um Vṛtras Beziehung zu den Wassern wie um die zum Berge handelt (a. a. O. S. 174 f. 180), neben Zitaten aus andern Maṇḍalas auch eine Anzahl solcher aus dem fünften — eben jene Verse, die von dem auf den Wassern lagernden Drachen erzählen, vom Auftun der Öffnungen, vom Euter des Berges, das der Träger des Vajra hat strömen lassen. Wenn das alles nicht Vṛtramythus ist, was sollen diese Stellen hier?

# 7. Der Name Vișņu.

Ich habe keine neue Etymologie des Namens Visnu aufzustellen. Aber ich glaube eine der schon gegebenen noch fester, als bisher geschehen, begründen und dadurch die Entscheidung zwischen ihr und einer andern, die Beifall gefunden hat, sichern zu können.

Bloomfield (AJPh. XVII, 427) erklärt vi-snu- aus vi und  $s\acute{a}nu$ - "crossing the back (of the world, or the earthly regions)". Bloch dagegen (in "Wörter und Sachen" I, 80; ihm ist Hillebrandt Ved. Myth.. kl. Ausg. 140, zuzustimmen geneigt), schließt aus vi- "Vogel" auf eine Wurzel vi-, an die das Suffix -snu getreten sein soll.

Ergeben die auf Visnu bezüglichen Materialien Anhaltspunkte für diese oder jene Etymologie?

Schon in meiner "Religion des Veda" 229 A. 1 habe ich bemerkt, aber vielleicht nicht stark genug betont, daß das Präverb vi ein ausgesprochenes Viṣṇuwort ist. Es ist in dem fortwährend inbezug auf V. wiederholten und im Rv. so gut wie ausschließlich von diesem gebrauchten Schlagwort vi-kram- enthalten. Welcher Nachdruck da auf das vi fällt, geht aus der Steigerungsform hervor: säkhe viṣṇo ritarim vi kramasva (IV, 18, 11; VIII, 100, 12). V. durchschreitet die Erde tribhir ül rigāmabhih; von ihm wird gesagt vimami I, 154, 3; vimimānah I, 155, 6: ribhūtadyumnah I, 156, 1; vy àstabhnāh VII, 99, 3.

Nun aber paßt weiter auch sånu- auf das beste in den Visnuvorstellungskreis hinein. Schon Bloomfield hat auf V, 87, 4 und Sv. II, 1024 hingewiesen. Es ist wohl kein Zufall, daß an der ersten Stelle auf snübhih zwei Zusammensetzungen mit vi folgen (vispardhaso vimahasah). Auch der zweite dieser Visnuverse enthält neben sånavi das vicakramé. Für Beziehung von såna- zu Viṣṇu vgl. noch I, 155, 1; weiter für Zusammenhang jenes Worts mit ci I, 62, 5 vi ... aprathayaḥ .. sånu; VII, 36, 1 vi sånunā pṛthivī sasra arvī¹). Ganz im allgemeinen bewegen sich zahlreiche Belege von såna- in einem Vorstellungskreis, der mit der Viṣṇuidee genau harmoniert. Man bedenke speziell, daß gern vom såna- der Berge die Rede ist; V. aber steht zum Gebirge in enger Beziehung (Bergaigne II, 417; TS. III, 4, 5, 1). offenbar weil seine natürliche Stelle da ist, wo dem Auge die größten Weiten und Höhen entgegentreten²).

Für die Etymologie Blochs andrerseits kann ich Anhalt an der um Visnu gelagerten Ausdrucksweise nicht entdecken. Mit einem Vogel wird — jedenfalls in der alten Zeit, auf die allein meine Untersuchung sich bezieht — Visnu, so viel ich finde, weder unter dessen Benennung vi- noch sonst identifiziert. Der Schluß von diesem Substantiv auf eine Wurzel vi- "fliegen" — das soll doch wohl die Bedeutung der Wurzel sein — ist mehr als gewagt. Statt der Betonung visnu- wäre \*visnú- zu erwarten, welches Bedenken natürlich keineswegs, wie Bloch versucht, durch die Bemerkung zu beseitigen ist, die Bedeutung des Worts sei schon in vedischer Zeit vergessen gewesen.

So verrät sich in mannigfacher Weise das Fehlschlagen einer Etymologie, die allzu bereitwillig der mythologischen Spekulation mit ihrem auf eigne Verantwortung geschaffenen Gebilde des (Sonnen-)vogels Viṣṇu sich anpaßt und darüber unbeachtet läßt, welche sehr bemerkbaren Fingerzeige für die Deutung des vi- dem Veda zu entnehmen sind.

#### 8. Die Mahānāmnī-Verse.

Die eigenartige Stellung, welche die Mahānāmnī-Verse vermöge ihres mystisch-zauberhaften Charakters in den vedischen Textsammlungen einnehmen, wird im nächstfolgenden Aufsatz be-

<sup>1)</sup> Hier in dem urá- ein weiteres ausgeprägtes Vișnuwort. Der Satz erinnert an V, 87, 7 dīrghám pṛthú paprathe sádma párthivam — in einem Lied an Viṣnu und die Maruts.

<sup>2)</sup> Die Bedeutung von vi in diesem Kompositum wird die der stehenden Rolle des vi in der auf Visnu bezüglichen Diktion entsprechende sein: also nicht Zweigeteiltheit (Wackernagel Gramm. II, 285). sondern Weite, Ausdehnung. vi-snuist der, für den die  $s\~anu$ - sich weithin erstrecken, oder vielleicht, in engerem Anschluß an das Schlagwort vi-kram-, der, der weit über die  $s\~anu$ - hinschreitet: es ware ein Fall des von Wackernagel a. a. O. 281 besprochenen Vorschwebens einer verbalen Verbindung des Präverbiums.

sprochen werden. Hier beschäftige ich mich mit der Struktur dieser Verse selbst und einigen Fragen, die ihren Text und ihre Auslegung betreffen.

Wir lesen die Verse sowohl im Sāmaveda wie im Rgveda. Für die Sāmanversion halte ich mich an die Sāmavedaausgabe der Bibliotheca Indica vol. II p. 366 ff. (den Jaiminitext s. bei Caland, Jaim. Samhitā 59 f.), für die rgvedische an Keiths Aitareya Āraṇyaka p. 141 ff.; vgl. die Anmerkungen und Übersetzung das. S. 258 ff., wo auch die weitere Literatur angegeben ist.

Es liegt nun auf der Hand, daß im überlieferten Text dieser Verse Bestandteile von verschiedener Natur zu einer künstlichen liturgischen Figur zusammengestellt worden sind. Sehen wir von den auf die eigentlichen Verse oder Verskonglomerate folgenden purīsapadāni ab (evā hy eva etc.; diese sind im folgenden unberücksichtigt gelassen), so sind die eigentlichen säkvara-Bestandteile von den Hinzufügungen (upasarga-) zu unterscheiden, die als solche schon Ait. Br. IV, 4, 1. 14 erwähnt werden 1). Latyayana Śraut. VII, 5, 9. 10 sowie der Kommentar zu Pañc. Br. XIII, 4, 2 und der zum Sāmaveda (a. a. O. der Bibl. Indica) macht hierüber die nötigen Angaben, die durch die innere Evidenz, wie sich zeigen wird, als durchaus zutreffend erwiesen werden 2). Es ergibt sich ein falsches Bild der Sachlage, wenn man, wie Keith tut, den überlieferten Text, so wie in ihm die Bestandteile aneinander gereiht sind, übersetzt. In die richtige Perspektive rückt alles erst, wenn die Schichtung der Bestandteile klargelegt, die Scheidung des nur scheinbar Zusammengehörigen vollzogen wird<sup>3</sup>). Man sieht leicht, daß das auf der Grundlage vielmehr der Samavedaversion zu geschehen hat, welche drei Verse zählt4), als der Rgrezension, deren neun Verse irreführend aufgebaut sind. Ich versuche die

<sup>1)</sup> Auch das purīṣam wird mit diesem Namen schon in der Brāhmaṇaliteratur benannt, s. das Pet. Wb. — Besonders häufig sind solche Zusätze zum eigentlichen Text im Āraṇyakateil des Sāmaveda (s. den nachsten Aufsatz); offenbar gelten sie als Trager besonderer Zauberkräfte.

<sup>2)</sup> Vgl. hierzu schon Weber, Ind. Stud. VIII, 68, der die Hauptsache richtig erkannt hat; meine Prolegomena 33. Wenn Weber vermutete, daß im Ait. Br. IV, 4 andre Verse als Mahānāmnī betrachtet würden, da von elfsilbigen Pādas mit fünfsilbigen Zusätzen die Rede sei, ist jetzt leicht zu sehen, daß das irrig ist. Es handelt sich dort um die an bestimmter Stelle des Rituals vorgeschriebene künstliche Verbindung der Triṣṭubh-Pādas von X, 96, 13 mit einigen der fünfsilbigen Mahānāmnīzusätze (Āśvalāyana Śraut. VI. 3, 16).

<sup>3)</sup> Es ist bezeichnend, daß eine Reihe dieser Bestandteile mit eignen technischen Namen benannt wurden wie dhātu-, vatsa- etc.

<sup>4)</sup> So spricht auch Ait. Br. IV, 4, 2 von den drei Mahānāmnī.

Schichtung zu veranschaulichen. Die Scheidung des Haupttextes (größerer Druck) und der Zutaten (kleinerer Druck) beruht auf der Tradition; diejenige der verschiedenen Bestandteile dieser Zutaten unter einander (bezeichnet mit a, b u. s. w.) rührt von mir her 1).

I.

- a. vidá maghavan vidá gātúm ánu šaṃsiṣo díšaḥ śikṣā śacīnām patepūrvīṇāṃ purūvasa ābhíṣ ṭvám abhíṣṭibhih
- b. svàr nămśúh
- c. prácetana prá cetaya indra dyumnáya na isé
- d. evá hi šakráh rā yé vá jā ya va jriva ķ śá viṣṭ ha va jrinn ṛñ já se má ṃhistha va jrinn rñ já se
- a. á yāhi píba mátsva.

#### II.

- a. vidá rāyáh suvíryam bhúvo vájānām pátir vásāh ánu mámhistha vajrinn rhjáse yáh sávisthah sūrānām yó mámhistho maghónām
- b. amsúr ná socih
- e. cikitro abhi no naya indro vide túm u stușe
- d. íse hí sakráh tám ūtáyc havāmahe jétāram áparājitam sú naḥ parsad áti dvísah
- a. krátus chandá rtám brhát.

#### TII.

- a. indram dhánasya satáye havamahe jétäram áparajitam
   sá naḥ parṣad áti dvíṣaḥ sá naḥ parṣad áti srídhaḥ
   μάrvasya yát te adrivaḥ
- b. amśúr mádāya
- c. sumná á dhehi no vaso pārtíķ śaviṣṭha śasyáte
- d. vaší hí šakráh

nūnám tán návyam sányase prábho jánasya vrtrahan sám anyésu bravāvahai

a. śúro yó gósu gácchati sákhā sušévo ádvayāh.

<sup>1)</sup> Eine durchgehende Varia lectio beizufugen unterlasse ich, indem ich auf die vorliegenden Publikationen verweise, außerhalb derer mir eigne Materialien nicht zu Gebote stehen. Fur einige Einzelheiten der Textkonstitution und Interpretation beziehe ich mich auf die Bemerkungen unten S. 380 f. Während ich, wie eben bemerkt, fur das Arrangement des Ganzen den Sämantext für maßgebend halte, erscheint mir im einzelnen der Rktext als der korrektere.

Der eigentliche Text besteht, wie man sieht, durchweg aus Er zerfällt deutlich in drei Verse, durch achtsilbigen Reihen. deren jeden der Zusammenhang fortläuft, ununterbrochen durch die zwischengesetzten Zutaten, die in Ton und Inhalt doch meist in wenigstens ungefährer Harmonie mit dem Grundtext stehen. Der Schluß des ersten Verses wird durch die refrainartige Wiederholung des vajrinn rjñáse gekennzeichnet, wie ja solche Wiederholungen im Rv. oft einen Abschluß markieren. Indem der Schlußpāda mámhistha vajrinn rājáse dann nach dem aus 8+8+4 Silben bestehenden Eingang des zweiten Verses in der bei Stomabildungen geläufigen Weise wiederholt wird, bestätigt sich deutlich, daß jener Eingang von der Überlieferung mit Recht als dem Haupttext nicht zugehörig aufgefaßt wird; den wirklichen Anfang des zweiten Verses bildet, nach jener Wiederholung, der in seinem Aussehen ganz zu solcher Anfangsstellung passende Pāda yáh śávisthah śūrānām. Dieser zweite Vers nun, nach seinem ursprünglichen Bestande betrachtet, hat mit dem Schluß des Grundbestandteils des überlieferten zweiten Verses offenbar noch nicht sein Ende erreicht. Zum überlieferten Schluß sá nah parsad áti dvísah. der ganz in derselben Weise wie vorher das mumhistha vajrinn rājase im überlieferten dritten Vers, nach dessen Eingangszutaten, wiederholt ist, gehört mit bekannter Korresponsionsweise des Ausdrucks (vgl. VIII, 79, 9; s. auch X, 126, 5) als wahrer Schluß noch sá nah parsad áti srídhah. Hinter der traditionellen Versabgrenzung, die offenbar für die Hinzufügung der Zutaten maßgebend gewesen oder noch eher mit dieser zugleich festgestellt worden ist, erscheint also eine andre, ursprüngliche Versteilung. Nach dieser fängt der dritte Vers mit pûrvasya yút te adrivah an. Während die beiden ersten Verse je 7 achtsilbige Reihen umfassen, enthält der dritte deren nur fünf 1). Immerhin würde die Benennung der Verse als śakvaryah d. h. als 56 silbige (oder Benennung des 56 silbigen Metrums eben nach unsern Versen? s. u.) auch auf Grund dieser Sachlage verständlich sein, wenn sie nicht vielmehr mit der überlieferten Materialverteilung zusammenhängt, die durch die Wiederholungen zweier Padas über 21 Padas verfügt und diese ohne Rücksicht auf die innere Zusammengehörigkeit rein mechanisch drittelt.

Zu dem beschriebenen Grundbestandteil nun kommen Zusätze,

<sup>1)</sup> Proleg. 33 legte ich dem Grundbestandteil der Mahānāmnī-Litanei 7 + 7 + 5 Pādas bei. Keith 260 findet das "hardly borne out by the facts". Die obigen Darlegungen enthalten meine Rechtfertigung.

deren Arrangement nicht nach der ursprünglichen, sondern nach der sekundären Disposition der drei Verse seine Symmetrie aufweist.

Zunächst im Eingang jedes Verses ein Stück im Umfang von ungefähr zwei Pādas, oben mit a bezeichnet, in V. 1 wie V. 2 mit vidāh anfangend¹). Mir scheint, daß damit der Schluß der Verse zusammengehört, den ich darum ebenfalls mit a bezeichnet habe; er schließt sich jedesmal leicht an den Eingang an. In V. 1. 2 umfaßt dieser Schluß je einen Pāda, in V. 3 deren zwei.

Weiter ist in jeden Vers eingeschoben ein fünfsilbiges Stück, jedesmal das Wort  $am\acute{s}\acute{u}h$  enthaltend (b); dies fehlt in der rgvedischen Rezension; in Vers 3 beruht dies Stück auf IX, 62, 4); sodann ein achtsilbiger Pāda (c), bei dem man in V. 1. 2 an Zusammengehörigkeit mit a denken könnte, doch V. 3 schließt diese aus; endlich ein fünfsilbiges Stück (d), jedesmal auf die Worte  $h\acute{t}$   $\acute{s}ahr\acute{u}h$  ausgehend  $^2$ ). —

Was den Inhalt des Ganzen anlangt, so scheint er dem durch das Wort śakvaryaḥ angezeigten Leitmotiv vollkommen zu entsprechen — das betreffende Metrum mag dann wohl seinerseits erst von diesen Versen her den Namen haben —: sowohl im Hauptteil tritt das śak-Motiv hervor (zweimal gleich in den Eingangsworten śikṣā śacīnām pate), wie es auch in den Zufügungen durch das jedesmal wiederholte śakráḥ der d-Stücke vertreten ist ³). Dazu kommen mehrere sich über das Ganze verteilende Synonyma von śakrá-. Wenn es also VII, 33, 4 heißt yác chákvarīṣu bṛhatā ráve-nɨndre śáṣmam ádadhātā Vasiṣṭhāḥ, so paßt das so genau wie möglich zum Inhalt unsrer Verse. Damit daß nach V. 5 desselben Liedes die Verehrer Indras vṛtāsaḥ waren und ihnen der Gott urám u lokām geschaffen hat, könnte das vidā maghavan vidā gātám zusammengehören. Weniger hezeichnend für den Inhalt der śakvaryah ist ihre Erwähnung in X, 71. 11 4). Ich wüßte nicht, warum

<sup>1)</sup> In V. 3 hat dieser Eingang die Worte havämahe jétäram áparäjitam mit dem Hauptstuck von V. 2 gemeinsam. — In V. 1 ist der Eingang metrisch undefinierbar; bei ähnlichen Elementen in den Säman des Aranyagäna findet sich das öfter.

<sup>2)</sup> Zwei von den drei Exemplaren dieses Stückes (evå hi šakráh, vaší hi šakráh) kehren unter den purīsapadāni der Regrezension wieder. Ebenso von den übrigen Zusatzen die Worte vášān ánu und vidá maghavan vidáh.

<sup>3)</sup> Mit dem Motiv der Starkung Indras schließt sich das der Somadarbringung (nur in den Zusatzteilen: das amśúh der b-Stucke, dann piba mátsva) leicht zusammen. Wie das Ganze dann gerade zum Regenzauber geworden ist (s. meine Religion des Veda 420 ff.), weiß ich so wenig wie Keith 263 A. 9 aufzuklären

<sup>4)</sup> Doch geht aus diesem Verse deutlich hervor, daß sie als Sāmantext zu

diese Äußerungen des Rv., die beide den späteren Teilen der Sammlung zugehören, nicht in der Tat auf unsre Verse - wenigstens deren Grundbestandteilen nach - bezogen werden können 1). Daß die jüngeren vedischen Samhitas von diesen wissen, steht fest. Ihr Text selbst trägt zwar keine Merkmale höchsten Altertums. älter aber als iene Verse des Rv. kann er sehr wohl sein. Er trifft zwar in ziemlich vielen Fällen mit rgvedischen Parallelen sie hier zu verzeichnen unterlasse ich - mehr oder minder genau zusammen. Aber von wie vielen rgvedischen Hymnen läßt sich dasselbe sagen, und keineswegs steht fest, daß unser Text der entlehnende Teil sein muß2). Eher machen den Eindruck iunger Herkunft die Zusatzteile, und sie mögen in der Tat jünger sein (man vergleiche dem svar namsúh VS. XVIII, 50; Sat. Br. IX. 4. 2. 19 ff.: TS. V, 7, 5, 2). Streng erweisbar ist das natürlich nicht. In keinem Fall aber folgt daraus etwas gegen das Alter der Grundbestandteile. —

Schließlich wenige Bemerkungen zu Einzelheiten.

- 1. vida offenbar, worauf rgvedische Parallelen deuten = vidah. Dem entspricht auch die Schreibung im sämavedischen Gäna (Sv. vol. II p. 371 Bibl. Ind.) und bei Śāńkh. Śr. XVII, 12, 5. Nicht zu da + vi, was Keith als möglich in Betracht zieht: gerade neben gatii- ist ja vid- häufig; vgl. gatuvid-; auch berücksichtige man den Akzent. rnjise: wegen der vorangehenden Vokative entscheidet der Akzent nicht, ob Infinitiv oder Vb. finitum; ich finde keine Entscheidung.
- 2. rāyé Sv. indro vide m. E. nicht "Indra finds all" (Keith), sondern "er wird als Indra erfunden", wofern nicht vidé zu betonen und Zugehörigkeit zum Relativsatz anzunehmen ist (yáḥ śáviṣṭhaḥ . . . indro vidé, tám u stuṣe). Für stuṣe stuhi Sv. d hier

verstehen sind. Dazu stimmt auch das brhatű rávena von VII, 33, 4, ferner die für Sāmantexte typische Dreizahl der Verse. Auch das spätere Ritual erweckt den Eindruck, daß es sich an erster Stelle um einen Sāmantext handelt; für die rgvedischen Liturgen scheint er eben insofern in Betracht gekommen zu sein, als es diesen überhaupt vielfach oblag, die Texte der von den Udgätäras gesungenen Sāman ihrerseits zu rezitieren.

<sup>1)</sup> Allerdings weiß ich nicht, wie der Widerspruch zwischen der so sich ergebenden Autorschaft der Vasisthas und der von der Khila Anukramanī angenommenen des Viśvāmitra (vgl. schon Ārṣeya Br. p. 77 ed. Burnell; Jaim. Gṛhya I, 17) zu beurteilen ist.

<sup>2)</sup> Auch das mit I, 30, 6 uhereinstimmende sám anyésu bravāvahai braucht nicht unbedingt dorther entnommen zu sein. Gegenuher den Bemerkungen von Keith 261 verweise ich auf meine Note zu dem Rgvers.

und in V. 3 oben nach Sv. gegeben; Rv. stellt beides um. — Ist chandá (Rv.) oder chánda (Sv.) richtig?

3. Evident richtig ist sridhah (Rv.), nicht das offenbar aus dem Vorangehenden mechanisch wiederholte dvisah (Sv.). Vgl. Rv. VIII. 79, 9: X, 126, 5. — Ob tán oder tám, kann natürlich nur die Auffassung des Zusammenhangs entscheiden. — návyam "praiseworthy" (Keith 263 A. 7) scheint mir abzulehnen, vgl. meine Note zu VII. 18, 5: Gegensatz zu pūrvasya sowie zu sányase (s. sogleich) liegt vor. — Daß sányase zu lesen ist (so Fortunatov und der Jaiminīvatext. s. Caland, Jaim. Samh. 60 [sanyase]; auch die Tübinger Hss. bei Goldschmidt Monatsber, der Berl. Akad. 1868,245, [dort sanyáse betont]), nicht sámnyase (wobei die indischen Kommentatoren und Keith an Wzl. as- mit sam und ni denken), geht aus Rv. III, 31, 19; VIII, 24, 26; 67, 18 hervor, welche Stellen schon Fortunatov herangezogen, freilich schwerlich richtig erklärt hat. In der stehenden Wendung návyam sányase ist von beiden Worten nicht mit völliger Gewißheit zu entscheiden. ob sie Masc. oder Neutr. sind. Für wahrscheinlich halte ich, von Geldners Glossar abweichend, folgende Auffassungen. III, 31, 19: ich mache durch meine Anbetung den alten Gott neu (návyam) für die alte Tat (súnyase): d. h. damit diese sich erneuere, wiederhole. VIII, 24, 26: wir gehen dich den Neuen (d. h. erneut sich Betätigenden) an für die alte Tat (damit du diese auch jetzt wieder tun mögest). VIII, 67, 18 dagegen mit neutralem návyam, doch auch wohl, scheint mir, mit neutralem súnyase wie an den andern Stellen: diese neue Tat (wird) uns (zuteil) zum Zweck des Alten - d. h. damit die alte Tat fortwirke, sich erneuere. Da an unsrer Stelle, wie schon bemerkt. schwerlich der Überlieferung Entscheidung zwischen tán (= túd) und tám zu entnehmen ist, wird ungewiß bleiben, ob gemeint ist: "(ist) diese (Tat) nunmehr neu für die alte" (d. h. zum Zwecke der Erneuerung der alten) oder: "(rufen wir) diesen neuen jetzt (an) für die alte Tat" (d. h. damit er seine alte Tat wiederhole) -- weiter dann: .o Hervorragender unter dem Volk, Vrtratöter. Unter den andern wollen (eben) wir mit einander reden 1)". -

Die Stellung der Mahänämnīverse im Āraṇyaka führt uns nun weiter dazu, das Wesen der Āraṇyakatexte im Ganzen zu untersuchen.

<sup>1)</sup> Vgl. Rv. I, 30, 6. Nach dieser Stelle halte ich sam aryesu bravāvahai (Sv.) für Korruptel, sam aryesu stavāmahe (Jaim. Samh.) für verfehlten Besserungsversuch. Daß tán návyam von sám bro abhangt ("wollen wir über dies Neue... uns besprechen"), ist kaum wahrscheinlich.

# 9. Āraņyaka.

Zu den merkwürdig zäh sich im Dasein behauptenden Legenden auf dem Gebiet der vedischen Literatur- und Religionsgeschichte gehört die von der Bestimmung der Aranyakatexte für das Lebensstadium (āśrama) der Waldeinsiedler. Schon vor Jahrzehnten versuchte ich (Prolegomena 291) den Irrtum zu beseitigen. Vielleicht ist es Schuld der Knappheit meiner Bemerkungen, daß der Erfolg recht unvollständig war. Deussen erklärte es als die "ursprüngliche (wiewohl nicht streng durchgeführte) Bestimmung" der Aranvaka. "für das Leben im Walde (aranyam), welchem der Brahmane im Greisenalter obliegen soll, einen Ersatz für den, wenn nicht ganz wegfallenden, so doch wesentlich beschränkten Kultus zu bieten"1). Und wenn derselbe Gelehrte dann einmal in einer späteren Äußerung sich etwas schwankender ausdrückte<sup>2</sup>), lenkte er hinterher doch wieder 3) mit ziemlicher Bestimmtheit in die alte Bahn zurück und sprach von der "vorwiegenden Bestimmung [der Aranyakas], dem Vanaprastha einen Ersatz für die meist nicht mehr ausführbaren Opferhandlungen zu bieten". Ebenso schloß auch Winternitz<sup>4</sup>) die Genesis der Aranyakas an das System der vier Lebensstufen an und erklärte sie als im Walde von den Vänaprasthas zu studierende Texte 5), und in gleichem Sinn sprach sich der so kundige Oltramare<sup>6</sup>) aus. Zutreffender urteilte Keith7), der jene Ansicht als "far-fetched" zurückwies8). Doch auch seinen Satz, daß "the Aranyaka seems originally to have existed to give secret explanations of the ritual" kann ich nicht ohne Reserve annehmen, wie ich ihm auch nicht in der Konzession an die entgegenstehende Ansicht folgen kann, daß diese sich auf ein Zeugnis Sāyaṇas berufen dürfe. Eine etwas eingehendere Besprechung der Frage wird am Platz sein, da einige nicht unwichtige literaturgeschichtliche und religionsgeschichtliche Gesichtspunkte hier in Betracht kommen.

<sup>1)</sup> Allg. Geschichte der Philosophie I, 1, 68,

<sup>2)</sup> Daselbst I, 2, 4.

<sup>3)</sup> Daselbst I, 2, 109.

<sup>4)</sup> Gesch. der ind. Litteratur 1, 202.

<sup>5)</sup> Dazu dann freilich noch die Bemerkung: "Moglich ist es ja, daß auch der Unterricht in diesen Texten im Walde stattfand" — ein Muster unbestimmter Ausdrucksweise, wo sich in der Tat vollkommen bestimmt reden laßt.

<sup>6)</sup> L'histoire des idées théosophiques dans l'Inde I, 63.

<sup>7)</sup> The Aitareya Aranyaka 15 f.

<sup>8)</sup> Siehe auch, speziell hinsichtlich einiger Sämantexte, die treffende Außerung von Caland, Jaiminīya Samhitā p. 10 (vgl. H.O., GGA, 1908, 722 f.).

Wir überblicken zuerst die hauptsächlicheren vedischen Zeugnisse über die Beziehung der Aranyakas zum Walde. Sodann fragen wir, was deren eigner Inhalt in dieser Hinsicht ergibt.

Für den Rgveda stelle ich das recht eingehende Zeugnis des Sānkhāvana Grhva (VI, vgl. auch II, 11 f.) voran. Der Autor erklärt die Ordnungen svädhyäyäranyakasya darstellen zu wollen (VI. 1, 1), wobei der Ausdruck svādhyāya- uns nicht irre führen darf: in der Tat ist, wie in der ganzen Darstellung Sankhayanas beständig hervortritt, von der Unterweisung des Schülers durch den Lehrer die Rede 1). Von Texten, um deren Vortrag es sich handelt, werden die śakvaryah genannt, ferner das mahāvratam, die upanisadah, die samhitah, der mantha-: von diesen sind die śakvaryah nicht in das Śankhāvana Āranvaka aufgenommen, wohl aber in das der Aitareyaschule; die folgenden vier Texte machen, entsprechend der Reihenfolge, in der das Sütra sie nennt, den Hauptteil des Śāńkh. Araņyaka aus (Mahāvrata dort Buch I-II; Upanisad: III-VI; Samhitah: VII-VIII; Mantha: IX). Diese Texte nun werden im Grhyasütra als "Geheimlehre" (rahasyam II, 11, 13) bezeichnet, deren Studium auf das des samyor barhaspatyanta- veda-2) folgen kann. Fasten des Schülers im Walde geht voraus (II, 12, 6). Dann geht der Lehrer aus dem Dorf (II. 12, 9) gegen Nordosten (dort § 11; VI, 2, 1) hinaus; dort findet unter Beobachtung von Observanzen, welche die besondere Heiligkeit der betreffenden Lehren charakterisieren, die Unterweisung statt. Für diese sind die grāmādhyayanānantarhitāny ahāni (VI, 1, 8, vgl. Manu IV. 123) verboten. Deutlich wird hier also zwischen dem Studium der gewöhnlichen Vedatexte im Dorf und dem des Aranyaka im Walde geschieden. Von Beziehung des letzteren auf Waldeinsiedler aber ist nicht die Rede. Wer es studiert, ist als im Dorf wohnend gedacht, aus dem er nur zeitweilig eben für diesen Zweck in den Wald hinausgeht.

Ein ähnliches Bild gibt Āśvalāyana Śraut. VIII, 14. Dort wird von den Mahānāmnī (§ 2) und den "zwei" (folgenden Lehrpensen, § 19) gesprochen, d.h., wie der Kommentar unzweifelhaft richtig erklärt, Mahāvrata und Upaniṣad. Auch hier begegnet das bahir grāmāt (§ 3), aber nicht die leiseste Hindeutung auf Vānaprasthawesen.

<sup>1)</sup> Daß von svādhyāya- gesprochen wird, erklart sich wohl hinreichend aus II, 12, 14 und Aśvalāyana Śraut. VIII, 14, 19.

<sup>2)</sup> Über das tac cham yor ā vṛṇāmahe als Schlußvers des Rv. in der Vāṣkala-sākhā s. meine Prolegomena 495.

Die beiden Aranyaka der Aitareva- und Śankhavanaschule beschäftigen sich mehrfach mit der Frage, wem die betreffenden Texte zugänglich sein sollen. Wiederholt begegnet die Bestimmung, daß sie nur einem Schüler mitzuteilen sind, der ein Jahr in der Schülerschaft zugebracht hat 1), oder auch dem eignen Sohn (Sankh. Ar. VIII, 11; XIII; Ait. Ar. III, 2, 6). Das Ait. Ar. (V, 3, 3) spricht besonders genau darüber, wer das Mahāvrata lernen darf. Da müßte sich, wäre die hier von mir bekämpfte Auffassung richtig, doch irgend eine Hindeutung auf ein ausschließliches oder überwiegendes Anrecht des Vanaprastha finden<sup>2</sup>). Nach Keiths Übersetzung aber wird geradezu im Gegenteil gesagt "not to ... a man in the third stage of life": und wenn auch diese Übersetzung des na trtīve, wie ich glaube, in Zweifel gezogen werden muß3), ist doch der Sache nach Alleinberechtigung oder auch nur Bevorzugung des Vanaprastha - falls dieser Begriff für die Zeit des betreffenden Textes überhaupt anwendbar ist - schon dadurch ausgeschlossen, daß gesagt wird, ohne das Studium des Mahāvrata könne man nicht Snātaka werden 4).

Aus der Literatur der Yajurveden hebe ich — neben Taitt. Ār. I, 32 — hervor die Auseinandersetzungen Āpastambas (Śr. XV, 20, 1 ff.), des Baudhāyana (Śr. IX, 19), des Bhāradvāja (Gṛḥya III, 6), und des Mānavaśrautasūtra (IV, 7, 1 ff.) über das, was diese Texte avāntaradīkṣā nennen: nach Art der über das anfängliche Maß weiter gesteigerten Dīkṣā beim Somaopfer (Caland-Henry 66) eine gesteigerte, auf das Studium des Pravargya bezügliche Observanz inmitten der allgemeinen Observanz des Vedastudiums. Da begegnen die Ausdrücke āraṇyaṃ svādhyāyam, rahasyam; es ist die Rede vom Hinausgehen aus dem Dorf (prācīm udīcīṃ vā diśam upaniṣkramya; uttarato grāmasya purastād vā) und Zurückkehren dorthin (astamite grāmam prapādayati), von Trennung des draußen zu übenden Studiums des Pravargya und anderm in das Dorf ge-

<sup>1)</sup> Gemeint ist wohl: in der speziellen Bewerbung um die Kunde des eben in Frage kommenden Textes.

<sup>2)</sup> Ahnliches gilt von Manu II, 165. Man beachte auch Gautama Dharm. VIII, 15.

<sup>3)</sup> Der Text lautet na vatse ca na trtīya iti. Ich verstehe: nicht bei einem Kalbe noch einem Dritten (voran geht eka ekasmai prabrūyād iti ha smāha Jātū-karnyah). Ware davon die Rede, wem es nicht vorgetragen werden darf, erwartete man den Dativ. vatsa- wird "Kalb" sein: vgl Apast. Śr. XV. 20, S. Bei trtīya- hatte ich an "Eunuch" gedacht (vgl. tṛtīyaprakṛti-), doch liegt das eben Vorgeschlagene wohl naher.

<sup>4)</sup> Vgl Stenzler, Açvalâyana's Hausregel 52.

hörendem Vedastudium (na pravaryyāyopaniṣkramyāpraviśyānyad adhī-yīta, Ap. XV, 21, 15; ganz ähnlich Baudh. IX. 20 am Ende). Das alles schließt offenbar den Gedanken an Vānaprasthas aus. Vielmehr steht es dem leitenden Motiv nach auf einer Linie damit, wenn es beim Rudratieropfer heißt aupāsanam aranyam hṛtvā etc.; naitasya paśor grāmam haranti (Pārask. III, 8, 3, 14).

Zum selben Ergebnis führen die Vorschriften der Sāmavedaliteratur. Ich hebe hervor aranye tisthet ... aranye gnim upasamādhāya; ... pratyetyācāryam sapariṣatkam bhojayet Gobhila III, 2, 38 f. 52; aranyam gatvā ... tisra stotriyā (der Mahānāmnīs) upagā[pa]yet Jaim. Grhya I, 17, wo es dann (I, 19) weiter heißt: vedam adhātya vratāni caritvā brāhmanas snāsyan etc.: also das Studium der Āranyakalehren gehört, wie wir auch hier wieder sehen, dem ersten Lebensstadium an, auf welches das Grhasthaleben erst noch zu folgen hat.

Durchweg spielt in diesen Vorstellungen und Ordnungen der Begriff des vrata- eine hervortretende Rolle<sup>1</sup>): der oft durch längere Zeit sich hinziehenden Observanzen. durch die sich reinigt und mit mystischen Kräften erfüllt. wer eine bestimmte Lehre in sich aufzunehmen verlangt<sup>2</sup>): etad äranyakam sarvam nävrati śrotum arhati, sagt Sāyaṇa (Einl. zum Komm. des Taitt. År. <sup>3</sup>)). Verhüllen des Hauptes, Augenschließen, Waschungen kennzeichnen, daß man sich besonderen Gefahren gegenüberstehend fühlt. Die Scheu vor diesen Gefahren und andrerseits die Sorge, den übergroßen geistigen Besitz nicht an Unberufene gelangen zu lassen: diese beiden Motive vermischen sich mit einander und geben dem Geheimunterricht seinen eigenartigen Charakter. —

Nach den Zeugnissen über die Weise, wie die Aranyakas studiert werden, soll jetzt der Inhalt einiger unter diesen Texten

<sup>1)</sup> Es ist kaum notig dafur Zitate zu geben. Verweisung auf Hillebrandt Rit.litt. 56 f. genugt.

<sup>2)</sup> An sich braucht zum vrata- keine Geheimlehre in Gestalt eines Aranyaka zu gehoren; auch mit dem Vedakursus des Dorfs ist ein vrata- verbunden. Doch die Geheimlehren haben ihre eignen speziellen vrata-. Nur im Vorubergehen sei daran erinnert, daß die Verbindung der Kenntnis und des Vortrags gewisser Texte mit bestimmten Observanzen weit davon entfernt ist auf Indien beschrankt zu sein. Satze, wie sie Brugsch (Rel. und Myth. der alten Agypter 19) aus dem Totenbuch mitteilt, könnten einem indischen Ritualhandbuch entnommen sein: "Der, welcher dieses Kapitel hersagt, wasche und reinige sich. Er nahe keinem Weibe und esse weder von einem Tiere der Herde noch von einem Fische". Natürlich kann dies Thema hier nicht weiter verfolgt werden

<sup>3) =</sup> Kāndānukrama der Atrevischule, Ind. Studien XII, 355.

überblickt werden 1). Es handelt sich für uns hauptsächlich darum, die Eigentümlichkeiten des Inhalts näher zu beobachten, welche die den Āraṇyakas zukommende Absonderung vom gewöhnlichen Lernpensum bedingt haben, woneben dann, wie die Gelegenheit dazu führt, einige andre die Āraṇyakas betreffende Fragen beiläufig berührt werden mögen.

Im Āraņyakapensum des Rgveda nimmt die Hauptstelle die Mahāvratalitanei ein, die im Āitareya Āraṇyaka zuerst in Brāhmaṇaform, an späterer Stelle in Sūtraform²) besprochen wird. Wenn der Hotar auf einer Schaukel sitzend diese Litanei vorträgt, bildet sie ein Äquivalent aller Rgverse, wie die zugehörigen Sāmangesänge Äquivalent aller Sāman sind (Sat. Br. X, 1, 1, 5). Zugunsten eines Andern soll man die Litanei nicht vortragen. Es ist klar, daß diesem besonders komplizierten Prunkstück der Hotarkunst exzeptionelle Macht und Heiligkeit beigelegt wurde. Dies Kunstwerk der liturgischen Technik aber war dazu bestimmt eine besondere Stelle innerhalb eines größeren, im Übrigen keinen Geheimcharakter tragenden Ritenkomplexes (des Gavāmayana) auszufüllen, der mit Vānaprasthatum schlechterdings nichts zu tun hatte.

Weiter die Mahānāmnīverse (oben S. 375 ff.). Wieder ein besonders kompliziertes und in dieser Kompliziertheit höchste mystische Kräfte entwickelndes rituelles Gebilde. Dafür sind bezeichnend die dazugehörigen Observanzen besonders in der für die Sāmavedaform vorgeschriebenen Gestalt (Gobhila III, 2), auch das Wort der Mütter an die Säuglinge "ei, ihr Söhnchen, laßt es euch gelingen das Śakvarīgelübde zu Ende zu führen!" (ebendas.). Hier ist ebenfalls klar, daß der Wald nur für das Lernen des Textes die Szenerie bildet; im Übrigen findet dieser rituelle Verwendung an einer bestimmten Stelle von Opfern, die zum Wald und Einsiedlerwesen außer jeder Beziehung stehen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Es scheint hinreichend, die Betrachtung auf Hauptsachlicheres zu beschränken ohne Vollständigkeit zu erstreben. So sind namentlich viele Teile des Taittirīya Āranyaka beiseite gelassen.

<sup>2)</sup> Im Sütra der Sänkhäyanaschule bildet der entsprechende Abschnitt nur scheinbar einen Teil des großen Srautasütra. In der Tat hat er auch hier Aranyakacharakter. Vgl. Hillebrandt, Rituallitt. 25: Keith, JRAS. 1907, 410 f.; Ait. Ar. Introd. 30.

<sup>3)</sup> Am funften Tage des Prsthyasadaha. Diese unansehnlich und zufällig aussehende Verwendung beruht darauf, daß den einzelnen Tagen die Sāman nach herkömmlicher Reihenfolge (Rathamtara, Brhat etc.) entsprechen; auf den fünften fallt das Sākvaram.

Von wesentlicheren Aranyakabestandteilen des Rgveda bleiben noch die grammatisch-mystischen Spekulationen der Samhitäh und die Upanisad übrig. Hätten wir es allein mit der letzteren zu tun, möchte die Beziehung auf Waldeinsiedler einleuchtend scheinen. In der Tat aber kann eine Auffassung nicht zutreffen, die zu den vorher aufgeführten Bestandteilen der Aranyaka schlechterdings nicht paßt 1). —

Unter den Aranyakatexten des Yajurveda hebt sich zuvörderst die Behandlung des heißen Milchopfers Pravargya hervor, das ich als einen Sonnenzauber zu erweisen versucht habe<sup>2</sup>). Zahlreiche Äußerungen betonen die Gefährlichkeit der ihm innewohnenden Mächte. Wer den Pravargya zu früh vollzieht, dessen Leben, Haus und Hof verbrennt jener (Sat. Br. XIV, 2, 2, 45). Wenn der Glutkessel beiseite gesetzt werden soll, darf man ihn nicht auf die Erde oder ins Wasser setzen, damit seine Hitze nicht in diese Elemente eingehe; man setzt ihn auf eine Insel: die ist kein Wasser, aber das Wasser umfließt sie und schützt die umgebende Erde vor der Glut (das. 3, 1, 14). Der Anblick des heiligen Objekts bedroht mit Blindheit, eine Frau mit "Verbrennung" der Nachkommenschaft (Taitt. Ar. V, 3, 7; 6, 12). Eine Menge mit dem Textstudium verbundener Observanzen, eine dem Vortrag vorangehende und folgende "Beschwichtigungszeremonie" kennzeichnet die gefährliche Heiligkeit des Textes (Sat. Br. XIV, 1, 1, 26 ff.; Apastamba Śraut. XV, 20, 2; 21, 3 etc.).

Es ist nun für die Charakteristik des Wesens der Aranyakas von Bedeutung, daß zusammen mit den Mantras des Pravargya einige Sprüche erscheinen, die mit diesem Ritus offenbar von Hause aus nichts zu tun haben.

In Vs. folgen auf den letzten Pravargyaspruch (XXXIX, 6) bis zum Ende des Adhyāya noch sieben Sprüche oder Spruchgruppen (7—13). Der erste Spruch (ugraś ca bhīmaś ca etc.) führt den Namen Vimukha (Kāty. Śr. XVIII, 4, 24; XX, 8, 5; Pārask. II, 15, 6); er enthält sieben Namen des Maruts. Nun finden sich Vs. XVII, 80—85 sechs ganz ebensolche Reihen von je sieben Marutnamen. Sie gehören evident mit dem Vimukha zusammen und ergeben mit ihm die solenne Zahl von sieben mal sieben (in sieben gana- geordneten) Maruts<sup>3</sup>). Die sieben Reihen zusammen, an

Ich komme auf die Einfugung der Upanisaden in die Aranyakas unten S. 398 f. eingehender zurück.

<sup>2)</sup> Religion des Veda 447 f.

<sup>3)</sup> Weber druckt geradezu hinter XVII, 85 den Text des Vimukha ab; das

letzter Stelle die des Vimukha, werden im Ritual der Agnischichtung verwandt (Kātv. Śr. XVIII, 4, 23. 24; Weber, vgl. S. 387 A. 3). Das Satapatha Br., das den Ritus eingehend bespricht, bezeichnet die letzte Spende wiederholt als aranye 'nūcya- (IX, 3, 1, 12. 24: vgl. Kath. XXI. 10; Maitr. S. III, 3, 10; Taitt. Br. I, 7, 7, 3). Es bemerkt dort so 'ranye 'nūcyo bhavati, bahu hi vācā ghoram nigacchati; tira ica tad yad aranyam; und es setzt diese Spende in symbolische Beziehung zu den Menschen, welche ripratarah sapanatara ahanasya-Auch im Grhyaritual begegnet eine Marutverehvāditarāh sind. rung mit diesen sieben Sprüchen; den letzten - eben den Vimukha — spricht man "in Gedanken" (manasā; Pāraskara II, 15, 6.7). In alldem zeigt sich auf das deutlichste, wie ein von Natur eine Einheit bildender siebenteiliger Text für den Zweck des Studiums auf den Veda des Dorfs und auf den des Waldes verteilt Die Gefährliches, Unheimliches enthaltende Partie ist dem Waldstudium überwiesen 1). Schon das Brāhmaņa weiß davon, wie wir eben gesehen haben. Bei der Vollziehung des Ritus findet diese Zerlegung nicht statt; es ist nicht die Rede davon, daß man, um die eine der sieben Spenden zu vollziehen, in den Wald hinausginge, sondern alle sieben folgen unmittelbar auf einander 2). Daß das alles mit Vanaprasthas oder mit einem diesen für den gewöhnlichen Kult gebotenen Ersatz schlechterdings nichts zu tun hat, sondern auf einem Motiv vollkommen andrer Art beruht, ist absolut klar 3).

aber ist gegen die handschriftliche Überlieferung. Vgl. zu allem Ind. Stud. XIII, 282 und meine Note zu Rv. VIII, 96, 8

<sup>1)</sup> Aus demselben Grund wird der Spruch auch vimukha- heißen. Wurde er mit abgewandtem Antlitz vorgetragen, damit man die durch ihn heraufbeschworenen furchtbaren Gestalten nicht sahe?

<sup>2)</sup> Die Überlieferung laßt das für diesen wie für die andern entsprechenden Fälle mit Sicherheit erkennen. Vgl. Apastamba Sraut. XVII, 16, 14 ff.: XVIII, 12, 12: XX, 21, 10.

<sup>3)</sup> Hillebrandt (Ved. Myth. III, 319) spricht von Kātyāyanas Vorschrift "vimukhenāranye 'nūcyam, aus der eine den Manen, Rudra oder Damonen ahnliche
Stellung der Maruts bei diesem Opfer erkennbar wird"; wozu er bemerkt: "anūcya
ist der Name des Purodāśa: Mahīdhara zu [Vs] XXXIX, 7". Er versteht das
Sūtra als "bei einer Marutspende gegebene Vorschrift, den begleitenden Spruch
im Walde "mit abgewendetem Gesicht herzusagen" (Ved. Myth., kleine Ausg. 104).
In Wahrheit heißt der Purodāśa nicht anūcya-, sondern aranye 'nūcya-; dies (oder
aranye 'nuvākya-) ist stehende haufige Verbindung. Daß vimukha- technischer
Name des Spruchs ist, wird bei H.s Paraphrase verkannt. Vor allem aber wird
die Bedeutung der in der ganzen rituellen Situation liegenden Tatsache überschen, daß beim rimukha-Spruch eben nur eine Seite des Marutwesens in Frage
kommt; neben diesem Aranyakaspruch stehen sechs andre, die mit dem Wald

Wir bringen den Überblick über die an den Pravargvateil des weißen Yv. angeschlossenen Sprüche zu Ende.

Nach dem "Vimukha" folgt die Spruchreihe (Vs. XXXIX. 8-13) agnim hrdayena, asanim hrdayāgrena: zuerst immer eine Gottheit und ein Körperteil, dann Formeln von der Form scähä lohitāya, śuce svāhā u. dgl. Die Bedeutung des Ganzen geht hervor aus Regeln des Kātyāyana (XX. 8, 4.5), die dem Robopferritual zugehören: deratāśvāngebhyo juhoty amuşmai svāheti pratidevatam śādaprabhrtitvagantebhyah. vimukhāc ca parebhyah. Damit wird auf die Formeln des Roßopferabschnitts hingewiesen, die ganz in gleicher Weise wie die eben erwähnten. immer Gottheiten und Körperteile des Rosses an einander reihen: Vs. XXV, 1-9; nach diesen soll beopfert werden "was nach dem Vimukha kommt", also eben XXXIX, 8 f.; wir sehen, wie der Sūtraautor die im Aranyakateil der Samhitā vorliegende Anordnung kennt und beachtet 1). Hier kehrt also genau wie im vorigen Fall eine für den Zweck des Studiums vorgenommene Auseinanderschneidung von Sprüchen wieder, die ihrer Natur und rituellen Verwendung nach eine Einheit bilden. Auch bei diesem Ritus unterläßt das Satapatha Br. (XIII. 3, 4, 1) nicht die aranye 'nūcyān als solche her-Wie bei den Marutsprüchen ist die Unheimlichvorzuheben. keit. Gefährlichkeit der betreffenden Wesenheiten das entscheidende Moment für ihre Absonderung<sup>2</sup>). — Es ist vollkommen evident, daß alles - die Materialien von Vs. XXV wie die des Aranyakabuches XXXIX — demselben Opferritual angehört und wir es nirgends mit Produktionen zu tun haben, die für das opferlose Leben von Waldeinsiedlern bestimmt wären: es ist eben nur aus Gründen der mit dem vedischen Unterrichtswesen verbundenen Superstitionen ein Teil dieses Lernstoffs vom Übrigen

nichts zu tun haben. Wir werden weiter sehen, daß es auch für Agni Waldspruche ahnlicher Art gab, auf die gefahrlichen oder unheimlichen Seiten seines Wesens bezuglich und anderweitige Sprüche erganzend, die von seinen freundlichen Eigenschaften redeten. Werden wir daraus nun für Agni entnehmen, was hier für die Maruts entnommen werden soll: Zusammenhang mit den Manen? — Dies ein weiterer Versuch, zu dem schon oben S. 224 berührten Problem der Maruts und Manen einen Beitrag zu liefern.

<sup>1)</sup> Weiteres über dies Arrangement s. bei Eggeling SBE. XLIV, 336 f., dessen Annahme, daß unter den aranye 'nūcya- auch Vs. XXV, 24—39 einbegriffen sei, entschieden irrig ist.

<sup>2)</sup> Die Rudranamen treten auf, dazu aśani-; nachher śuc-, yama-, mṛtyuetc. Vielleicht hat auch die Nennung des Herzens (des Opfertiers) derartigen Charakter, vgl. meine Religion des Veda 345 A. 2.

abgesondert. der sich, sobald man die Stelle entdeckt hat, an die er hingehört, auf das genaueste passend dort einfügt.

Der ganze im Walde zu studierende Abschnitt der Vaj. Samhitā (XXXVI—XXXIX; von der Upaniṣad XL sehe ich hier ab), der flüchtig betrachtet es mit dem Pravargya zu tun hat, stellt sich also schließlich heraus als drei dem Umfang nach freilich sehr verschiedene Geheimdoktrinen umfassend: zunächst in seiner Hauptmasse den Pravargya als eine zum Somaritual sich fügende Geheimlehre, weiter Geheimsprüche oder genauer die geheimen Teile größerer Spruchreihen für eine bestimmte Stelle der Agniciti und eine solche des Asvamedha — die drei Teile vielleicht nicht zufällig in einer Reihenfolge, die der sonst geltenden Folge der Riten entspricht. —

Wir kehren noch einmal zu den besprochenen schreckensvollen Namen der Maruts zurück und beschäftigen uns mit ihrem Auftreten in der Taittirīyaschule; es scheint, daß sich hier im Vorbeigehen die Spureines Vorgangs aufdecken läßt, der für den Aufbau dieses Āraṇyaka charakteristisch ist.

Das Taittirīya Āraņyaka gibt die Mantras des Pravargya in seinem vierten Buch, die zugehörige Brāhmaņaerörterung im fünften: beides in scharfer Sonderung unter einander, im Widerspruch zu verbreiteten, längst von mir¹) bekämpften Vorstellungen über die Vermischung von Mantras und Brāhmaņa als Charakteristikum der schwarzen Yajurveden. Mitten unter diesen Mantras nun stehen die Marutnamen samt einigem Gleichartigem (IV, 22—27). So stimmen inbezug auf deren Verbindung mit den Pravargyamaterialien die Taittirīyas und Vājasaneyin überein. Aber im Widerspruch mit dem zu Erwartenden geht bei jenen hinter den Marutnamen die Behandlung des Pravargya weiter fort. Sind jene also von den Taittirīyas in das Pravargyamaterial einbezogen? Und kann von hier aus gegen die eben entwickelte Auffassung des Sachverhalts in Vs. ein Bedenken erhoben werden?

Nähere Prüfung nun ergibt folgendes.

Die Mantras in Buch IV begleiten zunächst den ganzen Ritus des Pravargya von Anfang bis Ende; dann folgen die Expiationen für dabei vorkommende Unfälle und Ähnliches. Auch unabhängig vom Kommentar sind wir mit Hilfe von Apastamba imstande, den Zusammenhang, in den jeder Mantra gehört, festzustellen. Die IV, 13 anhebenden Präyascitta werden der Folge des Textes entsprechend von Apastamba Sr. XV, 17, 1 ff. behandelt; so bis

<sup>1)</sup> Prolegomena 294 ff.

IV, 20, worüber Apastamba in XV, 17, 6-12 spricht. IV, 21 wird behandelt in Ap. XV, 18, 17 dadhigharman bhakşayanti bhur bhurah suvar ity anuvākena: also nicht mehr der eigentliche Pravargya. sondern der beim Mittagssavana ihm entsprechende Ritus des Dadhigharma (vgl. Apast. XIII, 4, 4; Caland-Henry, L'Agnistoma 283). Nun folgen die uns interessierenden Abschnitte IV, 22-27, zuerst zwei mit Aufzählung von Agnis ghorās tunuvah, dann zwei mit Marutnamen und zwei anderweitige. Wie nun Apastamba nach der Reihenfolge des Mantratextes an diese Stelle kommt, bemerkt er (XV, 19, 1): vyākhyātā ghorās tanvo 'ranye 'nuvākyo gaņu uttarau cānuvākau. Er bezieht also diese sechs Abschnitte nicht auf den umgebenden Zusammenhang des Pravargya, sondern beruft sich auf anderweitig Gesagtes: wie der Kommentar fraglos zutreffend erklärt, ist bei den Agninamen an Apast. V, 15, 3. 4 gedacht (Ritual des Agnyādheya), bei den Marutnamen an XVII, 16, 16 (Agniciti) und XVIII, 12, 12 (Rājasūya), bei den beiden übrigen Abschnitten an XVII, 17, 7 (wieder Agniciti) und an XIV, 14, 1 (Caturhotrritual) 1). Nach dieser abschweifenden Verweisung auf andere rituelle Gebiete kehrt Apastamba dann zum Pravargya zurück und bespricht in XV, 19, 2 ff. diejenigen Prayaścitta, deren Texte das Āranyaka in IV, 28 ff. gibt 2).

Der Hergang, der zu dieser abnormen Anordnung der Mantras und entsprechend der Darstellung Apastambas geführt hat, scheint mir klar. Ursprünglich reichte im Aranyaka der Pravargya nur bis IV, 21: da wurde im letzten Abschnitt, hinter den Prāyaścitta. anhangsweise der Dadhigharma behandelt, dieser dem Pravargya eng verwandte, in seinem Eintreten von dessen fakultativem Ein-

<sup>1)</sup> Der Charakter der Furchtbarkeit oder Unheimlichkeit, den wir nach dem bisher Entwickelten als fur die Aufnahme in das Aranyaka entscheidend in diesen Texten von Taitt. Ar. IV, 22—27 erwarten müssen, wohnt ihnen allen in der Tat bei. Fur die beiden Agniabschnitte besagt das schon das Schlagwort ghorās tanuvah; daneben stehende günstige Erscheinungsformen des Agni sind nicht im Aranyaka sondern bei Apast. Sr. V, 15, 2 benannt, so daß wir hier wieder (vgl. oben S. 387 f.) das zusammengehörige Material sich je nach Furchtbarkeit oder Günstigkeit auf das Aranyaka und einen andern Text verteilen sehen. Von der Furchtbarkeit der im Aranyaka aufgeführten Marutnamen war schon oben die Rede. Es folgt im Ar. ein verderbenbringender Ritus gegen einen Feind: endlich die vācah krūrāni.

<sup>2)</sup> Lehrreich ist hier auch die Vergleichung des in nur wenigen Hss. enthaltenen, offenbar nachtraglich zugefügten Kapitels Baudhäyana Sraut. IX, 18. Wie inmitten der Darstellung des Pravargyarituals die Agninamen u. s. w. vollkommen in der Luft stehen und den Darsteller in Verlegenheit bringen, tritt da höchst deutlich hervor

tritt abhängige Parallelritus. Damit war dieses rituelle Thema erledigt, und nun folgten ganz wie im weißen Yajurveda — teilweise (bei den Marutnamen) mit diesem übereinstimmend, teilweise divergierend — Geheimsprüche für andre Riten. Später versiel man dann darauf das Prāyaścittakapitel noch weiter auszubauen, und so schloß man nun im Āraṇyaka, unbekümmert um die Störung der sachlichen Zusammengehörigkeit, an die letzterwähnten Sprüche weitere wieder auf den Pravargya bezügliche Prāyaścittasprüche an. In diesem Zustand fand Āpastamba den Text vor und paßte seine Darstellung ihm an 1). Das Taitt. Āraṇyaka also. weit entfernt davon die Struktur von Vs. XXXIX, wie sie oben dargegestellt wurde, fraglich erscheinen zu lassen, bestätigt recht sichtbar die betreffenden Auffassungen 2).

Was endlich die Aranyakapartien des Sämaveda anlangt, so unterrichtet uns die Struktur der Texte ohne weiteres über die Haupttatsachen.

Ich glaube bei einer früheren Gelegenheit gezeigt zu haben, daß der alten Zeit das Pürvārcika (resp. die ihm zugehörigen Gānas), nicht aber das Uttarārcika, in erster Linie als der Text galt, der das vom Sāmanschüler zu erwerbende Wissen enthielt<sup>3</sup>). In diesem alten, eigentlichen Sāmaveda sondert sich nun als Waldteil innerhalb der Textsammlung (ārcika) der letzte Prapāṭhaka ab, der auch als eigne Āraṇyakasaṃhitā betrachtet wird, unter den Melodiensammlungen (Gānas) aber das Āraṇyagāna, das dem Dorftext Geyagāna gegenübersteht<sup>4</sup>). Weiter ist dann als Waldtext natürlich die Upaniṣad aufzuführen<sup>5</sup>). Gobhila gibt Anweisungen

<sup>1)</sup> Es müßte denn sein, daß auch bei Apastamba dies Zuruckkehren zum Pravargyathema auf sekundarer Erweiterung beruht: was ich hier nicht untersuche. — Die Brähmanadarstellung des Pravargya im Taitt. Ar. V ermöglicht leider keine Kontrole, weil sie auf die Präyascitta überhaupt nicht eingeht.

<sup>2)</sup> Wie es scheint in stark verwischter Gestalt zeigt sich das Zusammengeraten der furchtbaren Marutnamen mit den Pravargyaspruchen noch Maitr. S. IV, 9, 17 (vgl. Mān. Śr. IV, 4, 43). Die mir erreichbaren Materialien genugen nicht, die betreffende Stelle vollkommen ins Reine zu bringen. Aber die gewonnenen Resultate stehen wohl so fest, daß sie in keinem Fall von hier aus wankend gemacht werden können.

<sup>3)</sup> Gött. gel. Anz. 1908, 718.

<sup>4)</sup> Naheres über das Verhältnis von Geyag. und Aranyagana s. bei Burnell, The Arsheyabr. XXXII f.; H. O., GGA. 1908, 725 ff. — Wie dann weiter, dem Uttararcika entsprechend, Ühagana und Ühyagana als Dorf- und Waldtext neben einander stehen, verfolge ich hier nicht; vgl. a. a. O. 731 ff.

<sup>5)</sup> Ist diese mit Einschluß des Mantrabrāhmaņa zu verstehen, das ja im Rahmen des ganzen "Chāndogyabrāhmaņa" oder auch "Upaniṣadbrāhmaņa" mit

für das Studium dieser Texte. Neben dem Godanikavrata, das zum Studium der drei großen im Dorf vorzutragenden Parvan des Pūrvārcika befähigt, steht das Vrātika-, Aditya-, Aupanisadaund Jvaisthasāmikavrata, ferner noch das Mahānāmnika(vrata) (Gobh. III, 1, 28 ff.; 2, 1 ff. 54). Der Kommentar sagt vrātikavratam āranuakasya śukriyavarjasya, ādityavratam śukriyānām, aupanişadavratam upanişadbrāhmanasya, jyaisthasāmikavratam ājyadohānām adhyayanartham. Die Richtigkeit dieser Angaben, an sich evident, wird bestätigt durch das Jaiminīyagrhyam (I, 16): vrātike vrataparvādityavrātike śukriyāny aupanisada upanisadam śrāvayet. Nur insofern bleibt eine Unklarheit übrig, als das Aranvagana bei den Jaiminīyas in das Vrataparvan, Arkaparvan, Dvandvaparvan, Śukriyaparvan, Śākvaraparvan (= Mahānāmnyah) und Aupanisadam parva zerfällt 1). Dem eben zitierten Wortlaut nach wäre nur das Vrataparvan, nicht aber das Arka- und Dvandvaparvan im Waldpensum einbegriffen: eine schon an sich undenkbare Vorstellung, die zudem durch die ausdrücklich bezeugte Zugehörigkeit dieser Parvan zum Ar. Gāna widerlegt wird. Es muß also im Jaim. Grhva ungenaue Ausdrucksweise vorliegen, so daß vrataparva als die beiden folgenden, ihm wesentlich gleichartigen Parvan mitumfassend zu verstehen ist, wofern nicht für vrataparvädityavrätike zu lesen ist vrataparvādy ādityavrātike. Am Ganzen des Sachverhalts kann in keinem Fall Zweifel sein: dem Waldstudium gehört - natürlich neben der entsprechenden Sammlung der Liedertexte - das Aranyagana mit Einschluß der Mahanamnyah etc. an, wobei einzelne Partien spezielle Observanzen seitens des Lernenden erfordern; sodann die Upanisad.

Fragen wir nach den besondern Eigenschaften, um derenwillen die Sāman des Ār. Gāna von den übrigen getrennt sind, so habe ich schon früher<sup>2</sup>) bemerkt, daß die Waldsāmans im Ganzen länger sind, stärker überhäuft mit Zutaten zauberhaften Sinnes, als die gewöhnlichen Sāman. Ich gebe einige Beispiele, die mir charakteristisch scheinen.

der eigentlichen Upanişad zusammengeschlossen war (GGA. 1908, 734 A. 1 und die Anführungen dort)? Seiner wirklichen Natur nach und dem praktischen Bedürfnis entsprechend hat das M. Br. mit dem Waldstudium offenbar nichts zu schaffen. Sollte es diesem doch überwiesen worden sein, so wäre das ein rein zufälliger Vorgang, hervorgerufen eben durch den Zusammenhang mit der Upanişad.

<sup>1)</sup> Caland, Die Jaiminīya-Samhitā 23 ff.; vgl. The Jaiminīya Text of the Arshevabrāhmaņa, ed. by A. C. Burnell, 23 ff.

<sup>2)</sup> Gött. Gel. Anz. 1908, 723.

Zwei Waldsamans werden als die beiden yamavrata- bezeichnet (Ar. Gana IV, 1, 13. 14). Text des ersten ist der erste Vers des Rgveda. Hinter jedem Pāda aber, und dann noch einmal am Schluß des Ganzen, ist das Sätzchen eingefügt deveşu nidhiman aham. Text des zweiten ist der überhaupt als Samantext besonders beliebte Vers Rv. VII, 27, 1; mehrfach sind die Worte vāk und ayuh eingefügt und am Schluß das (auch anderwärts in gleicher Stellung begegnende) Gebet äyur dhā asmabhyam varco dhā devebhyah. So scheint bei diesen beiden Saman die durch die Benennung vamavrata- angezeigte Beziehung auf Tod und Jenseits im ersten Saman - abgesehen etwa von Symbolismen der musikalischen Konfiguration, die sich meiner Beurteilung entziehen - durch das eingefügte Gebet um einen Schatz (guter Werke) im Jenseits 1) hergestellt zu sein, während der eigentliche Text indifferenten Inhalt hat; im zweiten Saman, wo der Text vielleicht die Gefahr des Todes in der Schlacht andeutet, spricht der Schlußzusatz und das zwischengefügte ayuh den Wunsch aus, von Yama verschont zu bleiben.

Derselbe Liedtext, auf Indra als den Herrn der Schlachten deutend, ist im indrasya samjayam (Ār. G. IV, 2, 11) erweitert durch die oft wiederholten Sätze viśvā dhanāni samjitya vṛtrahā bhūryā-sutiḥ (cf. Ḥv. VIII, 93, 18) urughoṣam cakre lokam, vṛtram ebhyo lokebhyo nunudānaḥ²); zum Schluß noch vṛtram jaghanvān apa tad vavāra (cf. Ḥv. I, 32, 11) yat tamaḥ²). Offenbar soll Indras siegbringende Kraft so in verstärktem Maß dem Verehrer dienstbar gemacht werden.

Bei den Sāman Ār. G. IV, 2, 13—15 (prajāpates trayastriṃśat-sammitam, catustriṃśatsammitam [wieder mit dem Text Rv. VII, 27, 1], Jamadagner vratam, s. weiter noch V, 1, 4) finden sich die Schlußworte e vratam e suvar (oder suvasuvar) e śakunaḥ. Zur Deutung scheint mir die Erinnerung daran zu führen, daß man gern liturgische Figuren in Form eines Vogels konstruierte, der für den Opferer — oder auch in dessen Gestalt der Opferer selbst — zur Lichtwelt auffliegen sollte; das bedeutendste aller "vrata", das Mahāvratam, beruht eben auf dieser Vorstellung 3). Zu einem solchen Vogel konnte man dann den oft begegnenden Spruch sprechen suparno 'si garutmān, divam gaccha suvaḥ pata. Daß in

<sup>1)</sup> Das nidhimān wird sich doch wohl auf den śevadhi- beziehen, von dem Taitt. Br. III, 10, 11, 2 f. die Rede ist (s. meine "Lehre der Upanişaden" 30).

<sup>2)</sup> Dies Beispiele der Vermischung von Metrischem und Unmetrischem wie im Eingang der Mahānāmnīverse, vgl. oben S. 379 A. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. Keith, Aitareya Aranyaka, Introd. 29.

dieser Richtung der Sinn der erwähnten Schlußworte der in Rede stehenden Sāman und damit dieser Sāman selbst zu suchen ist. wird durch die im Verlaufe des dritten Sāman mehrfach wiederholten Sätze bestätigt: jyotis pata sva(ħ) patāntarikṣam pṛthivīm pañca pṛadiśa ṛṣīn devān varṇam, sowie durch Pañc. Br. V, 3, 5 vratam iti nidhanam bhavati mahāvratasyaiva tad rūpam kriyate, svar iti bhavati svargasya lokasya samaṣṭyai, śakuna iti bhavati śakuna iva vai yajamāno vayo bhūtvā svargam lokam eti¹).

Was die einzelnen Gruppen innerhalb der Sammlung der Waldsaman anlangt, so bin ich inbezug auf den Unterschied von arka- und vrata- kaum weiter gekommen als in GGA. 1908, 726. Liegt bei den vrata- stärkere Betonung der Beziehung zu bestimmten Observanzen vor, deren Beobachtung durch kürzere oder längere Zeit den Ausüber in einen Zauberzustand versetzen mochte. welcher dann im Vortrag des Sāman kulminierte<sup>2</sup>)? Daß Zaubermotive hier besonders stark waren, scheint mir darin zum Ausdruck zu kommen, daß im Großen und Ganzen die Zutaten zauberischer Schlagworte zum Grundtext hier. wenn ich mich nicht täusche, noch reichlicher sind als bei den arka-, und ferner darin, daß unter den vrata- mit besonderer Häufigkeit Saman auftreten. denen als Text überhaupt kein eigentlicher Vedenvers unterliegt, sondern allein zauberformelartige Wendungen<sup>3</sup>). Eine vollkommen scharfe Grenzlinie zwischen beiden Kategorien kann ich doch nicht erkennen 4).

Etwas bestimmter läßt sich über die Kategorie der śukriyasprechen, die mit dem ādityavrata- verbunden sind (oben S. 393) 5).

<sup>1)</sup> Vgl. auch die Bemerkung im Arşeya Br. (p. 75 Burnell) zu einem Sāman: etat sāma suparna ity ācaksate.

<sup>2)</sup> Wie häufig sich bestimmte Observanzen mit bestimmten Säman verbanden, zeigt das Sämavidhäna.

<sup>3)</sup> Dem Arkaparvan gehören, wie hier gelegentlich bemerkt werden moge, die "Ajyadoha"-sāman an, deren Studium mit einem eignen Vrata, dem Jyaistha-sāmikavrata verbunden ist (Gobh. III, 1, 28 mit Komm.; Text der Sāman: Ār. Gāna I, 2, 16 ff.). Wer diese Sāman vorträgt, ruft dadurch Gefahr vonseiten des Agni Vaisvānara auf die Geschöpfe herab, sofern er nicht durch ein in der Nähe befindliches Feuer die Gefahr beschwichtigt (Pañc. Br. XXI, 2, 9; meine Rel. des Veda 340).

<sup>4)</sup> Beachtung verdient, daß von den unter den Samannamen des Aranyaka so häufigen Bezeichnungen arka- und vrata- im Dorfteil die erste ganz selten, die zweite gar nicht vorkommt: ein Hinweis darauf, daß irgendeine spezielle Bedeutung mit diesen Bezeichnungen verknüpft gewesen sein wird.

<sup>5)</sup> Nur ein Teil der Samavedins teilte diesen Texten eine besondre, ein eignes vrata- erfordernde Stellung zu (Gobh. III, 1, 30: SBE. XXX, 71 A.).

Für die Jaiminīyas ist der Bestand des Sukriyaparvan bei Caland. Jaim. Samhita 281), verzeichnet. Dort begegnen zuerst Texte, die bei den Kauthumas mitten im Vrataparvan stehen (Ar. G. III, 2, 9-25; ed. Bibl. Ind. vol. II p. 273-281); Refrains wie gharmo ivotih, tejo gharmah u. dgl. nähern sie doch dem Charakter des folgenden an. Dies nun entspricht im Kauthumatext dem letzten (6<sup>ten</sup>) Prapāthaka des dortigen Vrataparvan (von p. 504 der Ausgabe an; dazu auch das. p. 335-365). Für diese Sāman ist charakteristisch das beständige Auftreten von Refrains oder Schlagworten wie bhrājā, abhrājit, abhrāţi, abhrājīj jyotir abhrājīt, śukrā, sharmo juotih, adiduutad gharmo arūrucat, gharmo marudbhir bhuvanesu cakradat u. dgl. mehr, womit aus den zugehörigen Verstexten selbst vibhrād brhat (Rv. X, 170, 1), bhrājantah (Rv. I, 50, 3), überhaupt das Auftreten der Texte Rv. X, 189 und I, 50 im Einklang steht. Die besondere mystische oder magische Eigenschaft dieser Saman liegt deutlichermaßen in derselben Richtung, die dem Pravargvaritus zukommt 2). Dazu stimmt das mehrfach begegnende aharmah in den Ausschmückungen dieser Saman; ebenso der Gebrauch des stehenden Schlagworts suc- im Pravargyaritual, die Benennung der yajurvedischen Pravargyatexte und des mit ihrem Studium verbundenen vratam als śukriyavedavibhāgah, śukriyavratam (vgl. zu dem hier Gesagten Taitt. Ar. V, 10, 1). Wir treffen also unter den Waldtexten des Samaveda auf ein genaues Gegenstück, hinsichtlich des Zaubergehalts, zu dem - abgesehen von der Upanisad — bedeutendsten Waldtext des Yajurveda: hier wie dort ist es die spezielle Richtung des Zaubers auf Sonne und Glut, welche die Aussonderung der betreffenden Abschnitte aus dem gewöhnlichen Lehrpensum bewirkt hat 3). -

<sup>1)</sup> Vgl. auch Burnell, The Jaim. Text of the Arsheyabr., 29.

<sup>2)</sup> Vgl. meine Religion des Veda 448 ff. — Man sehe auch, wie im Zusammenhang mit der Darstellung des Pravargya und des zugehörigen vrata- im Taitt. Ār. V, 8, 13 davon berichtet wird, wie die Götter vibhrāji saurye brahma sannyadadhata. yat kim ca divākīrtyam tad etenaiva vratenāgopāyat, tasmād etad vratam cāryam tejaso gopīthāya. tasmād etāni yajūmsi vibhrājah sauryasyetyāhuh.

<sup>3)</sup> Hier läßt sich nicht an der Frage vorübergehen, wie zu diesen ihren Namen mit begreiflichem Recht tragenden śukriya-Texten und śukriyavrata- des Sv. und Yv. das śukriyavrata- des Rv. sich verhält, das es einfach mit dem Studium der gewöhnlichen Samhitä zu tun hat (Sänkh. G. II, 11, 13; Ind. Stud. XV, 139), also in keiner Beziehung zur speziellen śukriya-Vorstellung zu stehen scheint. Die Annahme, daß es sich bei diesem vrata- ursprünglich vielmehr um das Pravargyaritual von seiner rgvedischen Seite her gehandelt habe, stößt auf Schwie-

Blicken wir zurück, so bemerken wir, daß die Aranyakatexte verschiedenste literarische Formen zeigen. Bald haben sie Samhitā-, bald Brāhmana-, bald Sūtracharakter: welche Bestandteile. im einen und im andern Veda nicht immer dieselben Riten betreffend, je nach den einzelnen Schulen hier von einander getrennt als Anhänge jedesmal an das entsprechende Pensum des Dorfstudiums. drot zum Ganzen eines Aranyakakorpus vereinigt überliefert werden. In der Weise also, wie von einem Brahmana- oder Sütrazeitalter. läßt sich von einem Aranvakazeitalter nicht sprechen. An sich ist nach Ausweis der Völkerkunde der Gebrauch, besonders heiligen oder gefährlichen Lernstoff in Wald und Einsamkeit zu verweisen, offenbar uralt. In den Umgebungen zwar, wo die Rksamhitā entstand, wurde solche Verweisung wenig geübt; andernfalls wäre außer den Mahānāmnīversen 1) wohl noch manches andre Sükta, dessen Inhalt ganz dazu qualifiziert war, davon betroffen. Da der Pravargyaritus und ebenso der Gebrauch von Yajusformeln in die rgvedische Zeit zurückgeht, ist es sehr wahrscheinlich, daß schon damals die Yajus des Pravargya - natürlich nicht in der uns vorliegenden Fassung, sondern in wesentlich älterer - in Aranyakaweise überliefert worden sind. Zu ihrer vollen Blüte aber gelangte die liturgische Geheimniskrämerei der Aranvakas offenbar erst später. Da entstanden die großen Massen mystischer Sāman, von denen viele den Stempel verhältnismäßig junger Her-

rigkeiten; die Struktur der Texte scheint Geheimcharakter dieses Rituals auszuschließen. Ich glaube, daß das rgvedische śukriyavrata- seinen Namen eben nur rein äußerlich den andern Veden entlehnt hat; die Rgvedins wollten hinsichtlich des Besitzes eines solchen vrata- hinter ihren Kollegen vom Yajur- und Sämaveda nicht zurückstehen. — Auf die Verhältnisse des Atharvaveda hier einzugehen, fühle ich mich für jetzt nicht imstande. Daß es auch dort eine Anzahl spezieller vrata- gab, zeigt Ath. Parišiṣṭa XLIX, 4, 11. Beispielsweise erscheint da das mrgāravrata-, das sich in den von Bloomfield zu Kauś. S. 57, 32 beigebrachten Angaben hinter einem mrgāravrata versteckt; vgl. Whitney und Lanman zu Av. IV, 23. Wie weit aber alle diese vrata-Āranyakanatur hatten (vgl. das angeführte Parišiṣṭa 4, 3), bleibt die Frage.

<sup>1)</sup> Sollen wir auch diese Ausnahme fortschaffen, indem wir annehmen, daß die Mahānāmnīs erst nach der Rgvedazeit durch die Einfügung der Zusätze (s. oben S. 376 ff.) ihren Aranyakacharakter erhalten, vorher aber der gewöhnlichen Samhitā zugehört hätten? Die feste und alte Struktur der Samhitā macht das m. E. unwahrscheinlich. — Bei dieser Gelegenheit möchte ich dem Satz von Keith (Ait. Ar. Intr. 25) widersprechen: "It will hardly be doubted that Books I—III [des Ait. Ar.] are decidedly older than Books IV, V". Buch IV besteht aus den Mahānāmnīs. Für diese, einschließlich der purīsu-Formeln, besitzen wir die Gewähr eines Alters, das mit jenem Satz im Widerspruch steht.

kunft deutlich an sich tragen. Keith schreibt (Ait. Ar. Intr. 15): "The Aranyaka seems originally to have existed to give secret explanations of the ritual, and to have presupposed that the ritual was still in use and was known". Die zweite Hälfte dieses Satzes ist unstreitig richtig. Was die erste anlangt, so scheint mir das Ursprüngliche und die Hauptsache nicht gewesen zu sein, geheime Erklärungen zu den Riten, sondern deren geheime Texte selbst zu überliefern, an die sich dann allerdings weiter ebenso geheim gehaltene Erklärungen anschließen konnten 1). Der Geheimcharakter der betreffenden Doktrin gibt sich in den anderweitigen, nicht geheimen Brähmanatexten deutlich darin zu erkennen, daß man, von dem Vorhandensein jener wissend, sie doch von näherer Erörterung im Zusammenhang der übrigen Darstellung ausschloß<sup>2</sup>). Für solche Erörterung war eben die Stelle vielmehr in jenen Separattexten von Brahmana- und dann von Sütracharakter wie Ait. Ar. I und V gegeben, inbezug auf welche es auch nach den dankenswerten Bemerkungen von Keith<sup>3</sup>) noch eingehender wird untersucht werden müssen, ob sie von vorn herein als ein - nur eben seitab gestellter - Bestandteil des ganzen Brähmanas bz. Sūtras oder in größerer oder geringerer Unabhängigkeit von diesen entstanden sind. -

Und nun haben sich, mindestens der Hauptsache nach offenbar noch vor der Sütrazeit, zu diesen durchweg rituellen Geheimtexten — und zwar überwiegend 4) zu ihren in Brähmanaform verfaßten Bestandteilen 5) — die Upanisaden gestellt.

<sup>1)</sup> Wenn der rgvedische Schüler den Lernstoff des Mahavrata vortrug, bedeutete das an sich nur den Vortrag der betreffenden Lieder und Verse, nicht der brähmanaartigen Erklärungen von Ait. Ar. I, die eben als Lernpensum eigner Spezialisten anzusehen sind. Vgl. meine Prolegomena 292 f. — Auffallend ist, daß in TB. III, 12 die brähmanaartige Behandlung des Cäturhotra-Ritus außerhalb des Aranyakateils gegeben wird, während die Mantras in TA. III stehen.

<sup>2)</sup> Ausnahme: s. die vorige Anmerkung. — Keith a. a. O 16 sagt: "It is not now possible to decide exactly why the Aitareya Br. does not deal with the Mahāvrata rite". Die Antwort auf die Frage scheint mir in dem hier Gesagten zu liegen.

<sup>3)</sup> A. a. O. 16, 19 f.; JRAS, 1907, 410 ff.; 1908, 365. Siehe auch Friedlander, Der Mahāvrata-Abschnitt 7.

<sup>4)</sup> Eine Upanisad in Samhitägestalt ist bekanntlich die 1sa Up. = Vs. XL.

<sup>5)</sup> So erklärt Sāyana (Aufrechts Ausgabe des Ait. Br. p. III; vgl. Keith Ait. Ar. Introd. 16), daß Mahidāsa Aitareya das Brāhmana und darauf (tata ūrdhvam) das āranyakavratarūpam brāhmanam verfaßt habe, welches letztere dann von S. als die ersten drei Adhyāyas, d. h. eben die in Brāhmanastil verfaßten Partien,

Auch sie 1) haben im losen Gefüge der Aranyakas Platz gefunden.

Da erscheinen zunächst, bald unmittelbar neben den Upanisaden im engeren Sinn stehend, bald diesen selbst zugerechnet<sup>2</sup>), Abschnitte mystischen Inhalts, welche allgemeinere rituelle Themen behandeln: die mystische Verehrung des Sāman im Ganzen, die mystischen Beziehungen, welche phonetischen Eigentümlichkeiten des Liturgievortrags in ihrer auf das Universum zielenden Bedeutung beiwohnen, u. dgl. mehr. Sodann aber vor allem jene in der Idee des Allwesens gipfelnden Spekulationen, die den Hauptinhalt der Upanisaden bilden.

Das entscheidende Motiv für die Angliederung dieser Texte an die rituellen Partien der Aranyakas, das Band, das sie mit jenen vereinigte, lag offenbar in der Vorstellung höchsten Wertes, des Geheimnisses, das um solchen nur den Wenigsten zugänglichen Wert gelagert ist, des Entnommenseins aus alltäglichem Dasein und Treiben. Es trifft auf das genaueste mit den Satzungen über die Weiterüberlieferung der geheimen Litaneien der Aranyakas zusammen, wenn eine Upanișad inbezug auf eine ihrer Lehren sagt, man solle sie nur dem ältesten Sohn oder einem Lieblingsschüler mitteilen. Böte jemand dafür - so fügt sie hinzu - auch die Erde mit all ihrem Reichtum: man soll wissen, daß diese Lehre mehr wert ist (Chand. Up. III, 11). Jene alten Tabusatzungen, die um Pravargya und Mahānāmnīverse gelagert sind, haben hier eine innerlichere, fortgeschrittenerer Zeit entsprechende Gestalt angenommen<sup>3</sup>). Aber ein gewisser Zusammenhang zwischen Altem und Neuem tritt doch hervor; er ist es eben, der sich in der Vereinigung aller dieser Elemente im Rahmen der "Aranyakas" kundgibt.

des Āranyaka umfassend definiert wird. Die Ait. Upanisad ist dabei einbegriffen.

Beiläufig bemerkt, man beachte, daß jene Außerung Säyanas als āranyaka-vratarūpam brāhmanam keineswegs, wie es Keith a. a. O. 15 offenbar versteht, das Āranyaka im allgemeinen definiert, sondern ausdrücklich eben nur dessen brāhmanaförmige Teile.

<sup>1)</sup> Ich spreche hier natürlich nur von den älteren, den Grundbestandteilen der Upanisadenliteratur.

<sup>2)</sup> Wenn z. B. im Ait. Ar. die hierhergehörigen "Samhitä"spekulationen (Ait. Ar. III) neben der gewöhnlich so genannten Upanişad (II, 4—6) stehen, so beachte man doch gleich den Eingang des erstgenannten Abschnitts athātah samhitayā upanişat. Wie die Vorstellung der "Verehrung" (upanişad-) diese Texte mit den "Upanişaden" zusammenschließt, habe ich eingehender in meiner "Lehre der Upanisaden" 155 ff. aus einander gesetzt.

<sup>3)</sup> Diese Verinnerlichung setzt sich dann weiter fort: ich verweise auf das, was Deussen, Allg. Gesch. der Philos. I, 2, 67, beibringt.

Und wie nun immer entschiedener aus den Spekulationen der Upanisaden sich die Lebensformen der Waldeinsiedler und wandernden Asketen entwickeln, ist es begreiflich, daß hier und da — es scheint doch, erst in ziemlich später Zeit — sich eine gewisse Verbindung zwischen diesem Asketentum und den Waldtexten einstellt. Einerseits mochte das "Wald"motiv die Brücke zwischen beiden bilden, andrerseits sind es ja die Upanisaden, welche die leitenden Motive des Einsiedlertums vortragen; und von den Upanisaden zu den sie in sich enthaltenden Aranvakas ist der Schritt nicht allzu weit. Zwar ist es mißverständlich. Zusammenhang zwischen Aranyaka und Waldeinsiedlertum aus iener Äußerung Savanas herauszulesen, der in seinen Bemerkungen über Mahidasa Aitareya vom Aitareya Aranyaka (I-III) als dem aranyakavratarūpam brāhmaņam spricht 1). Das āranyakavratam, von dem hier die Rede ist, ist klarermaßen das vrata- in dem Sinn, wie dies Wort so unendlich häufig in dem auf die Aranyakas bezüglichen Vorstellungskreis gebraucht wird: die zum Studienpensum des Aranyaka gehörige Observanz, nicht aber ein auf Waldeinsiedlerleben bezügliches Gelübde<sup>2</sup>). Triftiger ist eine Äußerung der (allem Anschein nach ziemlich jungen) Aruneya Upanisad (2) wo dem wandernden Asketen - nicht eigentlich dem Waldeinsiedler - vorgeschrieben wird, von allen Veden "das Aranyaka herzusagen, die Upanisad herzusagen". Man sieht, auch hier wird immer noch nicht gelehrt, daß das Aranyaka dazu da ist. von den Asketen studiert zu werden, sondern - was doch etwas wesentlich andres ist — daß die Asketen das Aranyaka studieren sollen. Aber schließlich ist dann auch jene andre Ansicht zur Geltung gekommen. Rājendralāla Mitra<sup>3</sup>) bezeugt für die Neuzeit den Glauben, daß einem Grhastha die Beschäftigung mit Aranyakas Unglück bringe. Als er selbst das Taittirīya Āranyaka herausgab, habe man Unfälle, die ihn trafen, als Folgen dieser Verfehlung

<sup>1)</sup> S. oben S. 398 Anm. 5; vgl. Keith, Ait. Ar. Introd. 15. Die von K. angenommene Verschiedenheit der Deutungen von Aranyaka bei Sāyana fallt infolge des hier Bemerkten fort.

<sup>2)</sup> Winternitz. Gesch. der ind. Lit. I, 202 A. 1 findet einen Hinweis auf die Vänaprasthas als die mit den Ar. Beschäftigten iu einer Außerung Rāmānujas (SBE. XLVIII, 645), der die Behandlung von Opferzeremonien wie dem Pravargya in den äranyakahaften mit den Upanişaden verbundenen Texten damit erklärt, daß jene im Walde studiert werden mußten. Aber dies Studium im Walde hatte doch, wie gezeigt worden ist, mit Waldeinsiedlertum nicht das mindeste zu schaffen.

<sup>3)</sup> Einleitung seiner Ausgabe des Ait. Ar. 19.

angesehen. Daß dieser Glaube mit dem ursprünglichen Wesen der Aranyakas nichts zu tun hat, wird durch die obigen Ausführungen klar geworden sein.

#### Nachtrag zu S. 180 ff.

In meiner Behandlung von dhäman- bedaure ich die Bemerkungen Hillebrandts (Lieder des Rv. 66 A. 1), auf welche dieser mich jetzt freundlichst hinweist, übersehen zu haben. Nach ihm bedeutet dhaman- 1. Stätte, Sitz; 2. was diese Stätten. Wohnsitze enthalten, also Ansiedler, Einwohner, Schar. Zur kurzen Begründung meiner Bedenken gehe ich aus von X, 48, 11 ādityánām vásūnām rudríyānām . . . devánām ná mināmi dhāma. Hier soll dho lediglich ganá- bedeuten; ganám devánām IV. 35, 3 wird verglichen. Wäre dann nicht zunächst mit Wahrscheinlichkeit stärkeres Hervortreten der Beziehung von dh<sup>0</sup> auf den ganά- κατ' ἐξογήν, den der Maruts zu erwarten, als an wenigen Stellen wie z. B. I. 87. 6 erscheint? - vielmehr eine Anzahl von Stellen etwa derart: wir rufen, wir besingen das dhäman- der Maruts? Überhaupt wird man das Gesamtbild der gana-Belege und der dhaman-Belege wesentlich verschieden finden. Verläuft nun hier also die Linie nicht, wie sie bei H.s Auffassung verlaufen sollte, so verläuft sie dafür, meine ich, in der Tat mit ausgesprochener Entschiedenheit in einer andern Richtung, die von H. gezogene Linie durchkreuzend. Der obigen Stelle, wo das von ná mināmi abhängige dháma gleich gaņám sein soll, steht eine Anzahl genau gleichartig aussehender Stellen zur Seite, an denen dhâma ebenfalls von ná mī- (bz. ná prá mī-) abhängt, von einem ganá- aber nicht die Rede sein kann. Indra, Mitra-Varuna, das rtá- sind es hier, um deren dho es sich handelt (s. die Stellen bei Hillebrandt; hinzuzufügen I, 123, 9). An einer solchen Stelle, X, 89, 8 prá yé mitrásya várunasya dháma . . . minánti will nun H. das dho verstehen als "die Wohnstätten mit den Mitra-Var. treuen Leuten". Dürfen wir die evident homogene Gruppe der Belege in dieser Weise aus einander reißen, daß einmal dho die Schar der Götter selbst ist, das andremal die Wohnstätte mit ihren frommen Verehrern? Gegen "Wohnstätte" habe ich schon oben S. 190 A. 1 mein Bedenken zu begründen versucht; ich glaube in der Tat, daß die súdas-Belege im Ganzen 1) den dhaman-Stellen nicht ähnlicher sind, als die gana-

<sup>1)</sup> S. allerdings das oben S. 190 Bemerkte.

Belege 1). Wohl aber tritt eine sehr starke. Berücksichtigung verlangende Ähnlichkeit, gerade hinsichtlich der Stellen mit ná mizwischen dháman- und vratá- hervor. Dem oben erwähnten devánām ná mināmi dhāma X, 48, 11 steht zur Seite ná tâ minanti māyino ná dhīrā vratā devānām III, 56, 1; té devānām ná minanti vratāni VII. 76.5: uád vo vayám pramináma vratáni ... devah X, 2, 4. Ebenso den Stellen über Verletzung (mī-) von Mitra-Varunas dhāmanparallel: yác cid dhí te ... prá deva varuna vratám minimási I. 25.1; ná vām . . . á minanti vratáni mitrāvaruņā V, 69, 4: wo denn auch das, wie mir scheint, unzertrennliche Nebeneinanderstehen der Stellen über Verletzung der vratá- der Götter und der vratá-Mitra-Varunas eine neue Bestätigung dafür gibt, daß, wo Verletzungen des dhaman- der Götter und des dhaman- von Mitra-Varuna erwähnt werden, dhåman- immer in gleicher Weise zu Man beachte nun weiter noch, um die ungefähre verstehen ist. Gleichwertigkeit von dhaman- (genauer: der in diesem Zusammenhang zur Erscheinung kommenden Seite der dhäman-Vorstellung) mit vratá- zu würdigen, die Vergleichbarkeit von ánu dháma und ánu vratám, von sacante várunasya dháma I, 123, 8 mit vratám ... sacanta VII, 5, 4 und ähnlich I, 84, 12; 101, 3; V, 67, 3; VIII, 25, 17; IX, 82, 5; X, 57, 6; weiter auch Satap. Br. IV, 3, 5, 20 (oben S. 186 A. 3) ādityebhyaḥ . . . priyebhyaḥ priyadhāmabhyaḥ priyavratebhyah. Nach dem allen scheint mir, daß nicht ganá- oder sádas-, sondern eben vratá- das Schlagwort ist, das anzeigt, die Verletzung welcher den Göttern oder speziell Mitra-Varuna gehörigen Wesenheit jene dhäman-Stellen betreffen 2): wo dann selbstverständlich weiter auch solche die vratá-Vorstellung latent enthaltende Belege heranziehbar sind wie yúthā vásanti devás táthéd asat, tád eşām nákir á minat VIII, 28, 4. In dieselbe Richtung weist uns auch yád vām mitrāvarunā ... priyá dháma yuvádhitā minánti VI, 67, 9: da sehen wir, daß das dháman- des Gottes, um

<sup>1)</sup> Wenn sich H. da u. a. auf dho als abhangig von á-vis- beruft, so sei bemerkt, daß in Abhangigkeit von diesem Verb beispielsweise auch rtám IV, 23, 9; rúvā rūpāṇi IX, 25, 4 etc. steht.

<sup>2)</sup> Hill. lehnt die Gleichsetzung (natürlich verstehe ich diese nur annaherungsweise) von dhäman- und vratä- mit der Bemerkung ab, es seien vielmehr zur Vergleichung mit den Äußerungen über Verletzung der dhäman-) Stellen wie I, 124, 3 na diso mināti heranzuziehen. Dieser Heranziehung stimme ich an sich zu. Nur mache ich darauf aufmerksam, daß es sich um die disah prädistäh III, 30, 12 (vgl. I, 183, 5: auch VIII, 93, 11) handelt: so spielt in die Vorstellung von dis- eine Nuance von Gebot, man kann sagen dem vratä- sich annähernd hinein.

dessen Verletzung es sich handelt, sein  $dh^0$  insofern ist, als es von ihm  $hit\acute{a}$ - ist. Womit die Vorstellung des  $dh\acute{a}man$ - an den für das vedische Bewußtsein offenbar höchst lebendigen (oben S. 181) Zusammenhang des Worts mit der Vorstellung des Setzens  $(dh\bar{a}$ -) angeschlossen ist: um zu erfahren, was Varuṇas  $dh\acute{a}man$ - ist, werden wir also zu fragen haben, was Varuṇa "adadhāt". Wie sich da nun die im Vorstehenden besprochene eine Seite des dháman-, die in der Richtung von  $vrat\acute{a}$ - liegende, mit den andern Seiten derselben Vorstellung zusammen ordnet, erörtere ich nach dem S. 180 ff. Dargelegten hier nicht von neuem.

# Kleine Mitteilungen aus dem Septuaginta-Unternehmen.

Von

#### Alfred Rahlfs.

Vorgelegt von E. Littmann in der Sitzung vom 23. Oktober 1915.

# I. Palimpsest-Fragmente des Sirach und lob aus Jerusalem. Nach der Entzifferung von Martin Flashar †.

Nachdem mir im Herbst 1913 mein langjähriger Freund Herr Lic. Dr. Hugo Duensing, Pastor in Dassensen bei Markoldendorf (Hannover), zu meiner Freude versprochen hatte, bei einer Studienreise nach Jerusalem, die er zu Anfang des Jahres 1914 antreten wollte, für das Septuaginta-Unternehmen die lange ersehnten Photographien der dortigen LXX-Hss. (mit Ausschluß der Psalterien) zu besorgen, kam ganz unvermutet von Herrn Lic. Dr. Martin Flashar, Pastor in Dechtow bei Betzin-Carwesee (Brandenburg) ein vom 28. 10. 1913 datierter Brief, in welchem er mir schrieb: "Ich mache im Januar nächsten Jahres eine Orientreise, und möchte gern in erster Linie Septuagintastudien treiben, möglichst auch in Jerusalem. . . Dürfte ich Sie um einen Wink bitten, ob und welche Arbeiten und Kollationen im Rahmen des Septuaginta-Unternehmens möglich und wünschenswert sind."

Diese Bitte habe ich mit der größten Freude erfüllt; bot sich doch hier durch eine besonders glückliche Fügung dank dem edlen und uneigennützigen Eifer eines mir bis dahin persönlich Unbekannten eine Gelegenheit, das, was mir durch Duensings Versprechen schon in Aussicht stand, noch zu vervollständigen. Denn außer den Hss., die man auf photographischem Wege kopieren konnte, gab es in Jerusalem noch Palimpsest-Fragmente des Sirach

und Iob, welchen auf diese Weise nicht beizukommen war. Beide waren allerdings schon durch Veröffentlichungen von J. Rendel Harris und Eugène Tisserant bekannt, aber beide unvollständig. So schlug ich Flashar vor. diese Palimpseste, vor allem die Sirach-Fragmente, zum Gegenstand seines Studiums zu wählen. Zugleich bat ich Duensing, der seit langem in der Kunst des Lesens von Palimpsesten geübt war, Flashar in diese Kunst, der er, wie ich mit Recht annahm, bis dahin ferne stand, an Ort und Stelle praktisch einzuführen und ihm speziell bei der Entzifferung der Sirach-Fragmente hilfreich zur Hand zu gehen. Flashar und Duensing gingen sofort auf meine Vorschläge ein und haben sich dann mit großem Eifer der Arbeit gewidmet. Sie trafen sich im Februar 1914 in Jerusalem, machten am 8. Februar gemeinsam einen Besuch bei dem griechischen Patriarchen Damianos und erhielten, unterstützt durch die liebenswürdige und energische Befürwortung des Herrn Generalkonsuls Schmidt, die Erlaubnis zum Lesen und Photographieren aller gewünschten Hss. Nun las Duensing mit Flashar die ersten Zeilen des Sirach-Palimpsestes und zeigte ihm, wie man unlesbare Stellen durch vorsichtige Behandlung mit Schwefelammonium wieder leshar machen kann. Sodann nahm Flashar die Arbeit auf und führte sie im wesentlichen selbständig weiter, indem er nur bei besonders schwierigen Stellen Duensings Hilfe in Anspruch nahm. So entzifferte er zunächst den Sirach-Palimpsest und verbesserte und ergänzte dabei die Ausgabe von J. Rendel Harris ganz bedeutend (s. unten S. 407). Sodann machte er sich an die von Eug. Tisserant noch nicht gelesenen Blätter des Iob-Palimpsestes. Bei diesen aber mehrten sich die schon beim Sirach-Palimpseste oft nicht geringen Schwierigkeiten in einer Weise. daß die Lesung dieser Handschrift "zu einer fast hoffnungslosen Arbeit" wurde. Flashar selbst berichtet darüber: "Von der Schrift war vielfach kaum eine Spur zu sehen. Ich war infolgedessen tast ausschließlich darauf angewiesen, mit Schwefelammonium zu arbeiten. Aber auch das versagt an vielen Stellen, nämlich wenn die jüngere Schrift genau über der alten liegt. Es ist außerdem ein so zeitraubendes Verfahren, daß man stundenlang an einer einzigen Zeile sitzt". Überdies mußte Flashar bei der Mehrzahl der Blätter erst den Inhalt feststellen, und schon das war mit ziemlichen Schwierigkeiten verbunden. Denn er mußte, nachdem er einzelne Wörter entziffert hatte, diese mit Hilfe der Konkordanz im Bibeltexte aufzufinden versuchen; hierfür aber stand ihm in der Patriarchal-Bibliothek nur "der 1. Teil der alten Septuagintakonkordanz von Trommius zur Verfügung, und auch dieser

von Würmern derartig zerfressen, daß manche Blätter vollkommen auseinander fielen". So konnte Flashar, zumal er schon am 24. Februar Jerusalem wieder verlassen mußte, von dem Iob-Palimpsest nur einen Teil erledigen.

Martin Flashar, der sich durch seine Arbeiten "Das Ghain in der Septuaginta" (Zeitschr. f. d. alttest. Wiss. 28 [1908], S. 194—220. 303—313) und "Exegetische Studien zum Septuagintapsalter" (ebenda 32 [1912], S. 81—116. 161—189. 241—268) als kenntnisreicher und gut beobachtender Septuagintaforscher eingeführt hatte, und von dessen Eifer die Septuaginta-Wissenschaft noch schöne Früchte hätte erwarten dürfen, ist leider am 22. Dez. 1914 als Offizierstellvertreter im 4. Garderegiment zu Fuß auf einem Patrouillengange bei Les Essarts im nördlichen Frankreich gefallen. So ist es mir eine wehmütige Freude, ihm durch die Herausgabe seiner letzten Arbeit auf diesem Gebiete ein kleines Denkmal zu setzen.

Die Originale, auf Grund deren ich die folgenden Veröffentlichungen mache, sind 1) ein Verzeichnis der bemerkenswerten Varianten in den ersten Kapiteln des Sirach, welches ich Flashar nach Jerusalem mitgegeben hatte, und in welchem er die in dem Jerusalemer Palimpseste stehenden Lesarten unterstrichen und Ergänzungen und Verbesserungen zu der Ausgabe von J. Rendel Harris hinzugefügt hat, 2) seine vollständige Abschrift der Sirachund Iob-Fragmente nebst seinem Reisebericht. Das unter 1 genannte Verzeichnis hat Flashar mir am 25. März 1914 geschickt: es liegt seitdem bei den Sammlungen des Septuaginta-Unternehmens. Den Reisebericht und die vollständige Abschrift hat er im August 1914 dem akademischen Senat der Universität Berlin. der ihm durch Gewährung des Jubiläums-Stipendiums der Stadt Berlin die Orientreise ermöglicht hatte, eingereicht. Durch gütige Vermittlung des Herrn Grafen Wolf v. Baudissin, der in Flashar einen ihm besonders werten Schüler betrauert, sind jedoch der Bericht und die Abschrift seit dem 13. Okt. 1915 dem Septuaginta-Unternehmen zu dauernder Aufbewahrung überwiesen.

## a) Sirach-Fragmente.

Sie finden sich in der Hs. Jerusalem, Patriarchal-Bibliothek, Aγίου Τάφου 2. Dies ist eine schöne alte Minuskelhs. aus dem Ende des IX. Jahrh. mit dem Texte des Oktateuchs und der sechzehn Propheten; aber von ihren 401 Blättern sind vier im XIII. Jahrh. zur Ausfüllung von Lücken hinzugefügt, und von diesen vier Blättern sind zwei, nämlich Bl. 56 und 27, Palim-

pseste, die unter dem neueren Bibeltexte einen alten Sirachtext enthalten, der nach Rendel Harris dem VI. oder vielleicht VII., nach Papadopulos-Kerameus dem V. Jahrh. angehört, vgl. mein Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 2 = Nachrichten der K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1914, Beiheft) S. 84. Der jüngeren Hs. habe ich die Sigel "407" gegeben; Brooke und McLean nennen sie "u". Die in ihr enthaltenen alten Sirach-Fragmente dagegen bezeichne ich mit der Sigel "929", s. mein Verzeichnis a. a. O.

Die Sirach-Fragmente sind schon von J. Rendel Harris als No. 5 der "Biblical fragments from Mount Sinai" (London 1890), S. 11-14 herausgegeben. Sie befanden sich aber auch damals nicht etwa, wie man aus dem Titel jener Publikation schließen könnte, auf dem Sinai, sondern, wie Harris selbst S. IX sagt, in der Patriarchal-Bibliothek zu Jerusalem. Über seine Ausgabe äußert sich Harris S. X in folgender Weise: "In view of the importance of this MS for the text of Sirach, I am sorry not to have spent more time upon it: and in particular that I did not read more of the verso of the first leaf. The writing is fairly legible, though sometimes covered by the later text of the Octateuch, so as to be practically lost". Hiernach konnte man erwarten, daß sich bei einer Nachprüfung mehr würde gewinnen lassen, als Harris' Ausgabe bietet, und diese Erwartung ist vollauf in Erfüllung gegangen. Es ist Flashar nicht nur gelungen, die ganze Rückseite des ersten Blattes, von der Harris nur ein kleines Stück herausgegeben hatte, zu entziffern, sondern er hat auch andere Stellen, die Harris nicht lesen konnte und nur in Klammern, z. T. unrichtig 1), ergänzte, in der Hs. wirklich gelesen und auch sonst manche Fehler und Ungenauigkeiten der Ausgabe von Harris verbessert.

Wenn ich nun hier den ganzen Text noch einmal nach Flashars Lesung herausgebe, so geschieht das nicht nur deshalb, weil Harris' "Biblical fragments from Mount Sinai" wahrscheinlich manchem schwer zugänglich sind, sondern auch deshalb, weil Harris seine Ausgabe des Sirachtextes durch einen fast unbegreiflichen Schönheitsfehler, der aber unter Umständen mehr ist als bloßer Schönheitsfehler, entstellt hat. In der Hs. ist nämlich der eigentliche Sirachtext (nicht der Prolog) als poetischer Text nach alter Weise

<sup>1)</sup> Die beiden wichtigsten Fälle sind: Bl. 56 Vorders., Sp. 1 Z. 26 f. Harris [πολλην γαρ] | αγρυπνιαν, in Wirklichkeit πολλην σπουδή | ααι αγρυπνιαν, Bl. 27 Rücks., Sp. 1 Z. 11 Harris |ρηματων αυτου], in Wirklichkeit των λογων αυτου.

stichisch geschrieben. Da nun aber die Zeilen der Hs. nur wenig fassen (durchschnittlich etwa 16 Buchstaben), so reicht eine Zeile selten für einen Stichos aus, und es muß eine zweite und nötigenfalls noch eine dritte oder gar vierte Zeile zu Hilfe genommen werden. Diese Fortsetzungszeilen sind in der Hs. nach der bekannten Praxis eingerückt. Außerdem sind auch noch die Anfangsbuchstaben der einzelnen Stichen ausgezeichnet; Flashar sagt: "Die ersten Buchstaben am Anfang jedes Stichos sind, z. T. sehr erheblich, größer als der sonstige Text". Dies ganze wohlüberlegte System ist bei Harris vollständig unter den Tisch gefallen; nicht einmal die Fortsetzungszeilen hat er eingerückt.

Ein v am Schluß der Zeile ist häufig (viel öfter als in Harris' Ausgabe) durch den bekannten horizontalen Strich über dem letzten Buchstaben angezeigt gewesen. Jetzt ist dieser Strich sehr oft nicht mehr zu erkennen. Ich habe ihn aber überall, wo er mit Sicherheit zu ergänzen ist, ohne weiteres hinzugefügt und nur in zweifelhaften Fällen den Tatbestand in der Anmerkung genau angegeben. Im übrigen setze ich das, was Flashar gar nicht hat lesen können, in ganze Klammern [], dagegen das, was er nur unsicher gelesen oder "erraten" hat, in halbe Klammern [].

Die Handschrift ist nach Flashar "außerordentlich regelmäßig und schön". "Von Akzenten und Interpunktion", sagt er, "habe ich keine Spur entdecken können"<sup>2</sup>). Natürlich findet sich in der Hs. selbst auch keinerlei Worttrennung; doch habe ich der besseren Übersicht halber die Wörter getrennt und auch die Majuskeldurch Minuskelschrift ersetzt und nur die größeren Anfangsbuchstaben der einzelnen Stichen durch große Buchstaben wiedergegeben.

Die Verszählung ist nach Swete. Der Prolog wird nach Zeilen Swetes gezählt.

<sup>1)</sup> Ich bemerke jedoch, daß der Unterschied zwischen [] und 1 j haufig ein tließender ist, und daß Flashar zwar auf der von ihm neu entzifferten Seite 56 b die einzelnen unsichtbaren oder undeutlichen Buchstaben überall genau angibt, aber sonst sich einigemal mit der allgemeineren Bemerkung begnügt, daß gewisse Zeilen nur zu erraten sind.

<sup>2)</sup> Harris setzt Bl. 56 Vorders., Sp. 2 Z. 24 hinter zz einen Punkt. Aber er hat diesen nur deshalb hinzugefügt, weil das Wort zz, mit welchem in unserer Hs. wie in B ein neuer Stichos beginnt, nach der üblichen Versteilung den Schluß des vorhergehenden Verses bildet!

# Blatt 56 Vorderseite.

|     | Diate ov                                                 | AOLC       | ierseite.               |      |
|-----|----------------------------------------------------------|------------|-------------------------|------|
| Pro | ol.                                                      | Zeile      |                         | Sir. |
|     |                                                          |            | σοφια ιησου υιου σιραχ  |      |
| 12  | αν δοχωίμεν των χαται                                    | 1          | Πασα σοφια παρα πο      | 1 1  |
|     | [την ερμηνειαν πεφιλο <sub>]</sub>                       |            | Και μετ αυτου εις τον   |      |
|     | [πονημενων λεξεων]                                       |            | αιωνα                   |      |
| 13  | Γαορλαίτειν ου λαύ 120ορη                                |            | Αμμον θαλασσων          | 2    |
|     | [ναμει αυτα εαυτοις ε]                                   | <b>5</b>   | και σταγονας υετου      |      |
|     | βραιστι λεγομενα και                                     |            | και ημερας αιωνος       |      |
| 14  | οταν μεταχθη εις ετερα                                   |            | [τις εξαριθμησει]       |      |
|     | γλωσσαν ου μονον δε                                      |            | Υψος συνου και πλα      | 3    |
|     | ταυτα αλλα και αυτος ο                                   |            | τος γης και αβυσσο      |      |
| 15  | νομος και Γο]ι προφηται                                  | 10         | και σοφιαν τις εξι      |      |
|     | και τα λοιπα των $\beta[\iota\beta\lambda(\iota)\omega]$ |            | χνιασει                 |      |
|     | ου μικραν εχει την δια                                   |            | Προτερα παντων εκτι     | 4    |
| 16  | φοραν εν εαυτοις λεγ[ο]                                  |            | σται σοφια              |      |
|     | μενα εν γαρ τω ογδοω                                     |            | Και συνεσις φρονη       |      |
|     | και τριακοστω ετει ε                                     | 15         | σεως εξ αιωνος          |      |
| 17  | πι του ευεργετου βασι                                    |            | Ρίζα σοφιας τινι απε    | 6    |
|     | λεως παραγενηθεις                                        |            | καλυφθη                 |      |
|     | εις αιγυπτον και συγχρο                                  |            | Και τα πανουργευμα      |      |
| 18  | νισας ευρον ου μικρας                                    |            | τα αυτης τις εγνω       |      |
|     | παιδειας αφομοιον                                        | 20         | Εις εστι σοφος και      | s    |
|     | αναγκαιοτατον εθεμην                                     |            | φοβερος σφοδρα          |      |
| 19  | και αυτος τινα επροσενέζη                                |            | Καθημενός επί του       |      |
|     | κασθαι σπουδην και φι                                    |            | θρονου αυτου            |      |
|     | λοπονιαν του μεθερ                                       |            | Κς αυτος επτισεν αυτη   | 9    |
|     | μηνευσαι τηνδε την                                       | 25         | Και ειδεν και εξηρι     |      |
| 20  | βιβλον πολλην σπουδη                                     |            | θμησεν αυτην            |      |
|     | και αγρυπνιαν και επι                                    |            | Και εξεχεεν αυτην       |      |
|     | στημην προσενεγκα                                        |            | επι παντα τα εργα αυτου |      |
|     | μενος εν τω διαστη                                       |            | Μετα πασης σαρκος κα    | 10   |
| 21  | ματι του χρονου προς το                                  | <b>3</b> 0 | τα την δοσιν αυτου      |      |
|     | επι περας αίγαγοντα το μ                                 |            | Και εχορηγησεν αυτη     |      |
|     | βιβλιον εχδοσθαι χαι                                     |            | τοις αγαπωσιν αυτ[ο]    |      |
| 22  | τοις εν τη παροικια βου                                  |            | Φοβος πο δοξα παι       | 11   |
|     | γοίτελοις διγοίταθείλ                                    |            | καυχημα                 |      |
|     | * *                                                      | 35         | Και ευφροσυνη και       |      |
|     | νους τα ηθη εννομως                                      |            | στεφανος αγαλλια        |      |
|     | βιοτευείν                                                |            | ματος <sup>1</sup> )    |      |
|     |                                                          |            |                         |      |

<sup>1)</sup> Die letzten Zeilen sind schlecht zu lesen.

# Blatt 56 Rückseite.

| Sir.                                                                         | Zeile      |                                                           | Sir. |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------|------|
| 1 12 Φοβος πο τερφι καιρδιίανι                                               | 1          | Και ιδιοίξιαν πρατουίντω                                  |      |
| Κα: δωσει ευφιρισσυ                                                          |            | αυτης ανυψωισεν]                                          |      |
| νιηιν και χαραν και                                                          |            | Ριζα σοφιας φοβισθαι                                      | 1 20 |
| ιμιαχροημερευσιν                                                             |            | τον χν                                                    |      |
| $_{13}$ $_{f L}T_{f J}$ ω φο $_{f L}$ β $_{f J}$ ουμενω $_{f L}$ $_{f J}$ ον | f 5        | Και οι κλαδοι αυτης                                       |      |
| ίχν είο Γεσίται επ εσίχιατω                                                  | ¹)         | <del>haxboulrebenarc</del>                                |      |
| $oldsymbol{L}\mathbf{K}_{J}$ αι εν ημερα τελευτης                            |            | Ου δυνησεται θυμος                                        | 22   |
| ιαυμτου ευλογηθησεται                                                        |            | αδικος δικαιω $\vartheta_{\parallel}\eta_{\parallel}$ ναι |      |
| 14 Αρχη σοφιας φοβει                                                         |            | Η γαρ ροπη του θυμου                                      |      |
| σθαι τον χν                                                                  | 10         | autou piwsiz aut $_{l}\omega_{ m J}$                      |      |
| Και μετα πισιτων] εν                                                         |            | Εως καιρου ανθεξεται                                      | 23   |
| μητρα συνεκτισιθη.                                                           |            | παχροθυμος                                                |      |
| αυτοις                                                                       |            | Και υστερον αναδωσει                                      |      |
| 15 Μετα ανων θεμελιο                                                         |            | αυτω ευφροσυνη 1)                                         |      |
| αιωνος ενοσσευσε $^{1}$ )                                                    | 15         | Εως καιρου κρυψει                                         | ±4   |
| Και μετα του σπερμα                                                          |            | τους λογους αυτου                                         |      |
| τος αυτων εμπι                                                               |            | Και χειλη πολλων εχ                                       |      |
| στευθησεται                                                                  |            | διηγησεται συνε                                           |      |
| 16 Πλησμονη σοιφικας                                                         | 20         | σιν αυτου                                                 |      |
| φοιβιεισθαι τον χν                                                           | 20         | Εν θησαυροις σοφιας                                       | 25   |
| Και μεθυσχει αυτους                                                          |            | παραβολαι επιστημης                                       |      |
| απο των καρπιων α υτηις                                                      | 1          | Βδελυγμα δε αμαρτω                                        |      |
| 17 Παντα τον οικιονη αυτης                                                   |            | $\lambda$ ω θεοσε $[\beta(\epsilon)$ ια]                  |      |
| εμπλησει ειπηιθομη                                                           | 95         | Επιθυμησας σοφιαν                                         | 26   |
| ματων                                                                        | 25         | διατηρησοίν] [εκ][το]γία]ς                                |      |
| Και τα αποδοχια απο των                                                      |            | Και κς χορηγησει σιοι                                     |      |
| γενημαιτων αυτης]                                                            |            | αυτην                                                     |      |
| 18 Στεφιαίνος σοφιίας                                                        |            | Σοφια γαρ και παιδεια<br>φοβος κυ                         | 27   |
| φοβος κυ                                                                     | <b>3</b> 0 | • •                                                       |      |
| Αναμθμαλλων ειρηνη<br>και υγιειαν ιαμσμεως                                   | 30         | Και η ευδοκια αυτου                                       |      |
| 19 Και ειιδ εν ικιαι εξηρι                                                   |            | πιστις και πραυτης                                        |      |
| ημησεν αυτην<br>19 Και είσ]εν ξκ]αι εξήμε                                    |            | Μη απιθησης φ[οβω κ υ<br>Και μη προσελ[θης] [αυ]          | 34   |
| Επιστημην και γνω                                                            |            | τω εν καρδια δισσίη!                                      |      |
| αιν αρλεαερις ε<br>Ενιαστήθης γας έλερ                                       | 35         | Μη υποκριθης εν στο                                       |      |
| ξωμβρησεν                                                                    | 30         | hagin anon                                                | 29   |
| Smthhiloss                                                                   |            | mages with                                                |      |

<sup>1)</sup> Weiter ist nichts zu sehen. Es kann aber Sir. 1 13 εσχατω, 15 ενοσσευσε, 23 ευφροσυνή dagestanden haben.

#### Blatt 27 Vorderseite.

| Sir.     |                                                         | Zeile |                                                          | Sir.          |
|----------|---------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------------|---------------|
|          | Και εν τοις χειλεσιίν]                                  | 1     | αντιλημφεται σου                                         |               |
|          | σου προσεχε                                             |       | Και ευθυνον τας οδους                                    |               |
| $1_{30}$ | Μη εξυψου σεαυτον                                       |       | σου και ελπισον                                          |               |
|          | ινα μη πεσης                                            |       | επ αυτον                                                 |               |
|          | Και επαγαγης τη ψυχη                                    | ð     | Οι φοβουμενοι χν                                         | $\frac{2}{7}$ |
|          | σου ατιμιαν                                             |       | $_{ar{\iota}}$ αναμινατε $^{1})$ το ελεος $_{ar{\iota}}$ |               |
|          | Και αποχαλυψει κς                                       |       | αυτου                                                    |               |
|          | τα κρυπτα σου                                           |       | Και μη εκκλινητε                                         |               |
|          | Και εμμεσω συναγω                                       |       | ινα μη πεσητε                                            |               |
|          | γης χαταβαλει σε                                        | 10    | Οι φοβουμενοι χν                                         | 8             |
|          | $\lfloor O$ τι $\rfloor^1)$ ου προσηλ $\vartheta$ ες φο |       | πιστευσατε αυτω                                          |               |
|          | βω χυ                                                   |       | Και ου μη πεση ο μι                                      |               |
|          | Και η καρδια σου πλη                                    |       | σθος υμων                                                |               |
|          | ρης δολου                                               |       | Οι φοβουμενοι χν                                         | 9             |
| $2_1$    | Τεχνον ει προσερχη                                      | 15    | ελπισατε εις αγαθα                                       |               |
|          | δουλευειν χω                                            |       | Και εις ευφροσυνην                                       |               |
|          | Ετοιμασον την ψυχην                                     |       | αιωνός και ελέους                                        |               |
|          | σου εις πιρασμον                                        |       | Εμβλεψατε εις αρχαιας                                    | 10            |
| 2        | Ευθυνον την καρδια                                      |       | γενεας και ειδετε                                        |               |
|          | σου και καρτερησο                                       | 20    | Τις ενεπιστευσεν χω                                      |               |
|          | Και μη σπευσης εν και                                   |       | και κατησχυνθη                                           |               |
|          | ρω επαγωγης                                             |       | Η τις ενεμίνεν τω                                        |               |
| 3        | Κολληθητι αυτω και                                      |       | φοβω αυτου χαι εν                                        |               |
|          | μη αποστης                                              |       | <b>χ</b> ατελιφθη                                        |               |
|          | Ινα αυξηθης επ εσχα                                     | 25    | Η τις επεχαλέσατο αυτο                                   |               |
|          | των σου                                                 |       | και υπερειδεν αυτο                                       |               |
| 4        | Παν ο εαν επαχθη σοι                                    |       | Διοτι οικτειρμων                                         | 11            |
|          | δεξαι                                                   |       | και ελεημων [ο κς]                                       |               |
|          | Και εν αλλαγματι ταπι                                   |       | Και αφιησιν αμαρτι                                       |               |
|          | νωσεως σου μα                                           | 30    | ας και σωζει εν και                                      |               |
|          | κροθυμησον                                              |       | ρω θλιψεως                                               |               |
| 5        | Οτι εν πυρι δοχιμα                                      |       | Ουαι χαρδιαις διλαις                                     | 12            |
|          | ζεται χρυσος                                            |       | και χερσιν παριμεναις                                    |               |
|          | Και ανοι δεκτοι εν κα                                   |       | Και αμαρτωλω επιβαι                                      |               |
|          | μινω ταπινωσεως                                         | 35    | νον επι δυο τριβους                                      |               |
| 6        | Πιστευσον αυτω και                                      |       | Ουαι καρδια παριμενη                                     | 13            |
|          |                                                         |       |                                                          |               |

<sup>1)</sup> Flashar beginnt mit om 130 keinen neuen Stichos, sagt aber, daß om nicht ganz sicher zu lesen" ist. Umgekehrt beginnt er mit avamvate 27 einen neuen Stichos, sagt aber, daß diese Zeile "fast unleserlich" ist. Ich habe in beiden Fallen die Stichenteilung Flashars korrigiert, da sie mir zu unwahrscheinlich ist.

# Blatt 27 Rückseite.

|          | Diati                 | Zi Kuci | aserce.               |      |
|----------|-----------------------|---------|-----------------------|------|
| Sir.     |                       | Zeile   |                       | Sir. |
|          | οτι ου πιστευει       | 1       | Ο γαρ κς εδοξασε πρα  | 3 2  |
|          | Δια τουτο ου σκεπα    |         | επι τεχνοις           |      |
|          | σθησεται              |         | Και πρισιν μρς εστε   |      |
| $2_{11}$ | Ουαι υμιν τοις απο    |         | ρεωσεν εφ υιοις       |      |
|          | λωλεκοσι την ο        | 5       | Ο τιμων πρα εξιλασχε  | 3    |
|          | πομονην               |         | ται αμαρτιας          |      |
|          | Και τι ποιησεται οτα  |         | Και ως αποθησαυριζω   | 4    |
|          | επισκεπτηται ο κς     |         | ο δοξαζων μρα αυτου   |      |
| 15       | Οι φοβουμενοι χν      |         | Ο τιμων πρα ευφραν    | 5    |
|          | ουκ απιθησουσιίν]     | 10      | θησεται υπο τεχν[ω]   |      |
|          | των λογων αυτου       |         | Και εν ημερα προσευ   |      |
|          | Και οι αγαπωντες αυ   |         | χης αυτου εισακου     |      |
|          | τον συντηρησουσι 1)   |         | σθησεται              |      |
|          | τας οδους αυτου       |         | Ο δοξαζων πρα μακρο   | 6    |
| 16       | Οι φοβουμενοι χν      | 15      | ημερευσει             |      |
|          | ζητησουσιν ευδο       |         | Και ο εισαχούων χυ    |      |
|          | κιαν αυτου            |         | αναπαυσει μρα αυτου   |      |
|          | Και οι αγαπωντές αυ   |         | Και ως δεσποταις δου  | 7    |
|          | τον εμπλησθησιον]     |         | χεραει εν τοις γεν    |      |
|          | ται του νομου         | 20      | νησασιν αυτον         |      |
| 17       | Οι φοβουμενοι χν      |         | Εν εργω και λογω τι   | `    |
|          | ετοιμασουσιν χαρ      |         | μα τον πρα σου        |      |
|          | δια[ς] αυτων          |         | Ινα επελθη σοι ευλο   |      |
|          | Και ενωπιον αυτου     | a.e.    | για παρ αυτου         |      |
|          | ταπινωσουσιν τας      | 25      | Ευλογια γαρ πρς στηρι | 9    |
|          | φοχας αυτων           |         | ζει οικους τεκνίω Ι   |      |
| 18       | Εμπεσουμεθα εις       |         | Καταρα δε μρς εκρι    |      |
|          | χειρας πο παι ουπ εις |         | ζοι θεμελια           |      |
|          | χειρας ανων           | 90      | Μη δοξαζου εν ατι     | 10   |
|          | Ως γαρ η μεγαλωσυ     | 30      | μια πρς σου           |      |
|          | νη αυτου ουτως        |         | Ου γαρ εστιν σοι δοξα |      |
| ٠,       | και το ελεος αυτου    |         | προς ατιμιαν          |      |
| 0 1      | Εμου του πρς ακου     |         | Η γαρ δοξα ανου εκ τι | 11   |
|          | Gate texya            | 35      | μης πρς αυτου         |      |
|          | Και ουτως ποιησατε    | อย      | Και ονιδος τεχνοις    |      |
|          | ινα σωθητε            |         | μιημρ εν αδοξια       |      |

<sup>1)</sup> Ursprunglich vielleicht συντηρησούσε.

Zum Schlusse gebe ich noch eine Liste der bemerkenswerten Lesarten unserer Handschrift "929". Dabei lege ich den Text Swetes (= B) zugrunde, notiere aber nicht nur die Abweichungen unserer Hs. von Swete, sondern auch ihre Übereinstimmungen mit Swete in Fällen, wo andere Hss. von Swete abweichen. Die Spiritus und Akzente füge ich hier überall hinzu.

Prol. (nach Swetes Zeilenzählung)  $_{12}$  τισίν τῶν] > 929.  $_{13}$  ἐν ἑαυτοῖς] ἐν > 929 wahrscheinlich (doch ist die betreffende Zeile in 929 fast unleserlich).  $_{15}$  αί προφητεῖαι]  $_{10}$   $_{16}$  προφῆται 929.  $_{18}$  ἀφόμοιον: so auch 929 (nicht ἀφορμήν).  $_{18}$  ἀναγκαιότατον ohne οῦν dahinter: so auch 929.  $_{18}$ /19 αὐτὸς προσενέγκασθαί τινα σπουδήν] καὶ αὐτός τινα προσενέγκασθαι σπουδήν 929.  $_{19}$ /20 πολλὴν γὰρ ἀγρυπνίαν πολλὴν σπουδὴν καὶ ἀγρυπνίαν 929.  $_{21}$  ἄγοντα] ἀμγαγόντας 929.  $_{21}$  ἐκ-δόσθαι: so auch 929 (nicht ἐκδεδόσθαι ο. ä.).  $_{22}$  ἐν νόμφ] ἐννόμως 929.

Sir.  $1_1$  έστιν] > 929: wohl vor εἰς τὸν ausgefallen. 6 πανουργεύματα: so auch 929 (nicht πανουργήματα). 8 φοβερός] praem. καὶ 929. 8 τοῦ θρόνου mit Artikel: so auch 929. 13 εὑρήσει χάριν] εὐλογηθήσειται 929. 14 θεόν] κύριον 929. 15 καὶ μετὰ ἀνθρώπων] καὶ > 929. 17 ἐπιθυμημάτων ohne αὐτῆς dahinter: so auch 929. 18 φόβος κυρίου: so auch 929 (nicht φοβεῖσθαι τὸν κύριον). 19 ἐξώμβρησεν ohne ή σοφία dahinter: so auch 929. 19 κρατούντων αὐτῆς: so auch 929 (nicht κρ. αὐτήν). 28 αὐτῷ ἀναδώσει] transp. 929. [23 εὐφροσύνη: so. wie es jetzt scheint, auch 929, aber es kann ευφροσυνη dagestanden haben.] 24 πιστῶν] πολλῶν 929. 25 παραβολή] παραβολαί 929. 26 ἐπιθυμήσας: so auch 929 (nicht ἐπεθύμησας). 27 πραύτης 929. 26 ἐπιθυμήσας: so auch 929 (nicht ἐπεθύμησας). 27 πραύτης 929. 28 κυρίου ohne ἐνδεὴς ὧν dahinter: so auch 929. 30 ἐπαγάγης: so auch 929 (nicht ἐπάγης). 30 ἀποκαλύψει: so auch 929 (nicht -ψη).

Sir.  $2_1$  αρρίφ ohne Artikel: so auch 929.  $_1$  δε $\tilde{\varphi}$ ] > 929.  $_4$  δέξαι ohne ασμένως dahinter: so auch 929.  $_4$  αλλάγμασιν] αλλάγμασιν 929.  $_6$  εδθυνον] praem. καὶ 929.  $_7$  τὸν κόριον] τὸν > 929.  $_5$ .  $_9$  κόριον ohne Artikel: so auch 929.  $_8$  πταίση] πέση 929.  $_{10}$  κορίφ ohne Artikel: so auch 929.  $_{12}$  ἐπιβαίνοντι ἐπὶ] επιβαίνον επι 929:  $_{τι}$  wird vor επι ausgefallen sein.  $_{14}$  ἐπισκέπτηται: so auch 929 (nicht ἐπισκέψηται oder ἐπισκέπτεται).  $_{15}$ .  $_{16}$ .  $_{17}$  κόριον ohne Artikel: so auch 929.  $_{15}$  ἡημάτων| τῶν λόγων 929.  $_{16}$  ἐμπλησθήσονται: so auch 929 (nicht πλησθ.).  $_{17}$  καρδίας: so wahrscheinlich auch 929 (nicht καρδίαν).

Sir.  $3_3$  εξιλάσεται] εξιλάσκεται 929. 4 δ αποθησαυρίζων]  $\delta > 929$ . 5 δπὸ τέχνων: so auch 929 (nicht επὶ τέχνοις). 5 καὶ ως δ αποθησαυρίζων δ δοξάζων μητέρα αὐτοῦ] > 929. 5 ἡμέρα: so auch 929 (nicht ἡμέραις). 6 ἀναπαύσει: so auch 929 (nicht τιμήσει). 7 δουλεύσει mit εν dahinter: so auch 929. 8 τὸν πατέρα σου ohne den Zusatz καὶ

τὴν μητέρα σου: so auch 929. s παρ' αὐτοῦ: so auch 929 (nicht παρ' αὐτοῦν). 10 πρὸς ἀτιμίαν: so auch 929 (nicht πατρὸς ἀτιμίαν).

Zwei dieser Lesarten von 929, nämlich Prol. 12 τισίν τῶν > und Sir. 2<sub>15</sub> τῶν λόγων, finden sich nach den für das Septuaginta-Unternehmen gemachten Sirach-Kollationen sonst nur noch in 260 (= Kopenhagen, Kgl. Bibl., Gamle Kgl. Saml., 6, aus dem X./XI. Jahrh.) und den von 260 abhängigen Hss. 149, 471, 606 1). In sechs weiteren Fällen geht 929 mit 260 (nebst Trabanten) und wenigen anderen Hss. zusammen: 1) Prol. 13 èv > 260 und 106. 545. 728. 2) Prol. 15 οί προφήται 260 und 46. 404. 728. 753. 3) Prol. 19/20 πολλήν σπουδήν καὶ ἀγρυπνίαν 260 und 106. 130. 545, 4) Sir. 1s καὶ φοβερός 260 und 493. 728. 753, 5) Sir. 123 αὐτῷ ἀναδώσει transp. 260 und 106, 130, 534, 545, 6) Sir. 27 αύριον ohne τὸν 260 und V. 307. 728. Auch sonst stimmt 929 meistens mit 260 überein: abgesehen von den beiden nur in 929 vorkommenden Lesarten oder Fehlern Sir. 1, ἐστιν > und 212 επιβαινον επι, finden sich nur folgende Unterschiede: 260 hat Prol. 18 avaquaiótatov ov, Sir. 130 άποκαλύψη, 24 άλλάγμασι, 33 έξιλάσεται, 5 ήμέραις, 7 δουλεύσει ohne èv.

### b) Iob-Fragmente.

Sie finden sich in der Hs. Jerusalem, Patriarchal-Bibliothek, 'Αγίου Σταυροῦ 36. Dies ist ein Codex rescriptus des XII./XIII. Jahrh. mit Werken des Basilius. Das Pergament stammt aus zwei Hss. des VIII. Jahrh.; die eine enthielt Werke des Chrysostomus, die andere den Text des Iob mit hexaplarischen Noten und einer Katene aus Olympiodor und Polychronius am Rande. Den Iob-Palimpsest hat J. Rendel Harris entdeckt und als Probe aus ihm eine der am besten erhaltenen Seiten in den Haverford College Studies I, S. 14 f. <sup>2</sup>) mitgeteilt. Neuerdings hat dann Eugène Tisserant in seinem Aufsatz "Un manuscrit palimpseste de Job" in Revue biblique internationale, Nouv. sér. 9 (1912), S. 481—503 genauer über den Iob-Palimpsest gehandelt und von den 42 Blättern, die er nach der Art der Beschriftung als zu ihm gehörig erkannt hatte, 16½ (= 33 Seiten) herausgegeben und von 5 weiteren Blättern wenigstens den Inhalt festgestellt<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Über diese Hss. s. mein Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (1914), in welchem man sie mit Hilfe des Verzeichnisses der Sigeln S. 342 ff. leicht auffinden kann.

<sup>2)</sup> Mir nur durch Tisserants gleich anzuführenden Aufsatz S. 482 bekannt. Die von Harris herausgegebene Seite (Bl. 198 b mit Iob 126-9) findet sich auch bei Tisserant S. 501.

<sup>3)</sup> A. a. O., S. 483. Mehr zu leisten wurde Tisserant durch die Kurze seines Aufenthaltes in Jerusalem verhindert (S. 487).

Über Tisserants Arbeit sagt Flashar: "Wie Stichproben zeigten, hat Tisserant mit großer Sorgfalt und Genauigkeit gearbeitet. Dafür hat er sich auch auf die Blätter beschränkt. die einigermaßen lesbar sind". Flashar selbst hat von den übrigen 251/2 Blättern noch 71/2 (= 15 Seiten) mehr oder weniger vollständig gelesen; doch hat er sich dabei nach meinem Rate auf den Bibeltext beschränkt und nicht nur, wie Tisserant, die Katene, sondern auch die hexaplarischen Randnoten beiseite gelassen, da das am Rande Stehende infolge der Beschneidung der ursprünglich erheblich größeren Blätter (jetzt 28 × 21 cm. ursprünglich nach Tisserant S. 482 mindestens 34 × 26 cm) fast überall arg verstümmelt ist. Diese 71/2 Blätter gebe ich hier nach Flashars Abschrift heraus. Obgleich damit wiederum noch kein Abschluß erreicht ist, so ist doch unsere Kenntnis der Hs. abermals einen guten Schritt vorwärts gebracht und dem, der einst die abschließende Arbeit tun wird, ein weiteres Stück des Weges gebahnt.

Der Iob-Palimpsest hat nach meinem System die Sigel "406", s. mein Verzeichnis der griech. Hss. des A.T. (1914), S. 83.

Worttrennung und Minuskelschrift mit alleiniger Beibehaltung von Majuskeln für die größeren Anfangsbuchstaben der einzelnen Stichen 1) führe ich hier ebenso durch wie bei den Sir.-Fragmenten (s. oben S. 408); nur verwende ich hier im Anschluß an Tisserant eine schrägliegende griechische Schrift, weil auch die Hs. selbst im Bibeltexte mit gewissen Ausnahmen<sup>2</sup>) eine schrägliegende Unziale aufweist. Spiritus und Akzente kommen in der Hs. ziemlich häufig vor, sind aber naturgemäß oft nicht mehr zu sehen, vgl. Tisserant S. 483 Anm. 3: "Les esprits ou accents sont assez nombreux, nous les avons notés de notre mieux, mais n'avons quelque espoir d'avoir tout vu que dans les pages très lisibles ff. 197 [d. h. 197 Vorderseite] et 198v"; Flashar hat Spiritus und Akzente nicht notiert, wohl weil sie auf den von ihm gelesenen Blättern nicht oder nur selten zu erkennen waren. Über die Bedeutung der ganzen und halben Klammern s. oben S. 408. Im übrigen verweise ich auf Tisserants Aufsatz, dem auch eine Lichtdrucktafel beigegeben ist.

<sup>1)</sup> Vgl. Tisserants Lichtdrucktafel, wo die größeren Anfangsbuchstaben in mehreren Stichen noch deutlich zu erkennen sind.

<sup>2)</sup> In Flashars Fragmenten kommt aufrecht stehende Schrift nur einmal vor: Iob 161 υπολαβων δε ιωβ λεγει, in Tisserants Fragmenten (abgesehen von den Randnoten) dreimal: Iob 24 υπολαβων δε ο διαβολος τω πω ειπεν (aber υπολαβων ist bei Tisserant mit schrägliegender Schrift gedruckt), 41 υπολαβων δε ελιφαζ ο θεμανιτης λεγει, 121 Υπολαβων δε ιωβ λεγει. Durch die Wahl der aufrecht stehenden Schrift sollen diese Einleitungen der Reden auch äußerlich von den Reden selbst unterschieden werden.

| Iob            | Vorderseite                                                                                            | Blatt                | 205                               | Rückseite                                                                 | Iob         |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 145            | αυτου 1) παο αυτ ω 1 2)                                                                                | 1                    | το                                | στελεχος αυτου                                                            |             |
|                | Εις χοονον εθου και ου η υπεοβη                                                                        | μη                   |                                   | οσμης υδατος αν                                                           | 14,         |
| 6              | Αποστα απ εμου ινα ησυ                                                                                 |                      | Kat 2                             | τοιησει [θεοι]σμο[ν ω                                                     | 6]          |
|                | χασω                                                                                                   | $\mathbf{\tilde{5}}$ |                                   | νεοφυτον                                                                  | J           |
|                | Και ευδοκησω τον βιον                                                                                  |                      | $A\nu\eta\varrho$                 | δε τιελευιτησας                                                           | 10          |
|                | ωσπερ μισθωτος                                                                                         |                      | ωχε                               | το                                                                        |             |
| 7 .            | Εστιν γαο δενδοω [ελπις]                                                                               |                      | Και π                             | εεσων βροτος3)                                                            |             |
|                | εκ κοπη παλιν                                                                                          |                      | τι ε                              | εστιν                                                                     |             |
|                | ανθησει                                                                                                | 10                   | $X_Q o v_Q$                       | ο γαο σπανιζεται                                                          | 11          |
|                | Και ο ραδαμνος αυτου οι                                                                                | ,                    | θαλ                               | .α6 <b>6</b> α                                                            |             |
|                | μη εκλιπη                                                                                              |                      | Ποταμ                             | ιοι εφημωμθεν τιες μ                                                      |             |
| 8 -            | $m{E}$ αν γα $m{o}$ γη $m{o}$ αση $m{e}$ ν γη $m{\eta}$                                                | <b>Q</b> ι]          | ξηρι                              | ανθ <sub>∟</sub> ησονται <sub></sub>                                      |             |
|                | [ξα αν]του                                                                                             |                      | A[vos                             | δε ποιμηθεις ου]                                                          | 12          |
|                | $\lfloor E v  floor$ δε πετραις τελευτησ $\epsilon$ , nicht αυτω $\epsilon$ , wie Tisserant $\epsilon$ |                      |                                   | αναστη                                                                    |             |
| 2) Od<br>"Schw | verlich stand am Schluß der 2                                                                          | rde mar<br>Zeile ov  | n ovne<br>n, auf k                | erganzen, aber Flashar                                                    | sagt:       |
| Iob            | ${f Vorderse}$ ite                                                                                     | Blatt                | <b>:</b> 4                        | $R\ddot{u}ckseite$                                                        | lob         |
|                | Και ου μη εξειγεοθη  εως                                                                               | $\alpha \nu = 1$     |                                   |                                                                           |             |
|                | ο ουρανος παλιαιωθη                                                                                    |                      |                                   |                                                                           | 1415        |
|                | Και ουκ εξυπνισθησονται                                                                                |                      |                                   | κουσομαι                                                                  |             |
|                | [εχ του] υπνου αυτων                                                                                   |                      | Τα δε                             | εργα των χειρων σο                                                        | v           |
| 1413           | Ει γαο οφελον εν αδη με                                                                                | 5                    | $\mu\eta$                         | αποποιου                                                                  |             |
|                | φυλαξει[ς]                                                                                             |                      | $H_{Q} \iota \partial \mu$        | ιησας διε μους τα επ                                                      | t 16        |
|                | $K$ <b>ο</b> υψεις δε με εως αν $\pi$ αυμ                                                              | ர்η்ு                | -                                 | ευματα                                                                    |             |
|                | ται σου η οργη                                                                                         |                      | Και ο                             | υ μη παριελθη σει ουδ                                                     | <b>ε</b> ν  |
|                | Και ταξη μοι [χοονον εν                                                                                |                      | <b>_τ</b> ω                       | $\nu \propto \mu \propto Q \tau \iota_1 \omega \nu \mu_0 v$               |             |
|                | μι ειαν μου ποιηση                                                                                     | 10                   | $E$ $\sigma \varphi \varrho \phi$ | αγισας δίει μου τα αίμ                                                    | α0   17     |
| 14             | Εαν γα <b>ο</b> αποθιανη ανθοωπ                                                                        | ogj                  | $\lfloor 	au \eta \mu$            | ιατα εν βαλλιαντιω                                                        |             |
|                | ζησεται                                                                                                |                      | $LK\alpha\iota$                   | επεσημη μου ει τι ιακο                                                    | <b>ον</b> , |
|                | Συντελεσας ημερας [του]                                                                                |                      | [πας                              | $oldsymbol{arrho} oldsymbol{arrho} oldsymbol{\eta} oldsymbol{ u}_{\perp}$ | -           |
| 1              | [βιου αυτου]                                                                                           | 4 ~                  | Και π                             | λην ορος πιπτον                                                           | 14          |
|                | $[T\pi \circ \mu \varepsilon \nu \omega] \ \varepsilon \omega \varsigma^{(1)}$                         | 15                   | πεσε                              | ειται                                                                     |             |
| daß d          | ashar setzt hinter εως keine i<br>ie Zeile noch nicht mit εως se                                       | Punkte ;<br>chloß.   | man s                             | sollte aber eigentlich erv                                                | varten,     |

| Iob                    | Rückseite                                                                                                             | Blatt    | 16               | 4                     | Vorderseite                                   | Iob         |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|-------------|
| <b>15</b> <sub>3</sub> | Εν λογοις οις ουδεν                                                                                                   | 1        |                  | εγενηθ                | $\eta_S$                                      |             |
|                        | $ooldsymbol{arphi}$ ελ $o_{\mathcal{G}}$                                                                              |          | H                | ποο θ                 | ινων επαγαγης                                 |             |
| 1                      | $[T\iota]^1$ ) και $[σν]$ α $[πεποιησσ]$                                                                              | ຜີ       | Į.               | Ι΄ συντ               | αγμα πο απηποας                               | 15s         |
|                        | φοβον                                                                                                                 |          | H                | εις σε                | αφικετο σοφια                                 |             |
|                        | Συντελεσω δε οηματα                                                                                                   | <b>5</b> | T                | γαφ ο                 | ιδας ο ουκ οιδαμε                             | <b>εν</b> 9 |
|                        | τοιαυτα εναντι χυ                                                                                                     |          | $\boldsymbol{H}$ | $	au\iota$ $\sigma v$ | ν[ο]. εις 2) ο ουχι                           | και         |
| อ                      | Ενοχος ει οημασιν στομα                                                                                               |          |                  | ημεις                 |                                               |             |
|                        | τος 60υ                                                                                                               |          | [h               | ται γε τ              | ποεσβυτης και γε                              | πα] 10      |
|                        | Και ου διεχοινας οηματα                                                                                               |          |                  | λαιος ε               | ν ημιν                                        |             |
|                        | δυναστων                                                                                                              | 10       | П                | ο <b>εσβ</b> υτε      | φος του πος σου                               |             |
| 45                     | Ελεγξαι σε το σον στομα                                                                                               |          |                  | ημεοαις               | ;                                             |             |
|                        | και μη εγω                                                                                                            |          | O                | λιγα ων               | ημαφτηχας [με]                                | 11          |
|                        | Τα δε χειλη σου καταμαο                                                                                               |          |                  | μαστιγο               | υσαι                                          |             |
|                        | τυρησια][ι] σου                                                                                                       |          | M                | εγαλως                | υπεοβαλλου                                    |             |
| 7                      | Τι γαο μη ποωτος ανος                                                                                                 | 15       |                  | τως λε                | λαιληκας                                      |             |
| ,                      | and vielleicht $O \iota \iota$ da $(= A)$ ?<br>Ber auch die Lesart $\sigma \iota$ $\nu \circ \eta \sigma \iota \iota$ |          |                  |                       | ovieis (B) steht siche<br>Auf das o folgt ein |             |

1) Stand vielleicht Οτι da (= A)? 2) Flashar: "συνιεις (B) steht sicher nicht da; aber auch die Lesart συ νοησεις (A) schwerlich. Auf das o folgt ein Buchstabe, der σ oder o oder ε sein könnte". So kommt aber keine vernunftige Form heraus; bloßes συ νοεις wurde passen und findet sich auch in der Hs. 254, die öfter mit unserer Hs. zusammengeht.

| Rückseite                 |
|---------------------------|
| Diese Seite, welche un-   |
| mittelbar an Bl. 164a an- |
| schließend, Iob 1512-15   |
| enthält, hat Tisserant    |
| S.503 herausgegeben. Die  |
| Vorderseite aber hat er   |
| nicht mit herausgegeben.  |
| weil diese sehr schlecht  |
| zu lesen ist.             |

| Blatt          | 167              | Vorderseite                                                             | Iob        |
|----------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| - 1            | L                |                                                                         | $15_{16}$  |
| ı-<br>5<br>t   | <br>A            | ναγγελω ουν σοι συ δε<br>ακουε μου                                      | 17         |
| e 5<br>r<br>., | $\boldsymbol{A}$ | διει εοφακα [αναγγελ(λ)ω ο<br>σοφιοι ανηγγειλιαν<br>[αι] 1) ους εκουψαν | боі]<br>18 |
| t<br>10        | A                | πατερας αυ[των]<br>υτοις μονοις εδο[θη]<br>[η γη] <sup>2</sup> )        | 19         |
|                |                  | <br>xς ο βιος ασεβ <sub>ι</sub> ων εν <sub>ι</sub><br>φροντιδι          | 20         |
| 15             |                  | η δε αριθμητα δεδο<br>μενα δυναστη                                      |            |

Flashar: ,, και ist zwar nicht zu erkennen, doch muß ein Wort dagestanden haben".
 So Flashar. Mir ist es aber wahrscheinlicher, daß η γη noch am Schlusse von Z. 9 stand, und Z. 10 und 11 den zweiten Stichos dieses Verses enthielten.

Anfang ist sehr unsicher".

| Iob              | Vorderseite                                                                 | Blatt                | 3                  | Rückseite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | lob                                 |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 1527 H           | Και εποιησεν περιστομιον                                                    | 1                    | <b>_</b> <i>Kα</i> | ι ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε ε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                     |
|                  | επι των μηριων αυτου                                                        |                      | α                  | $v \vartheta o s$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                     |
|                  | αινος δε αυτου υβριις                                                       |                      | $M\eta$            | πιστευετω οτι υπο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 15 n                                |
| 28 [-            | $Av$ λισ $artheta$ $_{ m J}$ ειη $\delta$ ε πολεις ε $arrho$ η $\mu_{ m I}$ | $ovs_1$              | μ                  | દેશકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                     |
| K                | Και εισελθοι εις οικους                                                     | õ                    | _                  | νας γαφ αυτω αξπιοβησε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | $\tau_{\iota} \alpha \iota_{\iota}$ |
|                  | αοιμητους                                                                   |                      |                    | ομη αυτου ποο ωρας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32                                  |
| J.               | 4 δε εκεινος ητοιμασεν                                                      |                      | •                  | θαρηισεται                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                     |
|                  | αλλοι αποισονται                                                            |                      |                    | ο οαδαμνος αυτου οι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,                                   |
| 29 (             | Ουτε μη πλουτισθη ουτε                                                      |                      | -                  | $η$ πυχασ $[η_{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{oldsymbol{ol}}}}^2}}}$ |                                     |
|                  | μεινη τα υπαρχοντα αυτ                                                      | ov 10                | ,                  | γηθειη δε ωσπερ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3.3                                 |
| (                | Ου μη βαλη επι την γην                                                      |                      |                    | ρμισαξ ποο ω <b>ο</b> ας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
|                  | σχιαν                                                                       |                      | Και                | εκπεσοι ως ανθος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                     |
| 30 L             | $Ov\delta ε$ $μ$                        | $\tau$ os            |                    | l <b>α</b> ιας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                     |
|                  | τον βλαστον αυτου                                                           |                      |                    | οτυ <b>ο</b> ιον γαο ασε <b>β</b> ιους,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 34                                  |
|                  | μαθζαι]νει ανεμος                                                           | 15                   |                    | ανατος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                     |
| 1) So,<br>könnte | eingerückt, steht diese Zeil<br>e allenfalls auch πυπασει das               | e in Fla<br>tehn, do | shar<br>och is     | s Abschrift. 2) Flash<br>at mir das η wahrscheinlich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |
| Iob              | Vorderseite                                                                 | Blatt                | 206                | Rückseite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Iob                                 |
|                  | Πυο δε καυσει οικους                                                        | 1                    | 0                  | τι αποχοινη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                     |
|                  | δωροδεκτων                                                                  |                      | $K\alpha$          | εγω δε καθ υμας λαλη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | σω 164                              |
| 1535             | Και εν [γαστοι λημψο]ντο                                                    | ce                   | L                  | ει γε <sub>ο</sub> υπεκειτο η ψυχη υ <sub>ι</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | μων <sup>3</sup> )                  |
|                  | $o\delta[vvas]$                                                             |                      |                    | υτι της εμης ψυχης                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                     |
|                  |                                                                             | õ                    |                    | εναλουμαι υμιν λογοι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>S</b> 5                          |
|                  |                                                                             |                      |                    | ησω δε καθ υμων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                     |
|                  |                                                                             |                      |                    | εφαλην                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                     |
|                  |                                                                             |                      |                    | η δε ισχυς εν τω στο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6                                   |
|                  | δολον                                                                       |                      |                    | ιατι μου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| 161              | υπολαβων δε ιωβ λεγει '                                                     | 10                   |                    | ι μ $[(ε)$ ιν $]$ ησιν $[χειλεων]$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                     |
| 2                | Αμημοα τοιαυτα πολλα                                                        |                      |                    | ν φεισομαι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                     |
|                  | παρακλητορες κακων <sup>2</sup> )                                           |                      |                    | αμν γαφ λαλησω ουχ α                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | λ 7                                 |
| 3                | [Τι γαρ μη ταξις] εστι φ                                                    | $\eta$               |                    | ησω το τραυμα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                     |
|                  | $μασιν π_{L}νς_{J}$                                                         |                      |                    | ν δε και [σιωπησω] τι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                     |
|                  | Η τι παρενοχλησει [σοι]                                                     | 15                   | ) ;                | λαττον το[ωθησομαι]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                     |
|                  | per diese Zeile s. oben S. 415<br>chen". 3) Diese Zeile is                  | Anm. 2<br>st bei l   | Flash              | 2) Flashar: "Von παντες ar eingerückt, doch sagt e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ist nichts                          |

|                         | I. Palimpsest-Frag                                                                                                                                   | mente :                                    | aus Je                               | rusalei                             | n: b) Iob.                                                        | 419                                                    |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| Iob                     | Rückseite                                                                                                                                            | Blatt                                      | 195                                  |                                     | Vorderseite                                                       | Iob                                                    |
|                         |                                                                                                                                                      | 1                                          | $X \alpha \varrho_i$                 | μονη                                | δε παρανομω                                                       | ν                                                      |
|                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                              |                                            | [α:                                  | πω]λε                               | ι <u>[α]</u> <sup>3</sup> )                                       |                                                        |
|                         |                                                                                                                                                      |                                            | $\lfloor E \alpha \imath$            | ν ανα                               | βη εις ουνον                                                      | <b>2</b> 0 s                                           |
| $20_2$                  |                                                                                                                                                      |                                            | -                                    |                                     | ρας αυτου                                                         |                                                        |
|                         | Και ουχι συνιείτε μαλλ[ο                                                                                                                             | ον] 5                                      |                                      |                                     | δια <sub>L</sub> αυτου <sub>J</sub> νε                            | φων                                                    |
|                         | ιη κιαι εγω                                                                                                                                          |                                            |                                      | μηται                               |                                                                   |                                                        |
| 3                       | Παιδειαν εντροπης σου                                                                                                                                |                                            |                                      |                                     | κη μηδη ειστι                                                     | η 7                                                    |
|                         | ακουσομαι<br>Και πνα εκ της συνεσεως σ                                                                                                               | to                                         |                                      | ાત્રુઈલા                            | ]<br>τελος απολειτο                                               | ***                                                    |
|                         | αποκοινεται μοι                                                                                                                                      |                                            |                                      |                                     | ιεκος αποκειιο<br>δοτ <sub>1</sub> ες <sup>4</sup> ) αυτοι        |                                                        |
|                         |                                                                                                                                                      | 10                                         |                                      |                                     | ν <sub>[</sub> εστιν]                                             |                                                        |
| •                       | [αφ ου ετεθη ανθοωπος                                                                                                                                | (2)                                        |                                      |                                     | υπνιον εκπε                                                       | 8                                                      |
|                         | επι της γης                                                                                                                                          | ' <b>.</b>                                 |                                      | •                                   | ου μη ευρεθι                                                      |                                                        |
| 5                       | Ευφροσυνη γαρ ασεβων                                                                                                                                 | •                                          |                                      |                                     | ωσπεο φασμ                                                        | •                                                      |
|                         | πτωμα εξαισιον                                                                                                                                       | 15                                         |                                      | νχτεοι                              | , , ,                                                             |                                                        |
| gesta<br>gonn<br>ubrig  | lashar hält es für wahrscheinl<br>anden hat: aber dann wird di<br>en haben mußte, zu lang.<br>g". 3) Flashar: "Auf da<br>lashar: "Dem Platz nach kön | ese Zeil<br>2) Von<br>s α am               | e, die<br>Z. 12<br>Schlu             | e mit (2<br>2 sind<br>B sche        | Ουχ ουτως υπελο<br>"nur ganz schw:<br>sint noch ein s             | α <b>μβανον</b> be-<br>ache Spuren                     |
| Iob                     |                                                                                                                                                      | Blatt                                      |                                      |                                     | Vorderseite                                                       | $\mathbf{Iob}$                                         |
| 209                     | Οφθαλμος                                                                                                                                             | 1                                          |                                      |                                     | λωσσαν αυτοι                                                      |                                                        |
|                         | Kar anner mansuarse                                                                                                                                  |                                            |                                      |                                     | εται αυ <sub>ι</sub> της <sub>)</sub> :<br>γ <b>κ</b> αταλειψει α |                                                        |
|                         | Και ουκετι προσνοησει αυτον ο τοπος αυτου ου                                                                                                         | YST!                                       | _                                    | _                                   | γκατακειφεί α<br>ξει αυτην εν μ                                   | •                                                      |
| 10                      | Tous vious autor of ye                                                                                                                               |                                            |                                      |                                     | λαουγγος αυτ                                                      |                                                        |
|                         | [σαισαν] ηττονες                                                                                                                                     | _                                          |                                      |                                     | η δυνηθη βοη                                                      |                                                        |
|                         |                                                                                                                                                      |                                            |                                      | -                                   |                                                                   |                                                        |
|                         | 1)                                                                                                                                                   |                                            | _                                    |                                     | σπιδος εν ι γι                                                    | ασ ιτρι                                                |
| 11                      | Οστα αυτου ενεπλησθη                                                                                                                                 |                                            | αυ                                   | που π                               | αι πονος                                                          |                                                        |
|                         | νεοτητος αυτου                                                                                                                                       | 10                                         | Πλοι                                 | vros d                              | εδι <b>κως συναγ</b> ο                                            | 15                                                     |
|                         | Και μετ αυτου [επι χω ματ                                                                                                                            | rog                                        | με                                   | ενος ε                              | ξεμεσθησεται                                                      |                                                        |
|                         | <b>χοιμηθησεται</b>                                                                                                                                  |                                            | [83]                                 | $\mathbf{x}^{2}) \mathbf{x}]$       | οι[λ]ιας [αυτο                                                    | $oldsymbol{v}ig]$                                      |
| 12                      | $_{ackslash} E$ αν $_{ar{J}}$ εγλυκαν $\partial \eta$ εν στομ                                                                                        | ατι                                        | -                                    |                                     | ς δε αυτου εξ                                                     |                                                        |
|                         | αυτου χαχια                                                                                                                                          | 4.51                                       | -                                    |                                     | ον αγγελος] [θ                                                    | _                                                      |
| auf dann<br>zu w<br>kam | lashar bemerkt zu Z. 8: "Ar lie Lesart ψηλαφησουσιν (A) h würde in Z. 7 nur Aι δε χειφιεπίg.  2) Am Anfang von hier noch nicht εξ οικιας.            | n Anfar<br>nindeute<br>ες αυτοι<br>ι Ζ. 12 | ng sche<br>n; me<br>v gesta<br>steht | eint ei<br>ehr ist<br>anden<br>nach | nicht zu erkenr<br>haben, und das                                 | das wurde<br>nen". Aber<br>scheint mir<br>tein §, also |

Über den Charakter des in unserer Hs. "406" vorliegenden Textes handelt Tisserant S. 484—486. Seine Hauptresultate sind: 406 stimmt im allgemeinen mit dem Alexandrinus überein. "qui est, comme on sait, passablement éloigné pour le livre de Job, et du Vaticanus, et de l'ensemble des manuscrits". Doch hängt 406 nicht direkt von A ab, da 406 eine Reihe von Fehlern A's nicht teilt und auch an manchen anderen Stellen von A abweicht.

Gleich nach Tisserant hat Léon Dieu in einem Nachworte zu seinem Aufsatze "Le texte de Job du Codex Alexandrinus et ses principaux témoins" im Muséon, Louvain 1912, S. 273 f. über 406 gehandelt. Dieu kommt in diesem Aufsatze zu dem Resultate. daß A im Buche Iob den Luciantext bietet. Über 406 lautet sein Urteil: "Le texte de ce nouveau ms. est en général du même type que A; il y a donc lieu de la classer parmi les témoins de la recension lucianique; toutefois, il semble l'avoir quelque peu déflorée. . . . Il semble donc bien que ce fragment ne constitue pour la recension lucianique qu'un témoin de second ordre".

Die Beobachtungen Tisserants und Dieus bestätigen sich auch bei unseren neuen Fragmenten. 406 stimmt auch hier meistens mit A überein; gleich in den ersten Versen finden sich z. B. folgende charakteristische A-Lesarten: 146 απόστα απ' ἐμοῦ ἴνα ήσυχάσω καὶ ευδοκήσω (gewöhnlicher Text απόστα ἀπ' αὐτοῦ ἵνα ήσυχάση καὶ εὐδοκήσω (gewöhnlicher Text ἀπόστα ἀπ' αὐτοῦ ἵνα ήσυχάση καὶ εὐδοκήση), τ πάλιν ἀνθήσει (ἔτι ἐπανθήσει), 8 πέτραις (πέτρα). 9 καὶ ποιήσει (ποιήσει δέ), 10 καὶ πεσών (πεσών δέ), 11 ποταμοὶ [+ δὲ A] ἐρημωμθένιτες ξηρανθιήσονται (ποταμὸς δὲ ἐρημωθεὶς ἐξηράνθη), 12 καὶ οὸ μὴ εξειγερθή (>) und παλιαιωθή (οὸ μὴ συνραφή), 13 φυλάξει ς und κρύψεις (ἐφύλαξας und ἔκρυψας). Doch hat 406 auch öfters gegen A die gewöhnliche Lesart, z. B. 145 χρόνον ohne γάρ dahinter, 6 τὸν βίον ohne μου davor, 1529 οῦ (Α οῦδέ), 33 ὡς (Α ισπερ), 31 καύσει (Α κατακαύσει), 35 δόλον (Α πόνον). 205 παρανόμων (Α ἀσεβών), 8 φάσμα (Α φάντασμα). 9 οῦκέτι (Α οὸ).

# II. Quis sit ό Σόρος.

Die Frage "Quis sit ὁ Σόρος" hat Frid. Field, Origenis Hexaplorum quae supersunt I (1875), S. LXXVII—LXXXII in seiner gründlichen und klaren Weise behandelt. Im wesentlichen Anschluß an ihn berichte ich zunächst kurz über den bisherigen Stand der Frage.

Der "Syrer" wird zitiert von Melito (nur einmal zu Gen. 22<sub>13</sub>), Didymus, Diodor, Eusebius von Emesa, Polychronius und Apolinarius (zu Dan.), Chrysostomus, Theodoret (zu Ier. und Ez.), Prokop u. a., und zwar zur Gen. 30 mal, zu Ier. 26 mal, zu Ez. 12 mal, zu den Ps. 7 mal, zu Thr. 5 mal, zu Exod., Dan. und Os. je 2- oder 3 mal, zu Reg. III und Is. je 1 mal. In den übrigen Büchern des A. T. hat Field keine Erwähnung des Syrers gefunden.

Die Ansichten über den Syrer gingen seit Montfaucon sehr auseinander. Man könnte zunächst daran denken, daß der Syrer nichts anderes sei als die alte syrische Übersetzung des A.T., die Peschita, und in der Tat haben diese Ansicht Ioan. Wichelhaus, De Novi Testamenti versione syriaca antiqua quam Peschitho vocant (1850), S. 63-68, und etwas modifiziert Jos. Perles, Meletemata Peschitthoniana (Diss. Breslau 1859). S. 49-51 vertreten: letzterer sagt S. 50: "Verisimillimum igitur videtur, Syri denominatione interpretationes eas, quae a Peschittho profectae viva voce circumferebantur, indicari. Etenim Syrus cum Pesch. multis locis congruit, ubi vero differt, ex ipsius Pesch. corruptione aut eorum, qui auribus percipiebant, errore quocunque differentia illa nasci potuit". Die häufige Übereinstimmung des Syrers mit der Peschita leugnet auch Field nicht: er selbst führt S. LXXVIII eine größere Anzahl von Stellen auf, an denen beide aufs beste übereinstimmen. Aber diese Stellen beweisen nichts für ihre Identität, da die Übereinstimmung sich auch aus Benutzung derselben hebräischen Grundlage erklären läßt. Gegen die Identität beweist aber, wie Field S. LXXVIII f. zeigt, eine andere Reihe von Stellen, an denen der Syrer von der Peschita abweicht. Zu ihnen gehört auch eine Stelle, welche Perles S. 49 f. zum Beweis dafür verwendet hatte, daß es sich beim Syrer um eine semitische Übersetzung handle: Gen. 22<sub>13</sub>, wo Diodor zu dem εν συτώ σαβέκ der LXX = σοσ bemerkt, daß der Syrer nicht φυτώ, sondern bloß σαβέκ habe. Dürfte man, wie Perles tat, schon aus dem Vorkommen des semitischen Wortes σαβέκ auf eine semitische Übersetzung schließen, so wäre derselbe Schluß z. B. auch bei Theodotion erlaubt, der so viele hebräische Wörter einfach transkribiert (Field I, S. XLf.). Mit der Peschita aber hat der Syrer hier gar nichts gemein; denn diese hat nicht das hebräische Wort beibehalten, sondern es durch (Las übersetzt. Aus diesem und ähnlichen Fällen schließt Field S. LXXIX mit Recht, "Syrum nostrum anonymum cum versione Peschito (quae dicitur) nihil commune habere". Und mit demselben Rechte lehnt er den Vorschlag von Perles ab, die Abweichungen des Syrers von der Peschita aus Verderbnis der Peschita in ihrer schriftlichen Fixierung oder mündlichen Überlieferung zu erklären. Wie sollte man es sich

auch vorstellen. daß aus dem eben angeführten land durch irgendeine Verderbnis gerade σαβέχ entstanden wäre, das dem 720 des hebräischen Textes ganz genau entspricht?

Noch weit verfehlter ist eine andere Annahme, die besonders von Döderlein verfochten und von Eichhorn akzeptiert wurde, daß der Σύρος die von Sophronius ins Griechische übertragene lateinische Übersetzung des Hieronymus (Vulgata) sei. Field hat sie S. LXXIX—LXXXII eingehend widerlegt. Damit ist sie endgültig abgetan und kann der verdienten Vergessenheit anheimfallen.

Field selbst stimmt mit Montfaucon darin überein, daß es sich beim Σόρος um eine von einem Syrer verfaßte griechische Übersetzung handelt. Nur in der genaueren Formulierung dieser Annahme gehen Montfaucon und Field auseinander. Montfaucon, Hexaplorum Origenis quae supersunt 1 (1713), Praeliminaria S. 20 f. hatte es für das Richtigste gehalten, in dem Σόρος "versionem aliquam Graecam ex Syro factam" zu sehen. Nach Field ist die Übersetzung, wie sich oben zeigte, nicht aus dem Syrischen, sondern aus dem Hebräischen gemacht; doch schließt er eine Mitbenutzung der Peschita nicht aus, sondern sagt auf S. LXXXII, daß der Σόρος seine neue griechische Übersetzung "adhibita etiam versione Syriaca simplici" angefertigt habe.

Dafür, daß es sich um eine griechische, nicht um eine syrische Übersetzung handle, hatte Montfaucon S. 20 zwei Beweise angeführt: 1) In Ez. 8<sub>16</sub> hat der Syrer nach einem in der Sixtina mitgeteilten Scholion απαλίς wiedergegeben, wofür man, wie der Scholiast bemerkt, gewöhnlich κάγκελλον sagt (πό Σόρος την κιγκλίδα καλεί, ήτις λέγεται παρὰ τοῖς πολλοῖς κάγκελλον"). κιγκλίς und κάγκελλον sind aber Synonyma, die man nur im Griechischen unterscheiden kann. 2) In Gen. 392 hatte der Syrer nach Diodor für πίστα nicht ἐπιτυγχάνων wie die LXX, sondern κατευοδούμενος. Auch dies sind Synonyma, die sich im Syrischen nicht unterscheiden würden 1).

Field S. LXXXII übernimmt diese Beweise, findet aber den ersten nicht bündig, da die Syrer, wie sie μοιο = κάγκελλον brauchen (mehrfach belegt, s. R. P. Smith, Thesaurus Syriacus Sp. 3671 f.), so auch λοιο (bisher nicht belegt) = κιγκλίς gebraucht haben könnten. Den zweiten Beweis dagegen findet Field "majoris, immo maximi momenti", und er führt zur Bekräftigung desselben sehr gut an,

<sup>1)</sup> Montfaucon fugt hier noch die gleichfalls synonymen Übersetzungen des Symmachus (εὐοδούμενος) und Aquila (χατευθυνόμενος) hinzu. Diese läßt Field mit Recht aus dem Spiele, da Diodor sie nicht erwähnt.

daß die syrohexaplarische, also eine sehr genaue Übersetzung ἐπιτυγχάνων Gen. 392 und κατευοδούμενος Ps. 367 in genau derselben Weise durch το wiedergibt.

Indessen ist auch dieser zweite Beweis nicht ganz unanfechtbar. κατευοδούμενος wird zwar von Diodor und auch von Prokop, der nur etwas abweichend statt dessen κατευοδών bietet (s. Field zu Gen. 392), dem Σύρος zugeschrieben. Aber εὐοδούμενος oder κατευσδούμενος wird auch als Übersetzung des Symmachus überliefert: εὐοδούμενος in den hexaplarischen Noten der Sixtina und in den Hss. M und Brooke-McLean "j" = HoP 57, κατευοδούμενος in den Hss. HoP 127 und Brooke-McLean "v" = Rahlfs 344, s. Field und Brooke-McLean z. St. Daher könnte man bei einiger Zweifelsucht eine Verwechselung von Σόρος und Σόμμαγος, etwa hervorgerufen durch falsche Auflösung der für Σόμμαχος vorkommenden Abkürzung "Συ" (Field I, S. XCV), annehmen. Und man könnte sich dafür sogar auf den Vorangang Fields berufen, der S. LXXVII Anm. 17 konstatiert, daß Chrysostomus eine Lesart des Symmachus (muß hier allerdings richtiger heißen: des Theodotion) irrtümlich dem Syrer zuschreibt. Daß nicht nur Diodor, sondern auch Prokop den Syrer als Autor von κατευοδούμενος oder -δών nennt, würde nicht sicher gegen die Annahme einer solchen Verwechselung sprechen, da Prokop sehr häufig seine Vorgänger einfach abschreibt: nur müßte der Fehler, wenn er nicht auf Diodor selbst zurückginge, schon in der Zeit zwischen Diodor und Prokop entstanden sein.

Zum Schlusse führt dann Field S. LXXXII noch Ier. 48 33 an, wo der Syrer κελεύειν nach einem Brauche der "exquisitissima Graecitas" für das die Arbeit begleitende und zu ihr anfeuernde Singen im Takte braucht ("οὐκέτι οἱ ληνοβατοῦντες κελεύσουσι λέγοντες ἰά, ἰά"), und schließt daraus, daß "etiam stylus Syri nostri anonymi Graecam potius quam Syriacam originem arguit". Aber hiermit ist nichts bewiesen. Denn der echt griechische Stil würde auch dann erklärbar sein, wenn die Kirchenväter, welche den Syrer zitieren, eine syrische Vorlage ad hoc ins Griechische übersetzt hätten.

Unter diesen Umständen freut es mich, eine von Montfaucon und Field übersehene Stelle anführen zu können, die, wie mir scheint, einen vollständig sicheren Beweis für Fields Auffassung des Σόρος liefert und überhaupt für die Frage nach der Beschaffenheit dieser immer noch recht rätselhaften Größe besonders wichtig ist. Sie findet sich in Theodorets Quaestiones in Octateuchum in der 19. Frage zum Richterbuche (Opera ed. Schulze 1 [1769],

S. 337), und es wird dadurch zugleich zu den oben S. 421 aufgezählten biblischen Büchern, in welchen man bisher Erwähnungen des Syrers gefunden hatte, ein neues Buch hinzugefügt. handelt haben über die Stelle E. Hautsch. Der Lukiantext des Oktateuch (Nachr. d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1909, S. 538 = Mitteilungen des Sept.-Untern. 1, S. 23) und ihn verbessernd (vgl. unten S. 429. 431 f.) George F. Moore, The Antiochian recension of the Septuagint (American Journal of Semitic languages and literatures 29 [1912-13], S. 43 f.); doch haben beide sich auf die für ihren Zweck abseits liegende Frage "Quis sit ό Σύρος" nicht eingelassen. Schon vor ihnen hat P. de Lagarde, Übersicht über die im Aramäischen, Arabischen und Hebräischen übliche Bildung der Nomina (Abh. d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., 35. Bd., 1889). S. 91 Anm. \*\* die Stelle angeführt und auf ihre Wichtigkeit für die aramäische Dialektologie hingedeutet; für den Σόρος verweist er "vorläufig" auf Field 1).

Theodoret behandelt a. a. O. die berühmte Stelle Iud. 126, wo Jephthas Leute die Ephraimiten das Wort "Schibboleth" sprechen lassen, diese aber statt dessen "Sibboleth" sagen. Der LXX-Text. welchen Theodoret zugrunde legt, hat, da sich der Unterschied der Aussprache im Griechischen nicht wiedergeben ließ, verständigerweise auf eine wörtliche Übertragung verzichtet und für und סבלת einfach σύνθημα "eine Parole" eingesetzt: καὶ ἔλεγον αὐτοῖς Εἴπατε δὴ σύνθημα καὶ λέγοντες σύνθημα οὐ κατηύθυνον τοῦ λαλησαι ούτως (oder ähnlich; der Text ist nach der Gruppe 54 etc., mit der Theodoret gewöhnlich zusammengeht [vgl. Hautsch und Moore a. a. O.], rekonstruiert) = הצמר ויאמר סבלת שבלת אמר נא שבלת ויאמר הלא יכין לדבר כז. Hierzu bemerkt nun Theodoret, dessen Kenntnisse sich nicht auf den LXX-Text beschränkten, jene Parole habe in einem Worte bestanden, bei dem schon die Aussprache den Beweis für die Herkunft des Sprechenden lieferte (πτινά λόγον δς ἐπέφερε διὰ τῆς γλώττης τὸν ἔλεγχον"). Und um dies deutlicher zu machen, fährt er fort:

ώσπερ γὰρ 'Οσροηνοί καὶ Σύροι καὶ Εὐφρατήσιοι καὶ Παλαιστινοὶ καὶ Φοίνικες τῆ Σύρων χρῶνται φωνῆ, πολλὴν δὲ ὅμως ἡ διάλεξις ἔχει διαφοράν, οὕτως Ἑβραῖοι μὲν ἦσαν αί δυοκαίδεκα φυ-

<sup>1)</sup> Lagarde sagt: "Die Stelle wird vielleicht von nun an — ohne den Namen Lagarde — oft angeführt werden". Beinahe wäre dieser Fall hier wirklich eingetreten; denn obwohl ich die "Übersicht" seinerzeit, als ich das Register zu ihr anfertigte, sehr genau kannte, war mir doch jenes Zitat inzwischen vollständig entfallen, und ich fand es erst jetzt, nachdem ich die Bedeutung der Theodoretstelle erkannt hatte, halb zufällig wieder.

λαί, είχον δέ τινα ώς εἰκὸς ἰδιώματα, ὥσπερ ἀμέλει καὶ αὅτη ¹). ώς γὰρ ὁ Σόρος φησί, τῶν ἄλλων τὸν ἄσταχον σεμβλὰ ²) καλούντων οἱ τοῦ Ἐφραὶμ ἔκ τινος συνηθείας σεμβελὼ ³) ἔλεγον. τοῦτο γινώσκων Ἰεφθάε λέγειν ἐκέλευσε καὶ διελεγχομένους ἀνήρει.

Theodoret führt also zunächst als Parallele zu dem Vorhandensein verschiedener Dialekte bei den alten Hebräern die gleiche Erscheinung bei den heutigen Syrern an. Zu der Aufzählung der verschiedenen Abteilungen der Syrer bemerkt Lagarde treffend, daß Theodoret die Provinznamen seiner Zeit braucht, wie sie uns durch das Staatshandbuch jener Zeit, die Notitia dignitatum, authentisch überliefert sind, vgl. in der Ausgabe O. Seecks (1876) z. B. S. 49, wo unter den Provinzen des Orients "Palaestina secunda. Palaestina salutaris, Foenice Libani, Eufratensis, Syria salutaris, Osrhoena" aufgezählt werden. Weniger vermag ich Lagarde beizustimmen, wenn er meint, daß Theodoret hier gerade von "fünf Dialekten des Aramäischen" spreche; denn daß die Dialekte sich nach den römischen Provinzgrenzen gerichtet haben sollten, ist doch höchst unwahrscheinlich 4). Meines Erachtens soll die Aufzählung nur darauf hinweisen, daß es eine ganze Reihe Syrisch redender Provinzen gibt, und daß dementsprechend auch manche dialektische Unterschiede im Syrischen vorhanden sind.

Sodann führt Theodoret noch den Σόρος zu der in Frage stehenden Stelle Iud. 126 an. Allerdings zitiert er ihn offenbar nicht wörtlich; dazu weicht der Wortlaut von dem der Bibelstelle gar zu weit ab. Aber wenn wir auch den genauen Wortlaut des Σόρος aus dem Zitate Theodorets nicht rekonstruieren können, so viel können wir doch mit Sicherheit sagen: auf jeden Fall hat der Σόρος den hebräischen Dialektunterschied naue durch einen syrischen Dialektunterschied ersetzt; denn σεμβλά und σεμβλώ sind nur zwei verschiedene Aussprachen desselben syrischen Wortes Lia, das dem hebräischen auch entspricht. Hieraus folgt:

<sup>1)</sup> Zu αὅτη ergänze ἡ φυλή. Gemeint ist der Stamm Ephraim.

Sirmond und Schulze haben im Texte ἐμβλὰ, aber Picus und die von Schulze verglichene Hs. (s. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. [1914], S. 380 Anm. 1) haben σεμβλὰ.

Sirmond und Schulze haben im Texte ἐμβελὼ, aber Picus σεμβὲλ ὡς, die von Schulze verglichene Hs. σεμβελός. Über das hieraus herzustellende σεμβελὼ s. unten S. 428.

<sup>4)</sup> Auch sind es, da es zwei Palaestinae gibt, nicht fünf, sondern sechs Provinzen. Allerdings sind die beiden Palaestinae unter demselben Dux vereinigt, aber dasselbe gilt auch für Eufratensis und Syria, s. Seeck S. 69—74.

- 2) Der Σόρος hat überhaupt nicht Syrisch, sondern, wie Montfaucon und Field mit Recht annahmen, Griechisch geschrieben. Denn der Unterschied zwischen σεμβλά und σεμβελώ wäre in der syrischen Schrift gar nicht zum Ausdruck gekommen; sowohl σεμβλά als σεμβελώ hätte man syrisch schrieben müssen. Im Griechischen dagegen konnte man umgekehrt den Unterschied der semitischen Zischlaute wund onicht wiedergeben und mußte daher, wenn man nicht wie die LXX ganz frei übersetzen wollte, einen anderen Unterschied an die Stelle setzen, der sich in der griechischen Schrift ausdrücken ließ.
- 3) Da im Syrischen neben dem Status emphaticus auch ein Status emphaticus عِخلا vorkommt (Th. Nöldeke, Kurzgefaßte svr. Grammatik § 87), so können σεμβλά und σεμβελώ Transkripsein. Wahrscheinlicher jedoch stellen sie den ebenso lautenden Status absolutus zu dar; denn der Status absolutus der Substantiva, welcher bekanntlich in der syrischen Literatursprache fast völlig vom Status emphaticus aufgesogen ist, hat sich in den Dialekten, z. B. dem syropalästinischen, noch viel länger gehalten und kann für die Zeit des Σόρος ohne weiteres als noch sehr üblich angenommen werden. In diesem Falle entsprechen σεμβλά und σεμβελώ auch hinsichtlich der grammatischen Form ganz genau dem artikellosen wech des hebräischen Textes. Aber auch wenn sie den Status emphaticus von darstellen sollten, würden sie immer noch Singulare sein und insofern dem hebräischen Urtexte entsprechen, nicht der Peschita, die hier zwar auch dasselbe Wort hat, aber nach allgemeiner Überlieferung als Plural und المحال Also dürfen wir es auf jeden Fall als sehr wahrscheinlich bezeichnen, daß der Σύρος an unserer Stelle nicht aus der Peschita, sondern aus dem hebräischen Urtexte übersetzt hat.
- 4) Der Σόρος war in der Tat von Herkunft ein Syrer. Denn nur ein solcher konnte auf den geistreichen Einfall kommen, den im Griechischen unausdrückbaren hebräischen Dialektunterschied durch einen im Griechischen ausdrückbaren syrischen Dialektunterschied zu ersetzen, der mit dem hebräischen weiter nichts zu tun hat, als daß er sich bei demselben Worte findet.

So viel über die Bedeutung der Stelle für die Frage "Quis sit δ Σόρος". Zum Schluß wollen wir noch sehen, was sie, abgesehen von der allgemeinen Nachricht, daß es zur Zeit Theodorets dialektische Unterschiede im Syrischen gegeben hat, noch weiter für die Geschichte der syrischen Sprache abwirft. Hierfür kommt folgendes in Betracht:

- 1) Es ist ein bekannter Unterschied zwischen dem Ost- und Westsyrischen, daß sich im Ostsyrischen das altsemitische  $\bar{a}$  rein erhalten hat, während es im Westsyrischen zu ō getrübt ist. Der Prozeß war vollendet, als um 700 n. Chr. im Westsyrischen die Bezeichnung der Vokale durch griechische Buchstaben eingeführt wurde; denn dabei wurde das griechische o, dessen Quantitätsunterschied von ω im Griechischen bereits geschwunden war, zur Bezeichnung des alten a gewählt. Dagegen wurde im I. Jahrh. n. Chr. wenigstens in Palästina noch ā gesprochen; denn in den neutestamentlichen Transkriptionen μαραναθά = מרנא חא (noch bei Nestle und v. Soden falsch μαράν αθά getrennt!), αββα = κοκ  $\tau$ מליתא בינתא עליתא u. s. w. erscheint das alte  $\bar{a}$  noch überall als α. Das σεμβελώ unseres Σύρος beweist nun, daß der Übergang des  $\bar{a}$  in  $\bar{o}$  mindestens in gewissen Gegenden des westlichen Syriens schon recht früh erfolgt ist. Wenn das dem Melito zugeschriebene Zitat aus dem Σόρος (vgl. oben S. 420 Z. 2 v. u.) wirklich auf Melito zurückgeht, so müßte der Σόρος noch dem II. Jahrh. n. Chr. angehören; andernfalls wäre er spätestens dem IV. Jahrh. n. Chr. zuzuweisen.
- 2) Die Wiedergabe des syrischen bb durch μβ sowohl in σεμβλά als in σεμβελώ beweist, daß der Übergang der Doppelkonsonanten in einfache Konsonanten mit vorhergehendem Nasal in den syrischen Dialekten weiter verbreitet war, als die Orthographie der aus Edessa stammenden Literatursprache ahnen läßt. Dafür haben wir auch sonst Beweise, s. C. Brockelmann, Grundriß der vergleichenden Grammatik der semit. Sprachen I (1908), S. 245; besonders bemerkenswert ist, daß jene Erscheinung, wie Brockelmann unter "6" zeigt, auch in dem nordsyrischen Dialekte, dem die Armenier ihre aramäischen Fremdwörter entlehnten, sehr verbreitet gewesen sein muß. Genau derselbe Übergang findet sich übrigens bei demselben Worte auch im Arabischen, wo שבלת dem hebr. שבלת und syr. Lee entspricht. (Über analoge Erscheinungen im Griechischen und Lateinischen s. W. Schulze, Samstag: Ztschr. f. vergl. Sprachforschung 33 [1895], S. 366-386 und Ath. Buturas, Über den irrationalen Nasal im Griechischen: Glotta 5 [1914], S. 170 ff.)

3) Ich habe seinerzeit, als Hautsch die oben erwähnte Besprechung der Theodoretstelle niederschrieb, ihm auf seine Anfrage gesagt, aus den für die zweite Aussprache des Wortes überlieferten Varianten ἐμβελώ, σεμβὲλ ὡς, σεμβελός ¹) sei als ursprünglich wahrscheinlich σεμβλώ herzustellen, sodaß also der Unterschied der beiden Dialektformen σεμβλά und σεμβλώ nur in dem auslautenden Vokal läge, und dementsprechend sagt auch Hautsch: "wahrscheinlich ist σεμβλώ zu schreiben". In der Tat würde dieser eine Unterschied für den Zweck des Σύρος vollständig genügen, und es würde dann eine genaue Parallele zum Hebräischen vorliegen, wo der Unterschied der beiden Formen sich gleichfalls auf einen einzigen Laut beschränkt. Anders jedoch stellen Lagarde, dessen oben S. 424 zitierte Stelle mir damals nicht im Gedächtnis war, und Moore σεμβελώ her 2), und ich gestehe gern, daß dieses wegen seines engeren Anschlusses an die Überlieferung, die in allen drei Varianten zwischen B und λ ein ε aufweist, entschieden den Vorzug verdient. Das ε ist auch sehr wohl erklärlich: es ist das Schwa mobile, zu welchem das ursprüngliche ŭ, das in محكم noch erhalten ist, in المحلة abgeschwächt wurde. Wenn dieses ε in σεμβλά fehlt, so ist das daraus zu erklären, daß der hinsichtlich des ā auf älterer Sprachstufe stehen gebliebene Dialekt, welchem σεμβλά angehört, in der Abschwächung des ä umgekehrt noch weiter als der σεμβελώ-Dialekt fortgeschritten war und auch das Schwa mobile nicht mehr deutlich aussprach; vgl. ähnliche Fälle bei Th. Nöldeke, Kurzgefaßte svrische Grammatik § 21 B und 23 D.

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 425 Anm. 3.

<sup>2)</sup> Daneben wirft Lagarde noch die Frage auf, ob die Variante σεμβελός auf ein ursprüngliches σεμβέλθε zurückzuführen sei. σεμβέλθε soll offenbar = βωμβελός sein, aber eine Wiedergabe des -ā des Status emphaticus durch -ε ist ganz unwahrscheinlich und die Zurückziehung des Akzentes auf die vorletzte Silbe, durch welche Lagarde dieses -ε anscheinend erklären will, für so alte Zeit schwerlich anzunehmen. Überdies ist die Hs., welche σεμβελός bietet, so jung (XV. Jahrh., vgl. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. [1914], S. 154 f. Nr. 351), daß man nicht, wie Lagarde tut, mit einer Unzialverwechselung (OC statt ΘΕ) rechnen darf, wenn eine andere Erklärung (σεμβελος aus σεμβελως) möglich ist.

## III. Berichtigungen und Nachträge zu früheren Mitteilungen des Septuaginta-Unternehmens<sup>1</sup>).

- 1) Zu E. Hautsch, Der Lukiantext des Oktateuch (Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 1, S. 3—28 = Nachrichten d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1909, S. 518—543).
- S. 9 [524] Z. 18: Vor "b f i" etc. ist, wie Ludwig Köhler in der Berliner philol. Wochenschr. 30 (1910), Sp. 1033 bemerkt hat, noch "A" hinzuzufügen.
- S. 10 [525] Z. 15 v. u.: Dieser Fall gehört, wie Köhler ebenda Sp. 1034 bemerkt hat, nicht hierher, sondern auf S. 9 [524] unter Nr. 2. Denn ἀνεμνήσθη findet sich nicht in den drei Hss. b w 108, sondern nur in b 108 (nicht, wie Köhler meint, in b allein, s. P. de Lagarde, Ankündigung einer neuen Ausgabe der griechischen Übersetzung des A.T. [1882], S. 40).
- S. 11 [526] Z. 10 v. u.: Statt "A l y" muß es "A L y" heißen; auch hierauf hat Köhler Sp. 1033 aufmerksam gemacht.
- S. 20 [535] Text Z. 10 v. u.: Vor "54. 59. 75. 82" ist, wie George F. Moore im American Journal of Semitic languages and literatures 29 (1912—13), S. 44f. mit Recht moniert, noch die schon früher von Moore zu jener Gruppe gestellte alte Hs. K (Fragmente von Num.—Iud. aus dem VII./VIII. Jahrh., s. Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 2 [1914], S. 96—98) hinzuzufügen. Für Hautsch' Untersuchung selbst kommt allerdings K nicht in Betracht, da K an keiner der von Hautsch angeführten Stellen erhalten ist.
- S. 20 [535] Text Z. 2 v. u.: Statt "übereinstimmen" lies "übereinstimmt".
- S. 22 [537] Z. 17—21: siehe unten zu S. 25 f.
- S. 22 [537] Z. 22—S. 23 [538] Schluß: Hautsch behandelt hier ausführlicher die drei Stellen Iud. 1<sub>19</sub>. 7<sub>6</sub>. 12<sub>6</sub>, an welchen er B-Lesarten bei Theodoret gefunden zu haben glaubt. Dazu bemerkt Eb. Nestle im Theol. Literaturblatt 31 (1910), Sp. 559 nur kurz, daß diese Stellen ihm "auch eine andere Erklärung zuzulassen scheinen". Eingehend widerlegt Hautsch' Auffassung George F. Moore a. a. O., S. 42—44. Im Anschluß an seine Darlegungen ist folgendes zu konstatieren:

<sup>1)</sup> Diese Berichtigungen und Nachträge habe ich allein zusammengestellt, da ich mit Herrn Dr. Hautsch und Herrn Dr. Große-Brauckmann zur Zeit keine Rücksprache darüber nehmen konnte.

A. Rahlfs, im Oktober 1915.

- S. 22 [537] Z. 17 v. u.: "Pic. u." ist zu streichen.
- S. 22 [537] Z. 15—13 v. u.: Hautsch' Angabe über die Lesart der meisten Vertreter des A-Textes ist ungenau; denn diese haben nicht, wie allerdings A selbst, αὐτήν, sondern αὐτοῖς (wie B) oder αὐτούς, und sie verknüpfen die (in A selbst fehlende) zweite Übersetzung ἄρματα σιδηρᾶ αὐτοῖς o. ä. mit dem Vorhergehenden durch καί.
- S. 22 [537] Z. 19-12 v. u.: Theodoret stimmt in 571 Phyab disστείλατο αὐτοῖς Iud. 119 allerdings, wie Hautsch richtig angab. genau mit B überein. Aber ganz ähnlich lesen, was Hautsch zu sagen versäumt hat, auch A und die zur A-Gruppe gehörigen Hss. 19. 108, nur daß sie adtriv statt adtois haben. Die schon erwähnte zweite Übersetzung καὶ ἄρματα σιδηρᾶ αὐτοῖς. welche nach Hautsch' Darstellung für den A-Typus charakteristisch wäre, haben A 19. 108 ebensowenig wie B. Folglich ist der Unterschied zwischen diesen Vertretern des A-Typus und B hier nur gering, und man kann aus der genauen Übereinstimmung Theodorets mit B hier schwerlich auf Beeinflussung seines LXX-Textes durch den B-Typus schließen. Moore S. 43 behauptet, auch die Hss. 54 und 59, mit denen Theodoret gewöhnlich zusammengeht, haben hier genau wie B und Theodoret nur ὅτι Ὑρηχάβ διεστείλατο αὐτοῖς, und folgert daraus. .that Theodoret is here, as elswhere, following 54 cet., not B". Aber hier befindet er sich im Irrtum. Allerdings werden 54 und 59 bei HoP nicht unter den Hss. genannt, welche die zweite Übersetzung καὶ ἄρματα σιδηρᾶ αὐτοῖς hinzufügen. Aber Lagarde, der im 1. Teile seiner SeptuagintaStudien (1891) eine neue Kollation von 54 oder "k", wie er die Hs. nennt, mitgeteilt hat, gibt auf S. 22 ausdrücklich an, daß "k" και αρματα σιδηρα αυτοις hinzufügt; und daß Lagarde hier gegen HoP recht hat, wird auch für Moore keinen Augenblick zweifelhaft sein. (Von 59 besitzen wir noch keine neue Kollation. Vorläufig wird man gegen Moores Schluß aus dem Stillschweigen von HoP bei 59 ebenso mißtrauisch sein dürfen wie bei 54, und das um so mehr, als die dritte zu dieser Gruppe gehörige Hs. 75 den Zusatz nach ausdrücklicher Angabe von HoP hat.)
- S. 22 [537] Z. 11 v. u. S. 23 [538] Z. 7: In Iud. 75 heißt es im Hebräischen und in allen LXX-Texten übereinstimmend, daß Gideon diejenigen besonders stellen soll, welche mit der Zunge lecken wie ein Hund. Im folgenden Verse heißt es dann in A und anderen Hss. des A-Typus, darunter auch den gewöhn-

lich mit Theodoret übereinstimmenden 54. 59. 75, wiederum. daß sie mit der Zunge lecken, im Hebräischen und in B dagegen, daß sie mit der Hand zum Munde lecken. Da nun auch Theodoret sagt, daß sie "mit der Hand das Naß zum Munde führen", so hat Hautsch auf Abhängigkeit Theodorets vom B-Texte geschlossen. Nach Moore dagegen hängt Theodoret hier vielmehr von Josephus Antiq. V 217 Niese (nach alter Zählung V 6, 3) ab; denn beide berühren sich nicht nur im Wortlaut (Josephus ταῖς γερσί ... προσενεγχάμενοι τὸ ὕδωρ. Theodoret τῆ δὲ γειρὶ τὸ νᾶμα προσενεγκόντων τῷ στόματι), sondern stimmen auch in der eigentümlichen Gesamtauffassung der Stelle überein: beide nehmen an. daß Gott die dreihundert ausgewählt habe, weil sie die schlechtesten Soldaten waren. also durch ihre Wahl besonders deutlich gezeigt wurde, daß alles auf den göttlichen Beistand ankommt. Auch hier wird man Moore recht geben müssen. Theodoret hat den Josephus oft benutzt. An einer ganzen Reihe von Stellen zitiert er ihn sogar mit Namen, s. Theodoreti opera ed. Schulze 5 (1774). Index rerum unter "Iosephus". Daher führt auch Niese in seiner großen Josephus-Ausgabe den Theodoret öfters im textkritischen Apparat an. An unserer Stelle zitiert nun allerdings Theodoret den Josephus nicht, und er stimmt auch nicht genau mit ihm überein: während nach Josephus die dreihundert aus Augst vor den Feinden (V 216 Niese καταπεπληγότας τοὺς πολεμίους, 217 μετά φόβου) es nicht wagten, sich zum Wasser niederzulassen, waren sie nach Theodoret zu faul dazu (aprobs καὶ νωθεῖς). Aber daß Theodoret den Josephus nicht zitiert. hat nichts zu bedeuten, da die Alten überhaupt ihre Vorgänger nur recht selten zitieren. Und die Abweichung in einem nebensächlichen Punkte kann gegenüber der Übereinstimmung in der Hauptsache nicht ins Gewicht fallen und ist auch bei Abhängigkeit leicht erklärlich.

- S. 23 [538] Z. 7-12: Hautsch schließt aus dem κλιθέντων bei Theodoret, daß in seinem LXX-Texte wie im B-Texte das Verbum κλίνειν stand, nicht κάμπτειν wie im A-Texte. Aber auch hier kann Theodoret von Josephus abhängen, denn dieser hat κατακλιθέντας (V 216 Niese).
- S. 23 [538] Z. 13—Schluß: In Iud. 126 ist bei Theodoret in der Frage die A-Lesart εἴπατε δὴ σύνθημα überliefert. Da jedoch in Theodorets Antwort nicht σύνθημα, wohl aber ἄσταχυς vorkommt, glaubte Hautsch schließen zu dürfen, daß die Theodoret-Überlieferung hier falsch sei und Theodoret selbst viel-

mehr wie B εἶπον δὴ στάχυς gelesen habe. Diese Folgerung ist aber unzulässig; denn ἄσταχυς kommt nicht in der eigentlichen Auslegung des LXX-Textes vor, die, wie Moore zeigt, sehr wohl zu der überlieferten Lesart σόνθημα paßt, sondern nur in dem, was Theodoret zum Schlusse noch, um die Sache ganz klar zu machen, aus dem "Syrer" anführt, vgl. oben S. 421f.

- S. 22 [537] Z. 17-21 und S. 25 f. [540 f.]: Die Stellen aus Iud. 175. 1831 und 176-1830 finden sich auch in dem 1911 von Eng. Tisserant im 23. Bde. der Studi e testi herausgegebenen Codex Zugninensis rescriptus ("Z"), der in fast allen seinen Teilen lucianischen Texttypus bietet, s. die Übersicht über die Hss., aus denen er zusammengesetzt ist, im 2. Bde. der Mitteilungen des Sept.-Untern. (1914), S. 275-277. Die alte Hs.. aus der die Fragmente des Richterbuches stammen ("ZI", VI. Jahrh.), stimmt in Iud. 1831 εταξαν und το γλυ[π]τον μιγα ο [ε]ποιήσεν, 176 ανήρ εκαστος το αρέστον, 7 ην παιδαρίον, 1828 εν χο[ιλα]δι η ην und ρηγαβ völlig mit Theodoret überein und weicht in 175 ενεπλησεν und 1830 ιωναθαν [οιο]ς μανασση οιου [γ]ερσαμ 1) υιου μω[σ]η von Theodoret (175 επλησε, 1850 wie Z<sup>I</sup>. aber mit γηροωμ) nur unbedeutend ab. Bloß in 17, εx βηθλεεμ δημου ιουδα stimmt ZI gegen Theodoret, der noch ex συγγενειας ιουδα hinzufügt, mit B überein; doch kann hier, wie Tisserant S. XXXIX bemerkt, Theodorets Überschuß in ZI zufällig infolge des Homoioteleutons ausgefallen sein. Somit haben wir in ZI einen weiteren, sehr alten Vertreter des Texttypus, welchen Hautsch für lucianisch erklärt hat; und da. wie schon bemerkt, auch fast alle übrigen in "Z" vereinigten Hss. lucianischen Texttypus zeigen, so wächst die Wahrscheinlichkeit, daß die von Hautsch als lucianisch bezeichnete Gruppe 54. 59. 75 nebst den dazu gehörigen Unzialen K und ZI, wie auch Tisserant S. XXXVII-XLIV annimmt, in der Tat den Luciantext des Richterbuches darstellt.
- S. 25 [540] Z. 1 v. u.: "(beide ohne exactor)" ist, wie Tisserant a. a. O., S. XXXIX Anm. 1 richtig bemerkt, zu streichen.

<sup>1)</sup> So, mit  $\varepsilon$ , hat Tisserant [ $\gamma$ ] ersau in seiner Ausgabe des Textes S. 18 und in der dazu gehörigen Anmerkung. Dagegen hat er auf S. XXXIX, wo er die Stelle viermal zitiert, stets  $\gamma\eta$ rsau mit  $\eta$ . Was richtig ist, läßt sich nicht entscheiden. Allerdings haben fast alle LXX-Hss.  $\gamma\eta$ rsau,  $\gamma\eta$ rsau o. ä. mit  $\eta$ , aber A hat  $\gamma\varepsilon$ rsau, und 59, eine zu derselben Gruppe wie ZI gehörige Hs., hat nach HoP  $\gamma\varepsilon$ rsau.

- 2) Zu P. Glaue und A. Rahlfs, Fragmente einer griechischen Übersetzung des samaritanischen Pentateuchs (Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 1, S. 31—64 = Nachrichten d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1911, S. 167—200).
- S. 31 [167], 47 [183] und 54 [190]: Die berühmte samaritanische Lesart Garizim statt Ebal Deut. 274 findet sich, wie Max L. Margolis im Jewish Quarterly Review, New Series 3 (Philadelphia 1912), S. 130 bemerkt, auch in der altlateinischen Übersetzung der LXX, s. Heptateuchi partis posterioris versio latina antiquissima e codice Lugdunensi ed. Ulysse Robert (Lyon 1900), S. 30: "in monte Garzin". Doch ist hier übersetzt, nicht wie bei den Samaritanern (צ בהרגריום) בע Αργαριζιμ, s. Glaue-Rahlfs S. 47 f. = 183 f.) zum Eigennamen gezogen.
- S. 41 [177] Z. 5—7: Die von Walter Reimpell (auf dem östlichen Kriegsschauplatze als Kompagnieführer bei einem Sturmangriff am 11. Dezember 1914 gefallen) eingesehenen Hss. der arabischen Übersetzung des samaritanischen Pentateuchs Paris, Bibl. Nat., Arab. 5. 6. 8 bieten, wie P. Kahle in der Theol. Literaturzeitung 37 (1912), Sp. 357 f. bemerkt, den in der zweiten Hälfte des XIII. Jahrh. entstandenen textus receptus dieser Übersetzung. Über andere Rezensionen derselben macht Kahle ebenda kurze Andeutungen, vgl. auch sein Buch "Die arabischen Bibelübersetzungen" (1904), S. X—XIII und seinen Aufsatz "Untersuchungen zur Geschichte des Pentateuchtextes" in den Theol. Studien und Kritiken 88 (1915), S. 415.
- S. 48 [184] Z. 19—23: Während der von Saadja abhängige textus receptus der eben erwähnten arabischen Übersetzung adurch wiedergibt, ziehen nach Kahle Theol. Litztg. a. a. O. "auch die älteren Handschriften der arabischen Übersetzung" entsprechend dem echt samaritanischen Brauche mit dem folgenden zu einem einzigen Worte zusammen. Genauer sagt Kahle in den Theol. Stud. u. Krit. a. a. O., S. 424 f.: "Bei der arabischen Übersetzung der Samaritaner steht es so, daß vier alte mir bekannte Handschriften hargerizim in einem Worte schreiben, andere nicht weniger alte Handschriften aber ebenso wie der spätere textus receptus der arabisch-samaritanischen Übersetzung gebel gerizim."
- S. 61—64 [197—200]: Hiergegen erhebt Kahle in den Theol. Stud. u. Krit. a. a. O., S. 423—426 gewisse Bedenken. Dabei operiert er aber mit allgemeinen Erwägungen, die mir nicht beweiskräftig scheinen.

- 3) Zu E. Große-Brauckmann, Der Psaltertext bei Theodoret (Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 1, S. 71—100 = Nachrichten d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1911, S. 336—365).
- S. 100 [365] Z. 3—5: Der von Tisserant herausgegebene Codex Zuqninensis rescriptus (Studi e testi 23, Rom 1911) stimmt mit Theodoret nicht nur in Ps. 30<sub>7</sub> in einer seltenen Lesart überein, sondern, wie der Referent in der Revue biblique internationale, Nouv. sér. 9 (1912), S. 314 bemerkt, auch in zwei anderen, allerdings minder wichtigen Fällen: Ps. 14<sub>1</sub> [κα]ι τις, vgl. Große-Brauckmann S. 86 [351], und Ps. 17<sub>18</sub> χαλαζε d. h. χάλαζαι, vgl. Große-Brauckmann S. 93 [358].
  - 4) Zu A. Rahlfs, Die alttestamentlichen Lektionen der griechischen Kirche
- (Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 1, S. 122-230 = Nachrichten d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1915, S. 28-136).
- S. 181 [87] Z. 11: Adolf Jülicher machte mich (brieflich) darauf aufmerksam, daß von den drei Jahren 713, 719 und 724, welche nach Carl Schmidt für den Osterfestbrief des Patriarchen Alexanders II. in Betracht kommen, nur die beiden ersten möglich sind, da 724 als Schaltjahr zu dem für den Anfang der Quadragesima angegebenen Datum nicht paßt. Schon wegen der Gleichung πρὸ τ Καλανδῶν Μαρτίων, ἢτις ἐστὶ Φεβρουαρίου τ (Z. 306 des Osterfestbriefs) kann es sich nur um ein gewöhnliches Jahr mit 28 Tagen im Februar handeln.
- S. 189 [95] Z. 7 v. u.: Statt "Invocavit" ist "Estomihi" zu lesen (briefliche Mitteilung von Jülicher).

# Eine jüdische Gebetssammlung im siebenten Buch der apostolischen Konstitutionen.

Von

#### W. Bousset.

Vorgelegt in der Sitzung vom 20. November 1915.

T.

Hinter die Bearbeitung der Zwölfapostellehre ist am Schluß des siebenten Buches der apostolischen Konstitutionen (VII 33 ff.) eine Gebetssammlung angehängt, die religions- und liturgie-geschichtlich das allerhöchste Interesse verdient, wie die folgende Untersuchung erweisen soll. Ich beginne mit dem dritten Gebet c. 35.

Dieses Gebet wird mit einem Preis Gottes des ατίστης und σωτήρ eröffnet, der wegen seiner sündenvergebenden Barmherzigkeit gepriesen wird: φύσει γὰρ ἀγαθὸς ὑπάρχεις, φείδη δὲ άμαρτανόντων εἰς μετάνοιαν προσκαλούμενος. Dann wird die gesamte Kreatur οὐρανοί, γῆ und θάλασσα zu seinem Lobpreis aufgeboten, der mit den Worten Ps. 103 24 formuliert wird. Und nun lautet die Fortsetzung:

καὶ στρατὸς ἀγγέλων φλεγόμενος καὶ πνεύματα νοερὰ $^1$ ) λέγουσιν — "εῖς ἄγιος τῷ Φελμουνί" (Da.  $8_{13}$ ) — καὶ Σεραφὶμ ἄγια ἄμα τοῖς Χερουβὶμ τοῖς ἑξαπτερύγοις σοι τὴν ἐπινίκιον ῷδὴν ψάλλοντα ἀσιγήτοις φοῶσιν .

αγιος αγιος αγιος, πύριος Σαβαώθ, πλήρης ὁ οδρανὸς καὶ ή τῆ τῆς δόξης σου (Jes. 63).

καὶ τὰ ἔτερα τῶν ταγμάτων πλήθη, ἀρχάγγελοι θρόνοι κυριότητες ἀρχαὶ ἐξουσίαι δυνάμεις, ἐπιβοῶντα λέγουσιν:

εθλογημένη ή δόξα χυρίου έχ τοῦ τόπου αὐτοῦ (Εz. 312).

<sup>1)</sup> Vgl. VII 42, 3 (Ölweihe) βασιλέα πάσης αίσθητῆς καὶ νοητῆς φύσεως; VIII 12, 7. 49 κύριος (θεός) π. νοητῆς κ. αίσθ. φυσ. 37, 2 (Abendgebet) ὁ τῶν νοητῶν καὶ αίσθητῶν βασιλεύς.

Was wir hier vor uns haben, ist gar nichts anderes als die charakteristische Form der Keduscha in der jüdischen Liturgie, deren in Betracht kommende Texte ich einfach zum Vergleich und Beweis nun daneben stelle. In der noch heute geltenden, offiziellen Gebetsliturgie steht diese Keduscha an drei Orten 1). Einmal im Jozer, genauer in der Einleitung zum Sch'ma (zwischen den Gebeten מַבְּבָּה רָבָּה וֹלְבָּה רַבָּה und הַבְּבָּה נִבְּה מִנְּבָּה מִנְּבָּה מִנְבָּה מִנְבְּה מִנְבָּה מִנְבְּה מִנְבְּי מִנְבְּה מִנְבְּה מִנְבְּי מִנְבְּה מִנְבְּה מִנְבְּי מִנְי מִנְי מִנְי מִנְי מִי מִנְי מִנְי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִנְי מִנְי מִּי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִי מִנְי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִי מִי מִנְי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִּי מִנְי מִי מִּי מִנְי מִי מִנְי מִּי מִנְי מִי מִּי מִנְי מִּי מִנְי מִי מִנְי מִנְי מִי מִנְי מִּי מִנְי מִנְי מִי מִי מִּי מִנְי מְי מִי מְּי מִי מְי מִי מִי מְי מִי מְי מִי מְי מִי מְי מִי מְי מִי מִּי מְי מִּי מְי מִי מְי מִי מִּי מְי מִי מְי מִי מְ

"Sei gesegnet unser Fels, unser König und unser Erlöser, Schöpfer<sup>4</sup>) von Heiligen, es sei dein Name für immer gepriesen, unser König, Schöpfer von dienstbaren Wesen. ...

Und seine Diener stehen alle auf der Höhe des Weltalls ... alle geliebt, alle auserwählt, alle stark ... und alle öffnen ihren Mund ... mit Lied und Gesang und segnen und preisen und verherrlichen ... den Namen Gottes ..., heilig ist er. Und alle nehmen auf sich das Joch der himmlischen Herrschaft ('Malkut Schamajim') einer von dem andern 5), und fordern einer den andern 5) auf, ihren Schöpfer zu heiligen. ... Einmütig sprechen sie alle die Heiligung aus und sagen in Ehrfurcht:

Heilig, Heilig ist Jahve Zebaoth, voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit (Jes. 63).

Und die Ophanim und die heiligen Chajjoth erheben sich mit starkem Getöse den Seraphim gegenüber, ihnen gegenüber preisen sie und sprechen:

Gesegnet sei die Herrlichkeit Jahves an seinem Ort! (Ez. 3<sub>12</sub>)." Etwas einfacher ist der Wortlaut im Achtzehnbittengebet:

<sup>1)</sup> Vgl. J. Elbogen, der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwickelung. 1913. S. 61.

<sup>2)</sup> Über deren Entstehung vgl. Elbogen 79.

<sup>3)</sup> Ich zitiere nach dem germanischen Ritus, J. R. Hirsch, Israels Gebete (S. 108 und S. 134).

<sup>4)</sup> Konstit. VII 35 (Anfang): μέγας εἶ αύριε παντοαράτορ ... ατίστα σωτὴρ πλούσιε ἐν χάρισιν.

<sup>5)</sup> Dieser aus Jes. 6 stammenden Wendung entspricht in den Konstit. 35, 3 die aus Da. 8<sub>13</sub> entlehnte: εἶς ἄγιος τῷ φελμουνί. Das hebräische Wort (= τῷ δεῖνα) ist, wie in den LXX, stehen geblieben. Doch hat sich der Sinn des φελμουνί hier noch ganz deutlich erhalten: λέγουσιν εἶς ἄγιος τῷ φελμουνί, während LXX töricht übersetzen: καὶ εἶπεν ὁ ἕτερος ἄγιος τῷ Φελμουνί (Eigenname) τῷ λαλοῦντι.

(Vorbeter): "Wir wollen deinen Namen in dieser Welt heiligen, wie sie ihn im hohen Himmel heiligen, wie durch deinen Propheten geschrieben ist: Und es ruft einer dem andern zu und spricht (Gemeinde und Vorbeter): "Heilig, Heilig, Heilig ist Jahve Zebaoth, voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit".

(Vorbeter): "Zu einander gewendet sprechen sie: Gesegnet". (Gemeinde und Vorbeter): "Gesegnet sei die Herrlichkeit Jahves an seinem Ort!" 1)

Ich glaube, durch die Zusammenstellung der Texte ist die These, die ich oben aufstellte, bewiesen. Die Übereinstimmung in der nicht naheliegenden Kombination der beiden Sprüche Jes. 63, Ez. 3<sub>12</sub> ist schlagend und kann nicht dem Zufall zugesprochen werden, ebensowenig wie die Verteilung der beiden Lobsprüche auf den Wechselgesang verschiedener Engelchöre. Dabei ist zu bemerken, daß die Parallele in der Jozer-Keduscha noch stärker hervortritt als in der Keduscha des Achtzehnbittengebets. Aber die Übereinstimmung aller drei Texte ist frappant. Auf einige hinzukommende Einzelheiten ist bereits in den Anmerkungen zu den Texten aufmerksam gemacht. Auch eine interessante Abweichung ist zu notieren. Während der jüdische Text den Chor der Ophanim und Chajjot den Seraphim entgegenstellt, stellt der christliche den Seraphim und Cherubim die sechs aus dem neuen Testament bekannten Engelklassen gegenüber. Hier mag man christlichen, neutestamentlichen Einfluß und Überarbeitung vermuten. Sicher ist das nicht, denn die sechs (oder) sieben Engelklassen waren schon der jüdischen Theologie<sup>2</sup>) bekannt, und es wäre ebenso gut möglich, daß man bereits auf dem Boden der jüdischen Diaspora die schwer zu übersetzenden Ophanim und Chajjot durch die geläufigeren Wendungen ersetzt hat.

Man könnte höchstens eines noch gegen die hier vorgetragene Kombination einwenden. Sind die Texte der (modernen) jüdischen Gebetsliturgie wirklich so alt, daß sie als Quelle für die Konstitutionen angesprochen werden können? Könnte das Verhältnis nicht das umgekehrte sein? Wir sind in der glücklichen Lage,

<sup>1)</sup> An dieser Stelle folgt noch das Zitat Ps. 146 10 (Ewig soll Jahwe dein Gott herrschen, Zion - Geschlecht für Geschlecht, Halleluja!).

<sup>2)</sup> Vgl. äthiop. Henochbuch 61<sub>10</sub>: Cherubim, Seraphim, Ophanim, Engel der Gewalt (άρχαί), Herrschaften (χυριότητες), auserwählte Mächte (έξουσίαι); Slavisches Henochbuch c. 20 (Rec. A u. B): Erzengel, Kräfte (δυνάμεις); Herrschaften (χυριότητες), Prinzipe (άργαί), Mächte (έξουσίαι), Cherubim, Seraphim, Throne (θρόνοι); Vieläugige (Ophanim). Vgl. Testament Adams (Renan, Journal Asiat. V. Série II 1853, 458 f.), Bousset, Relig. d. Judent. 2 376.

das Bedenken widerlegen und gerade für die Hauptsache das Alter der eigentümlichen Form der Keduscha durch unzweifelhafte Zeugnisse beweisen zu können.

Tosephta Berachot I 9 b wird uns überliefert: "Man stimmt nicht ein mit dem Vorbeter (הַבְּבָּבָּה). — R. Jehuda (etwa 130 - 160 v. Chr.) stimmte ein mit dem Vorbeter: 'Heilig, Heilig, Heilig ist Jahve der Heerschaaren, die ganze Erde ist voll seiner Herrlichkeit'. Und 'gepriesen sei Jahves Herrlichkeit an seinem Ort'. All das sprach J. Juda mit dem Vorbeter".

Hier haben wir die Bestätigung, daß die jüdische Keduscha ihre Grundform (Kombination von Jes. 63 und Ezech. 312) bereits in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts erhalten haben muß.

Unsicher bleibt freilich leider dabei, an welchem Ort in der jüdischen Liturgie die Keduscha damals ihre Stelle hatte. Doch weist der hier betonte antiphonische Charakter (Wechselgespräch von Vorbeter und Gemeinde) auf das Achtzehnbittengebet hin 1). Denn dort ist die Keduscha noch heutigen Tages antiphonisch stilisiert. Auch der ungewöhnliche 2) Name des Vorbeters (מבברק) würde sich in diesem Zusammenhang erklären. Denn der Vorbeter spricht nach dem heutigen Ritus "Gesegnet", worauf die Gemeinde mit Ez. 312 einfällt.

Weiter hat Elbogen (S. 62) durch Verweis auf Talmud Jer. Berachoth V 4 nachgewiesen, daß zur Zeit R. Abbuns (vor 354) auch der die beiden Bibelstellen verbindende Text mit der charakteristischen Erwähnung der Ophanim bekannt war. Und schon dieser terminus ad quem genügt, um die Abhängigkeit des Redaktors der Konstitutionen (resp. seiner Quelle) sicher zu stellen 3). Diese Notiz ist um so wichtiger, als die oben gegebene Zusammenstellung zeigt, daß gegenwärtig nur die Keduscha im Jozer, nicht die im Achtzehnbittengebet, eine volle Parallele zu den Konstitutionen bietet, und andrerseits aller Wahrscheinlichkeit nach der alte Standort der Keduscha nicht Jozer, sondern das Achtzehnbittengebet 4) war. Das Rätsel löst sich durch den Hinweis

<sup>1)</sup> Die Sitte, mit dem Vorbeter zu sprechen (antiphonisch), scheint sich erst zur Zeit Judas eingebürgert zu haben. Sie war damals, wie die Stelle deutlich zeigt, umstritten.

<sup>2)</sup> Vgl. Elbogen 61.

<sup>3)</sup> Schwartz, Schriften der wissensch. Ges. Straßburg VI S 12. Die Konstitutionen "kennen das Weihnachtsfest, das nicht vor den siebenziger Jahren des vierten Jahrhunderts im Orient bekannt wurde".

<sup>4)</sup> Elbogen 66 ist der Ansicht, daß die Keduscha des Jozer erst eine Schöpfung der Mystiker der gaonäischen Zeit sei.

Elbogens (62), daß jener verbindende Text (mit der Erwähnung der Ophanim) sich auch im Achtzehnbittengebet an einzelnen ausgezeichneten Tagen erhalten habe 1). Kürzerer und längerer Übergangstext stammen also beide aus der dritten Bitte der "Thephila", wobei es für uns unwesentlich ist, welches der ältere war 2).

Nach dem üblichen (germanischen) Text (Hirsch S. 136) schließt die Keduscha: "Geschlecht für Geschlecht wollen wir Deine Größe verkünden und in alle Ewigkeit Deine Heiligung vollziehen, und Dein Preis, unser Gott, soll von unserm Mund in alle Ewigkeit nicht weichen, denn Gott, ein großer König und heilig bist Du, gesegnet seist Du Jahve, heiliger Gott".

Und nun wird uns die weitere Fortsetzung des Gebetes in den Konstitutionen (35, 4) ganz klar:

Ίσραὴλ δὲ ἡ ἐπίγείος σου ἐκκλησία [ἡ ἐξ ἐθνῶν] ταῖς κατ' οὐρανὸν δυνάμεσιν άμιλλωμένη νυκτί καὶ ήμέρα, εν καρδία πλήρει καὶ ψυχή θελούση (II. Makk. 13)3) ψάλλει (folgt Ps. 6718). Ganz analog dem Aufbau der noch heute geltenden jüdischen Liturgie<sup>4</sup>) schloß sich an den Lobpreis der Engel die Aufforderung an die Gemeinde Israels, dem himmlischen Lobgesang den irdischen hinzuzufügen. Der christliche Bearbeiter hat den Passus wörtlich übernommen, nur fügte er zu Ἰσραήλ 5) ή ἐπίγειος ἐκκλησία einfach das ή ἐξ ἐθνῶν hinzu.

An diesen Bestand des Gebetes schließt sich dann noch ein langer Lobpreis 6), bei dem zunächst im einzelnen jüdische Grundlage und etwaige christliche Bearbeitung nicht leicht gesondert

<sup>1)</sup> Genaueres Elbogen 65 unter 1 b.

<sup>2)</sup> Der kürzere Text der gewöhnlichen "Thephila" scheint schon wegen seiner abrupten Fassung: "Zu einander gewendet sprechen sie (wer?)" der sekundäre zu sein.

<sup>3)</sup> Das Zitat auch VIII 6, 12 (Katechumenengebet) und 16,5 (Presbytergebet).

<sup>4)</sup> Aus dem Vergleich geht hervor, daß der dritte Spruch der Keduscha Ps. 14610, der sich in der Keduscha der Thephila (auch in der Keduscha de Sidra), aber nicht in der Keduscha des Jozer findet, wahrscheinlich nicht zum alten Bestand der Keduscha gehört.

<sup>5)</sup> Vgl. die Erwähnung Israels im Gebet VII 36, 2 (hier die Formel: τὸν άληθινὸν Ίσραήλ ... τὸν ὁρῶντα θεόν) und ähnlich VIII 15, 7.

<sup>6)</sup> Der auf den obigen Abschnitt folgende § 5 ist zunächst eine Wiederholung von § 2; die ganze Kreatur wird zum Lobpreis Gottes aufgefordert: οὐρανός, τῆ, ὕδωρ, ἀήρ, πῦρ (also die fünf Elemente), ἀστέρες, ζῶα (Berührungen mit VII 34 sollen unten notiert werden). Dann § 6 (= 4) διὸ ααὶ ὀφείλει πᾶς ἄνθρωπος ... υμνον άναπέμπειν. Darauf folgt § 7-10 der Gotteshymnus. Vgl. übrigens die Anordnung der Lobgesänge Apk. Joh. 5, (Cherubim), 5,1 (Engel), 5,3 (die gesamte Kreatur).

werden können. Spezifisch christliche Wendungen sind darin sehr wenige, zu notieren sind die Zusätze 35,6 διὸ καὶ ὀφείλει πᾶς ἄνθρωπος εξ αὐτῶν τῶν στέρνων σοὶ [διὰ Χριστοῦ] τὸν ὑπερ πάντων ὅμνον αναπέμπειν und natürlich in der Doxologie (3510): δ τοῦ Χριστοῦ θεὸς καὶ πατήρ ... δι' οδ σοι καὶ ή ἐπάξιος προσκύνησις ὀφείλεται παρά πάσης λογικής 1) καὶ άγίας φύσεως. Neutestamentliche Reminiszenzen sind fast gar nicht vorhanden; die einzige etwa erwähnenswerte wäre ἀνεξιγνίαστος πρίμασιν 35,9 (Rö. 11 33)2). Bemerkenswert jüdisch klingen die Wendungen 35,7: τὸ γὰρ σὸν αἰώνιον πράτος καὶ φλόγα καταψύγει καὶ λέοντας φιμοῖ καὶ κήτη καταπραΰνει καὶ νοσοῦντας έγείρει χαὶ δυνάμεις μετατρέπει χαὶ στρατόν έχθρῶν χαὶ λαὸν ἀριθμούμενον ἐν τῷ ὑπερηφανεύεσθαι (ΙΙ. Reg. 24) καταστρώννοσιν. Dazu vergleiche man den Schluß der Keduscha im Jozer (Hirsch 110) "Denn er ist allein der Vollbringer großer Taten, der neues Schaffende, der Herr der Schlachten, der Wohltaten säet, der Heil sprossen läßt, der Heilungen bringt ... der Herr der Wunder<sup>3</sup>).

Unmittelbar vor der christologisch bestimmten Doxologie finden wir endlich die bemerkenswerte Wendung 35, 10: σὸ γὰρ εἰ ὁ σοφίας πατήρ, ὁ δημιουργίας τῆς διὰ μεσίτου ατίστης ὡς αἴτιος, ὁ προνοίας χορηγός, ὁ νόμων δοτήρ. Natürlich hat der Redaktor die σοφία auf Christus bezogen, aber die ganze Wendung ist aus jüdischem Milieu viel besser und unmittelbarer verständlich ). Doch

<sup>1)</sup> λογικός in unseren Gebeten noch 34,6 und 38,5, dann in den Gebeten des achten Buches: 9,8; 12,17; 15,7; 37,5.6; 41,4. Im ganzen übrigen Buch nur II 19,1 (VI 11,7), VI 30,10 (λογικά τάγματα = Engel).

<sup>2)</sup> ἀπρόσιτος ἡ κατοικία 35,9 und μισθαποδότης 35,10 brauchen nicht aus I. Tim. 6<sub>16</sub> resp. Hebr. 11<sub>6</sub> zu stammen. Drews, Untersuch. über die sog. Clementinische Liturgie S. 33, legt starkes Gewicht auf das Vorkommen des Wortes μισθαποδότης Hebr. 11<sub>6</sub> und Konst. VIII 12,22, um seinerseits die Abhängigkeit des Hebräerbriefs von christlicher Liturgie zu beweisen (s. u.). Er betont die außerordentliche Seltenheit des Wortes, es finde sich erst wieder bei Gregor von Nazianz. Unsere Stelle hat er übersehen; auch V 6, 10, wo Abhängigkeit vom Hebräer anzunehmen ist. Es wird aber weiter unten bewiesen werden, daß die Übereinstimmungen von VIII 12.22 und unserer Stelle aus der jüdischen Liturgie stammen. In irgend einer Weise wird dann auch der Verfasser von Hebr. 11 aus derartigen (jüdischen?) Quellen geschöpft haben.

<sup>3)</sup> Vor jenen Wendungen steht (s. o.) in den Konstitutionen (35,5 f.) ein Preis des Schöpfergottes, der (neben anderm) die Gestirne geschaffen. In der Keduscha des Jozer heißt es: Er ist es, der mit seiner Güte jeden Tag stets wie am Anfang sein Werk treibt, wie geschrieben steht: Preist Ihn, der große Lichter schafft! Immerdar währt seine Gnade.

<sup>4)</sup> Freilich paßt dazu die unmittelbar vorhergehende Wendung (§ 9): ἀμεσίτευτον τὸ ἔργον (vgl. auch ἀδιάδοχος ἡ μοναρχία) nicht sehr gut.

über die gowia in unsern Gebeten und über den Gebrauch von νόμος im Plural kann erst weiter unten im Zusammenhang gehandelt werden.

Wenn auch in der zweiten Hälfte ein jüdisches Gebet vorliegen sollte, was durch diese Erwägungen wahrscheinlich gemacht ist, so setzt uns hier die Betonung des Begriffs yvagic in Erstaunen: 35, 9 χύριος θεὸς γνώσεων (Ι. Kön. 2,3); ἄναργος ή γνῶσις. — Es wäre von höchstem Interesse, wenn auch das jüdisch wäre. Diese Betonung des mysteriösen Begriffes der yvaois ist noch nicht einmal bei Philo häufig. Er gebraucht den terminus, soweit ich sehe, nur äußerst selten, unendlich viel häufiger redet er von ἐπιστήμη, σοφία, φιλοσοφία etc. Wir hätten in diesem Gebet dann ein außerordentlich stark hellenisiertes Judentum. Und dieses hellenisierte Judentum hätte noch in nachchristlichen Jahrhunderten existiert und eine Liturgie in hellenischer Sprache besessen. Das wäre eine erstaunliche Tatsache. Doch auf diese wichtigen Fragen kann ebenfalls erst weiter unten im Zusammenhang eingegangen werden.

Was aber als sicheres Resultat sich ergeben hat. ist. daß das Gebet Konstit. VII 35 ein umfangreiches Stück der jüdischen Keduscha in sich enthält.

Das ist, nebenbei bemerkt, ein Resultat, das auch für die Geschichte der altchristlichen Liturgie im allgemeinen von Wichtigkeit sein dürfte. Man hat ja bereits seit langem die Vermutung aufgestellt, daß das christliche Dreimal-Heilig in der Anaphora der Abendmahlsliturgie aus der jüdischen Liturgie stammen könnte. Allein der nähere Beweis fehlte. Die Verwendung der Stelle Jes. 63 zu liturgischem Gebrauch liegt in der Tat so nahe, daß sie unabhängig in christlicher und jüdischer Liturgie vorgenommen sein könnte. Außerdem wurde die spezifische Struktur der Keduscha (Jes. 63 und Ezech. 312) bisher in der christlichen Liturgie nicht nachgewiesen. Für diese ist vielmehr - vielleicht schon seit Clemens (Brief an die Kor. c. 34) eine Kombination von Da. 7 mit Jes. 63 charakteristisch. — Nun können wir den Beweis führen. daß an einer Stelle die jüdische Keduscha tatsächlich in einer vom Christentum übernommenen Gebetssammlung erscheint. Das macht ihren Einfluß auf die eucharistische Liturgie wahrscheinlicher, zumal da in beiden Liturgien die charakteristische Anlage vorherrscht, daß nach der Schilderung des Lobgesanges der Engel die Gemeinde aufgefordert wird, sich diesem Lobgesang anzuschließen (s. o.). Ganz wie es VII 35 heißt Ίσραὴλ δὲ ἡ ἐπίγειός σου ἐκκλησία n. s. f. steht in der clementinischen Liturgie: καὶ πᾶς ὁ λαὸς ἄμα Kgl. d. Wiss. Nachrichten. Phil.-hist. Klasse. 1915. Heft 3. 30

εὶπάτω (VIII 12, 27). Im Codex Dêr-Balyzeh 1) heißt es: ἀλλὰ μετὰ πάντων τῶν σε άγιαζόντων δέξαι καὶ τὸν ἡμέτερον ὰγιασμὸν λεγόντων σοι ᾶγιος. ... In der Serapionliturgie (Funk, Didaskalia et Constitapost. II 1743): μεθ' ὧν δέξαι καὶ τὸν ἡμέτερον άγιασμὸν λεγόντων ᾶγιος ... 2).

Mit unserer Untersuchung erhalten also die bisherigen Vermutungen in dieser Richtung eine neue und wesentliche Stütze; eine enge Beziehung zwischen jüdischer und altchristlicher eucharistischer Liturgie an einem wichtigen Punkt wird sich kaum mehr leugnen lassen.

Auch wird sich die Vermutung kaum abweisen lassen, daß bei der Schilderung des himmlischen Gottesdienstes in der Apokalypse des Johannes die jüdische resp. die altchristliche Liturgie bereits eingewirkt habe. Auch hier haben wir (48) das dreimal Heilig (von den Cheruben angestimmt), auch hier schließt sich die himmlische Gemeinde, vertreten durch die 24 Ältesten, dem Lob der Engel (411) an³). Es wird auch kein Zufall sein, daß die drei Hymnen Apk. 411, 59.12 mit ἄξιος beginnen. Man hat ja bekanntlich seit langem darauf hingewiesen, daß das christliche ἄξιον καὶ δίκαιον dem jüdischen κατ (hinter der Rezitation des Sch'ma) entsprechen dürfte.

#### TT.

Doch ich kehre zum Thema zurück. Es gilt nunmehr die Umgebung unseres Gebetes, das ja in einer Sammlung von Gebeten steht, abzusuchen und zu sehen, ob sich hier noch mehr Beobachtungen, die in die Richtung der obigen Untersuchung deuten, machen lassen. Unsere Vermutung täuscht uns nicht. Gleich das folgende Gebet, das uns VII 36 begegnet, ist ein — Sabbatgebet. Wir fassen den Anfang ins Auge:

Κύριε παντοκράτορ, κόσμον ἔκτισας [διὰ Χριστοῦ]  $^4$ ) καὶ σάββατον ὅρισας εἰς μνήμην τούτου, ὅτι ἐν αὐτῷ κατέπαυσας ἀπὸ τῶν ἔργων εἰς μελέτην τῶν σῶν νόμων  $^5$ ), καὶ ἑορτὰς διετάξω εἰς εὐφροσύνην τῶν ἡμετέρων ψυχῶν, ὅπως εἰς μνήμην ἐρχώμεθα τῆς ὑπὸ σοῦ κτισθείσης σοφίας.

Daß der Sabbat vor allem εἰς μελέτην τῶν σῶν νόμων ⁵) (zum

<sup>1)</sup> Scherman, der liturg. Papyrus von Dêr-Balyzeh 1900 (Texte u. Unters. 36, 1) S. 12.

<sup>2)</sup> Vgl. I Clemens 34 (hinter dem Seraphimgesang Jes. 6 3) καὶ ἡμεῖς οὖν ἐν ὁμονοία ἐπὶ τὸ αὐτὸ συναχθέντες ... ὡς ἐξ ἐνὸς στόματος βοήσωμεν πρὸς αὐτὸν ἐκτενῶς.

<sup>3)</sup> Vgl. noch das schon oben 439,6 zu 5<sub>8-14</sub> Bemerkte.

<sup>4)</sup> Vgl. die Interpolation derselben Worte in 35,6; s. o. S. 440.

<sup>5)</sup> Eine Reminiszenz an unser Gebet liegt Konst. VI 23, 3 vor: ὁ σαββατίζειν δι' ἀγρίας νομοθετήσας διὰ τὴν τῶν νόμων μελέτην. Aber dort wird der alttestamentliche Kult mit dieser Formel dem christlichen Gottesdienst als minderwertig gegen-

Plural vgl. 35, 10, 38, 5 und weiter unten) von Gott gegeben sei (vgl. 36, 5 σάββατον ... νόμων ζήτησις) und damit zur Seelenfreude, ist echt spätjüdische Überzeugung; man lese etwa Philo's Ausführungen de spec. leg. II 59-62. Von hier aus läßt sich auch die Wendung begreifen όπως εἰς μνήμην ἐργώμεθα τῆς ὑπὸ σοῦ κτισθείσης σοφίας. Das Gesetz beginnt ja mit der Weltschöpfung, zur frommen Betrachtung der weltschöpferischen, von Gott geschaffenen Weisheit soll der Sabbat Gelegenheit bieten. Auch ist das ganze Gesetz ja nur der Wohnort und die Unterkunft der göttlichen Weisheit (Sirach 1<sub>15</sub>, 24<sub>7</sub> f.. Apok. Baruch 17 ff., 59), durch die Beschäftigung mit ihm erkennt man die Weisheit Gottes. Bis dahin glauben wir das Gebet zu verstehen. Aber nun hören wir mit einem Mal, daß diese ατισθεῖσα σοφία — selbst für den Verfasser der Konstitutionen ist das eigentlich eine Ketzerei¹) — Christus sein soll: ως δι' ήμας γένεσιν υπέστη την διά γυναικός, ἐπεφάνη τῷ βίφ ἀναδεικνὺς ἑαυτὸν ἐν τῷ βαπτίσματι, ὡς θεός ἐστι καὶ ἄνθρωπος ὁ φανείς $^2$ ), ἔπαθεν δι' ήμ $\tilde{\alpha}$ ς ση συγγωρήσει 3) καὶ ἀπέθανεν καὶ ἀνέστη σ $\tilde{\omega}$  κράτει 3).

Was nun der Sabbat und die μελέτη τῶν νόμων eigentlich gerade mit Christus und seinen Taten zu tun haben soll, bleibt völlig im Dunkeln. Geradezu verblüfft aber sind wir, wenn es in dieser christologischen Partie des Sabbatgebetes nun weiter heißt: διὸ καὶ τὴν ἀναστάσιμον ἑορτὴν πανηγορίζοντες τῷ κυριακῷ γαίρομεν επί τω νικήσαντι μεν τον θάνατον "φωτίσαντι δε ζωήν και άφθαρσίαν". Wie kommt die αναστάσιμος έορτή und die πυριακή ήμέρα in diesen Zusammenhang eines Sabbatgebetes hinein?

Und weiter ist es erstaunlich, daß wir mit § 3 — also nach diesem christologischen Exkurs - wieder in der Zeit der Auswanderung Israels aus Ägypten sind: σὸ γὰρ κόριε καὶ τοὸς πατέρας ἡμῶν εξήγαγες εξ Αιγόπτου! Es steht m. E. außer allem Zweifel, daß in einen ursprünglichen Zusammenhang eines (jüdischen) Sabbatgebets

übergestellt: νῦν καθ' ήμέραν ἐκέλευσεν ήμας, ἀναλογιζομένους δημιουργίας καὶ προνοίας νόμον, ελχαριστεῖν τῷ θεῷ (vgl. übrigens auch II 36, 2 σαββατισμόν μελέτης νόμων οὐ γειρών άγρίαν; 61, 4 σχολάζοντες τοῖς τοῦ θεοῦ νόμοις; VI 27, 7 μελέτα τοῦς αὐτοῦ νόμους). Das hier vorliegende literarische Problem wird weiter unten gelöst werden.

<sup>1)</sup> Vgl. 41 5 τον προ αἰώνων εὐδοχία τοῦ πατρὸς γεννηθέντα οὐ χτισθέντα.

<sup>2)</sup> Die Taufe ist bemerkenswerter Weise als wirkliche Theophanie aufgefaßt. Der Verfasser der Konstitutionen kennnt seinerseits bereits das Weihnachtsfest V 13, 1, VIII 33, 6. Sollte diese Bearbeitung des judischen Textes von ihm stammen?

<sup>3)</sup> Man beachte die charakteristischen subordinatianischen Formeln, die in den Konstitutionen haufig wiederkehren II 24, 3; V 5, 3; VII 25, 2; 41, 5; VIII 1, 10 (hier überhaupt eine beachtenswerte Parallele); VIII 5, 5; VIII 12, 30. 33. Vgl. E. Schwartz a. a. O. 16 und den Zusatz zum 50. apost. Kanon bei Schwartz S. 14.

die christologische Partie (= § 2) erst eingeschoben ist. Zweifelhaft kann man nur über den Satz sein, mit dem § 2 schließt (hinter πὰφθαρσίαν s. o.): δι' αὐτοῦ γὰρ προσηγάγου τὰ ἔθνη έαυτῷ εἰς λαὸν περιούσιον, τὸν ἀληθινὸν Ἰσραήλ, τὸν θεοφιλῆ, τὸν ὁρῶντα θεόν ¹). Sollte hier vielleicht ursprünglich etwa gestanden haben: δι' αὐτῆς (sc. τῆς σοφίας s. § 1) γὰρ προσηγάγου ἡμᾶς έαυτῷ εἰς λαὸν περιούσιον, τὸν Ἰσραήλ, τὸν θεοφιλῆ, τὸν ὁρῶντα θεόν ²)?

Doch davon abgesehen, mit § 3 sind wir jedenfalls im ursprünglichen Zusammenhang. Es wird nun der Auszug aus Aegypten beschrieben, und mit § 4 gewinnt das Gebet sein acumen: νόμον αδτοῖς εδωρήσω δέκα λογίων σῆ φωνῆ φθεχθέντα καὶ χειρὶ σῆ καταγραφέντα σαββατίζειν ἐνετείλω, οὸ πρόφασιν ὰγρίας διδούς (vgl. Philo spec. leg. II 60), ἀλλ' ἀφορμὴν εὐσεβείας (ib. II 61—63), εἰς γνῶσιν τῆς σῆς δυνάμεως (s. o. S. 441), εἰς κώλυσιν κακῶν ὡς ἐν ἱερῷ καθείρξας περιβόλω ³), διδασκαλίας χάριν εἰς ἀγαλλίαμα έβδομάδος.

Dann werden neben dem Sabbat noch das Siebenwochenfest, der heilige siebente Monat, das siebente und das fünfzigste Jahr als göttliche Einrichtungen erwähnt, genau so wie Philo in seiner Abhandlung de septenario alle diese Kulteinrichtungen zusammenstellt<sup>4</sup>).

Und dann eilt das Gebet zum Schluß: ὅπως μηδεμίαν ἔχωσιν πρόφασιν ἄνθρωποι ἄγνοιαν (s. o. γνῶσις!) σκήψασθαι, τούτου χάριν πᾶν σάββατον ἐπέτρεψας ἀργείν (nämlich zum Zweck des Gesetzesunterrichtes, der die ἄγνοια ausschließt). Auch kein Zorneswort soll am Sabbat aus jemandes Munde gehen: σάββατον γάρ ἐστιν κατάπαυσις δημιουργίας, τελειώσις κόσμου, νόμων (36,1; 35,10), ζήτησις, αίνος εἰς θεὸν εὐχάριστος, ὑπὲρ ὧν ἀνθρώποις ἐδωρήσατο.

Nun aber setzt in einer fast verblüffend ungenierten Weise der christliche Redaktor wieder ein: ὧν άπάντων ἡ κυριακὴ προδχουσα, αὐτὸν τὸν μεσίτην, τὸν προνοητήν, τὸν νομοθέτην, τὸν ἀναστάσεως αἴτιον, τὸν πρωτότοκον πάσης κτίσεως, τὸν θεὸν λόγον (folgt ein Glaubensbekenntnis) ὑποδεικνύουσα ὡς κυριακὴ παρακελεύεταί σοι δέσποτα τὴν ὑπὲρ πάντων εὐχαριστίαν προσφέρειν. αὕτη γὰρ ἡ ὑπό σου παρασχεθεῖσα χάρις, ῆτις διὰ μέγεθος πᾶσαν εὐεργεσίαν ἐκάλυψεν.

<sup>1)</sup> Dazu eine Parallele VIII 15, 7.

<sup>2)</sup> Auf diese Deutung Israels legt bekanntlich Philo in seinen Allegorien zu immer wiederholten Malen das stärkste Gewicht.

<sup>3)</sup> Vgl. Ps. Aristeas § 139 ό νομοθέτης, ύπο θεού κατεσκευασμένος είς επίγνωσιν τῶν ἀπάντων περιέφραζεν ἡμᾶς ἀδιακόπτοις χάραξι καὶ σιδηροῖς τείχεσιν, ὅπως μηθενὶ τῶν ἄλλων ἐθνῶν ἐπιμισγώμεθα κατὰ μηδέν, άγνοὶ καθεστῶτες.

<sup>4)</sup> Spec. leg. II § 71 ff. das Erlaßjahr; § 110 ff. das Jubeljahr; § 176 ff. das Siebenwochenfest; § 188 ff. der siebente Monat.

Ich glaube, der Sachverhalt ist nun ganz klar. Ein altes jüdisches Sabbatgebet — man vergleiche etwa das Kidduschgebet 1) oder die Einlage im Schmone-Esra des Sabbatgottesdienstes — ist von einem Christen herübergenommen und keck mit einem kurzen Schluß über die Heiligung der πυριακή verbunden. Man wende nicht ein, daß ein solches Gebet mit doppeltem acumen auf den Sabbat und den Sonntag in einem Milieu denkbar sei, wo es Sitte war, beide Tage neben einander zu heiligen. Denn niemals ist es zu erklären, wie aus derartigen Kultsitten ein Gebet entstehen konnte²), in welchem der Betende zunächst den Sabbat in langer Ausführung als die höchste Gabe seines Gottes feiert, um dann in einem kurzen Nachsatz zu bemerken, der Sonntag stehe doch noch höher als der Sabbat — ganz abgesehen von dem an ganz unpassender Stelle eingeschobenen christologischen Exkurs und der Vorwegnahme der αναστάσιμος έρρτή in § 2!

#### III.

Danach wird man nun auch geneigt sein, in dem Stück c. 37 ein überarbeitetes jüdisches Gebet anzuerkennen. Es ist eine Bitte um freundliche Aufnahme des Gebets von seiten Gottes unter Berufung auf alle die Erhörungen alttestamentlicher Frommen von Abel an bis zu den Makkabäern, Mattathias und seinen Söhnen, in etwa historischer (alttestamentlicher) Reihenfolge. Zum Schluß ist die Ordnung etwas in Verwirrung geraten, Esra steht vor Daniel von Nehemia getrennt, zwischen ihnen finden wir (neben Jonas und den drei Männern im Ofen) an ganz unpassender Stelle Hanna (I. Kö.)<sup>3</sup>) und ganz zum Schluß gar Jael (Ri. 5<sub>24</sub>). Dadurch ist

<sup>1)</sup> Hirsch, Israels Gebete 292 (Kiddusch); 326 (Einlage im Schmone Esre im Sabbatmorgengebet); 362 ff. (Einlage im Sabbat-Musaphgebet). Ich stelle beispielsweise das Sabbatabendgebet (272) zum Vergleich hierher: "Du hast den siebenten Tag Deinem Namen geheiligt, das Ziel der Schöpfung des Himmels und der Erde, hast ihn gesegnet vor allen Tagen und geheiligt vor allen Zeiten, und so steht in Deiner Thora geschrieben (Gen. 2<sub>1--3</sub>). Unser Gott und Gott unsrer Väter, habe Wohlgefallen an unsrer Ruhe, heilige uns durch Deine Gebote, und gib uns Anteil an Deiner Thora".

<sup>2)</sup> Für den Verfasser der Konstitutionen (oder seine Quelle) sind in der Tat Sabbat und πυριαπή heilige Ruhetage VIII 33, während die Didaskalia dem Sabbat in scharfer Polemik jede besondere Würde abspricht VI 18 (Funk = Flemming-Achelis c. 26, S. 136). In der gänzlich abweichenden Parallele VI 23, 3 stellt der Verfasser der Konstitutionen (s. o. 442<sub>3</sub>) den Sabbatdienst des Judentums dem täglichen christlichen Gottesdienst gegenüber.

<sup>3)</sup> Sollte der Einschub vom christlichen Redaktor stammen, der dabei der Hanna des neuen Testaments Lk. 2 36 gedacht?

es etwas verwischt, daß die Liste der Frommen ursprünglich charakteristischer Weise von Abel bis in die Zeit der Makkabäer, die letzte Gnadenzeit des jüdischen Volkes, reicht.

Das Gebet beginnt in seiner jetzigen Form mit einem Lobpreis, daß Gott die Verheißungen der Propheten erfüllt und sich Zions und Jerusalems erbarmt habe dadurch. daß er den Thron Davids seines Knechtes in ihrer Mitte aufrichtete. Daran hat sich die Bearbeitung angeschlossen und ich glaube, daß es genügt, den Text mit den nötigen Klammern herzusetzen:

δ τὰς ἐπαγγελίας τὰς διὰ τῶν προφητῶν πληρώσας καὶ ἐλεήσας τὴν Σιὼν καὶ οἰκτειρήσας τὴν Ἱερουσαλήμ τῷ τὸν θρόνον Δαυίδ τοῦ παιδός σου ἀνυψῶσαι ἐν μέσφ αὐτῆς ¹) [τῆ γενέσει τοῦ Χριστοῦ τοῦ ἐκ σπέρματος αὐτοῦ τὸ κατὰ σάρκα γεννηθέντος ἐκ μόνης παρθένου] αὐτὸς καὶ νῦν, δέσποτα ὁ θεός, πρόσδεξαι τὰς διὰ χειλέων δεήσεις τοῦ λαοῦ σου [τοῦ ἐξ ἐθνῶν ²) τῶν ἐπικαλουμένων σε ἐν ὰληθεία (Ps. 1445, 8)], καθὼς προσεδέξω τὰ δῶρα τῶν δικαίων ἐν ταῖς γενεαῖς αὐτῶν (folgt die Liste). Und zum Schluß (nach der Aufzählung) heißt es dann: καὶ νῦν οὸν πρόσδεξαι τὰς τοῦ λαοῦ σου προσευχὰς μετ' ἐπιγνώσεώς σοι [διὰ Χριστοῦ] ³) προσφερομένας [ἐν τῷ πνεύματι].

Welcher Christ hätte wohl von sich aus ein solches Fürbittengebet formuliert?! Wer wäre auf den Gedanken gekommen, die Reihe der alttestamentlichen Frommen und Beter gerade mit den Makkabäern schließen zu lassen, ohne am Ende das Gebet neutestamentlicher Frommer oder das Gebet Jesu zu erwähnen!

Diese Vermutung verstärkt sich durch die Analyse des folgenden Gebets (VII 38). Wieder wird hier Gott<sup>4</sup>) gedankt für das

<sup>1)</sup> Es ist freilich zuzugeben, daß ein derartiges unbefangenes Zurückblicken auf die Aufrichtung des Thrones Davids in einem späteren judischen Gebet (nach der Zeit der Zerstörung) seltsam anmutet. Vielleicht hat der christliche Bearbeiter auch die Erwähnung des Davidsthrones erst hereingebracht. Unmöglich scheint es mir nicht, daß hier eine Wendung aus älterer Zeit im judischen Gebet stehen geblieben sein könnte.

<sup>2)</sup> Vgl. den ganz ähnlichen Zusatz, oben 35, 4.

<sup>3)</sup> Vgl. das διά Χχριστού 35, 6 und 36, 1 und unten 38, 4.

<sup>4)</sup> Die Anrede ist δέσποτα παντοχράτορ. δεσπότης ist in diesem judischen Gebete besonders häufig: 34, 2.7; 35, 8; 37, 1; 38, 1. Sie steht freilich auch in den christlichen liturgischen Stücken 39, 4; 43, 1 (36, 6 Bearbeitung): ferner VII 25, 3; 26, 3 (veranlaßt durch den Paralleltext der Didache) und häufig in den Gebeten des achten Buches (darüber s. u.). Außerhalb der Gebetsliturgie findet sich die Anrede in den Konstitutionen nicht (!) (48, 4 ist Zitat). — παντοχράτωρ ist ebenfalls in unsern Gebeten häufig: 33, 2: 35, 1.7; 36, 1; 38, 1, findet sich auch sonst in liturgischen Stücken VII 25, 3; 26, 3 (an beiden Stellen durch den Paralleltext der Didache veranlaßt); 45, 3; 47, 2; in den Gebeten des VIII. Buches

Erbarmen, das er in jeglichem Geschlecht den Seinen hat zuteil werden lassen. Und nun folgt eine ähnliche Aufzählung wie im vorhergehenden Gebet. Diese beginnt mit Enos und Henoch und endet mit Esther, Mardochai, Judith, Judas Makkabaeus und seinen Brüdern! Zum zweiten Male haben wir hier eine Aufzählung alttestamentlicher Frommer, die mit den Makkabäern schließt. Und ein wie starker jüdischer Geist atmet in dieser Aufzählung! Dann freilich heißt es hier - einen solchen speziell christlichen Abschluß vermißten wir im früheren Gebet: xai ev ταῖς ήμέραις ήμῶν ἀντελάβου ήμῶν διὰ τοῦ μεγάλου σου ἀρχιερέως Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ παιδός σου. Was aber wird nun von Jesus ausgesagt? καὶ ἀπὸ μαγαίρας γὰρ ἐρρύσατο καὶ ἐκ λιμοῦ ἐξείλατο διαθρέψας, ἐκ νόσου ίάσατο, εκ γλώσσης πονηρᾶς εσκέπασεν. Hier paßt zwar die Wendung ἐκ νόσου ἰάσατο, abgesehen von dem merkwürdigen Singular, auf Jesus, allenfalls auch die Errettung vom Hunger (Speisung der Fünftausend?). Aber was soll das έπ μαγαίρας έρρύσατο und die letzte rätselhafte Wendung? Man wird den Eindruck nicht los: hier war ursprünglich von Judas Makkabäus die Rede, er rettete Israel vom Schwerte, schützte das in die Wüste geflohene Volk vor Hunger (?), heilte es von seiner Krankheit 1), schirmte es vor der Lästerung oder der Drohrede seiner Feinde. Ist diese Vermutung richtig, so wird die ziemlich rohe christliche Bearbeitung des Textes wieder ganz deutlich 1).

Nun leitet der Dank zu den Schöpfertaten Gottes über (§ 4—5): περὶ πάντων σοι [διὰ Χριστοῦ] εὐχαριστοῦμεν ὁ καὶ φων ἡν ἔναρθρον εἰς ἐξομολόγησιν δωρησάμενος καὶ γλῶσσαν εὐάρμοστον δίκην πλέκτρου²) ὡς ὅργανον ὑποθείς, καὶ γεῦσιν πρόσφορον καὶ άφὴν κατάλληλον καὶ ὅρασιν θέας καὶ ἀκο ἡν φωνῆς καὶ ὄσφρησιν ἀτμῶν καὶ χεῖρας εἰς ἔργον καὶ πόδας πρὸς ὁδοιπορίαν. καὶ ταῦτα πάντα ἐκ

<sup>(</sup>Funk notiert VIII 5, 1.7; 6, 11; 9, 7 etc.). Der Verfasser der Konstitutionen übernimmt das Wort aus der Didaskalia I 8, 1; II 28, 6; IV 5, 4; V 7, 1; VI 30, 9; aus den LXX VII 30, 2 (II 22, 12 Gebet Manasses gegen Didaskalia); aus dem Glaubensbekenntnis: VI 10, 1; 11, 1; 14, 2; 26, 1; VII 41, 4; 43, 2. Er gebraucht es selbst in der Doxologie am Eingang und Schluß seiner Bearbeitung der Didaskalia (Prooem. u. VI 30, 10); außerdem von sich aus V 15, 3. — Ich habe bereits in meinem "Kyrios" 360 darauf hingewiesen, daß diese — im neuen Testament sehr seltenen — Prädikate wahrscheinlich aus der jüdischen Liturgie in die christliche Sprache eingedrungen sind.

<sup>1)</sup> Man könnte sich übrigens als Subjekt der Satze (unter Anderung der dritten Person in die zweite) auch Gott denken. Natürlich ist dann hier die Rede von den Führungen des alttestamentlichen Volkes durch Gott. Ob wir so oder so erklären, die Erwähnung Christi erweist sich beide Male als ein störender Zusatz.

<sup>2)</sup> Parallelen dazu s. im folgenden Abschnitt.

μικράς σταγόνος διαπλάσας εν μήτρα καί ψυγήν άθάνατον μετά την μόρφωσιν γαρίζη καὶ προάγεις εἰς φῶς τὸ λογικὸν 1) ζῶον τὸν ἄνθρωπον. Wendland<sup>2</sup>) hat bei der Besprechung eines anderen Gebetes unseres Kreises, das wir noch ausführlich behandeln werden, auf die Vorschrift bei Philo de leg. spec. I211 (de victim. 6) hingewiesen: "Und wenn Du Gott für einen einzelnen Mann dankest, so teile deinen Dank vernunftgemäß, freilich nicht nach den kleinsten Teilen bis ins allerkleinste, sondern nach den Hauptteilen, zuerst Leib und Seele, aus denen er zusammengesetzt ist, dann Vernunft. Verstand und Wahrnehmung; denn auch ein Dankgebet für jeden dieser Teile wäre von Gott angehört zu werden nicht unwert". Man sieht, daß hier das Schema, das Philo vorschwebt, wenn auch mit gewissen Abweichungen - vielleicht würde Philo hier schon bei den Gliedern des Leibes eine Aufzählung ins allerkleinste sehen und ein genaueres Eingehen auf die Teile der doyn vermissen - befolgt ist.

Dann fährt der Lobpreis fort: νόμοις (35, 10, 36, 1, s. o. S. 442<sub>5</sub>) επαίδωσας, δικαιώμασιν ἐφαίδρυνας πρὸς δλίγον ἐπάγων διάλυσιν τὴν ἀνάστασιν ἐπαγγείλω. Über Parallelen zu diesem Satz soll in dem folgenden Abschnitt (über das Gebet c. 34) gehandelt werden. Vorläufig merken wir nur an, daß die gesamten letzten Ausführungen über Schöpfung, Erziehung, Auferstehung ganz ohne Erwähnung Christi gegeben werden.

Nach einem Satz, der die Unmöglichkeit Gott für seine Wohltaten gebührend zu danken betont (§ 6), folgen (§ 7) die Worte: ἐρρόσω γὰρ ἀσεβείας πολυθέων καὶ [χριστοκτόνων³) αἰρέσεως ἐξείλω] πεπλανημένης ἀγνοίας ἡλευθέρωσας. Diesen Passus möchte ich mit Ausnahme der eingeklammerten Worte der jüdischen Grundlage zusprechen. Ich mache auf eine Parallele aufmerksam, die sich unmittelbar hinter der Keduscha de Sidra in der jüdischen Liturgie des germanischen Ritus findet (Hirsch 204): "Gesegnet sei er, unser Gott, der uns zu seiner Ehre geschaffen und uns geschieden hat von den Irregehenden und uns die Lehre der Wahrheit gegeben und das ewige Leben in uns gepflanzt hat". Aus dem ganz christologischen Schluß des Gebetes möchte ich versuchsweise die Worte ausscheiden: ἀγγέλους ἐπέστησας τὸν διάβολον ἤσχυνας· οὐκ ὄντας ἐποίησας, γενομένους φυλάσσεις, ζωήν ἐπιμετρεῖς. χορηγεῖς τροφήν, μετάνοιαν ἐπηγγείλω, und verweise schon

<sup>1)</sup> Uber λογικόν s. o. 440, 1.

<sup>2)</sup> Gött. gel. Nachrichten 1910 S. 333.

<sup>3)</sup> Zu χριστοκτόνον vgl. II 61, 1; VI 25, 1; χριστοκτονία VI 5, 5.

hier auf die Parallele VIII 12, 30 μετὰ τὰς τῶν ἀγγέλων ἐπιστασίας. Der christliche Schluß § 8-9 ist zugleich Abschluß der ganzen Gebetsreihe.

## III.

Das Gebet, auf das wir nunmehr unsere Untersuchung richten, VII 34, steht beinahe am Anfang der ganzen Sammlung. Es ist ein Dankgebet für die Wohltaten der Schöpfung, vor allem für die Schöpfung des Menschen und sein Geschick. Es erregt auch deshalb unser besonderes Interesse, weil es sich als auf das engste verwandt mit dem großen ἄξιον-καὶ-δίκαιον-Gebet der klementinischen Liturgie im achten Buch der Konstitutionen 12.6 ff. erweist.

Die beiden Gebete und namentlich VIII 12 sind bereits Gegenstand zahlreicher Untersuchungen gewesen. Nach dem Vorgange von F. Probst (Liturgie der drei ersten christlichen Jahrhunderte) hat namentlich Drews 1) das ἄξιον-καὶ-δίκαιον-Gebet der klementinischen Liturgie, sowie überhaupt einen guten Teil dieser Liturgie, durch Nachweis von Anspielungen und Parallelen bei den Kirchenvätern bis Justin und Clemens Romanus rückwärts - als seiner wesentlichen Grundlage nach im urchristlichen Zeitalter entstanden zu erweisen versucht. Dann hat Skutsch 2) den Nachweis zu führen unternommen, daß die Gebete, mit denen der Astrolog Julius Firmicus Maternus das fünfte und siebente Buch seines in seiner heidnischen Zeit geschriebenen Werkes "mathesis" eröffnete, von der christlichen Liturgie abhängig seien. Wendland, der die enge Verwandtschaft der in Betracht kommenden Gebete als durch Skutsch bewiesen betrachtete und durch neue Gründe erhärtete. hat das Resultat, zu dem Skutsch kam, doch offenbar als paradox empfunden. Er will wenigstens auf die andere Möglichkeit hinweisen, daß für beide Gebete eine gemeinsame Quelle anzunehmen sei und zwar ein stoisches auf die Theodicee von Poseidonios gegründetes nichtchristliches Gebet<sup>3</sup>).

Ich kann gegen die ganze Art der Beweisführung, wie sie hier namentlich von Skutsch und Probst vorgenommen wird, meine starken Bedenken nicht unterdrücken. Die Methode ist dabei immer dieselbe: man häuft Dutzende von Parallelen im einzelnen

<sup>1)</sup> Untersuch, z. Gesch, d. christl. Gottesdienstes II. III. Untersuch, üb., d. sogen, elementinische Liturgie 1905.

<sup>2)</sup> Archiv f. Religionswissenschaft XIII 1910. S. 291 ff.

<sup>3)</sup> R. Reitzenstein und P. Wendland: Zwei angeblich christliche liturgische Gebete. Nachr. d. Ges. d. Wiss. Gött. 1910 330 ff.

an, deren jede für sich genommen nicht beweiskräftig ist, und meint, den Beweis durch Häufung und Addition zu erzwingen. Es ist charakteristisch, daß Skutsch (S. 295) von vornherein zugesteht, daß sein Beweismaterial nicht in allem einzelnen gültig sei. Er tröstet sich aber damit, daß sein Beweis "manchen Abstrich vertrage" und doch bestehen bleibe. Er sagt uns aber nicht, wo die sicheren Punkte seines Beweises liegen und verläßt sich auf die Massenhaftigkeit seines Materials. Aber auch die größte Masse kann durch fortgesetzte Abstriche verschwinden.

Es soll ja gar nicht geleugnet werden, daß hier Berührungen im einzelnen massenhaft vorhanden sind. Aber man muß sich dabei immer vergegenwärtigen, daß es im Judentum, Christentum and auch im Hellenismus eine ausgedehnte und weitverbreitete Gebetsliteratur gab, von der uns nur noch Trümmer erhalten sind, daß in dieser Literatur die einmal geprägte Formel eine außerordentliche Zähigkeit besitzt, daß wir es ferner bei diesen Berührungen vielfach mit Allgemeinplätzen stoischer Theodicee zu tun haben, welche die einzelnen Beter kaleidoskopartig bald so bald so anwandten, daß endlich die griechische Bibel eine Fülle von derartigen geprägten Formeln in die Gebetssprache hineinwarf. So können sich, zumal bei gleichem Thema, eine Menge von scheinbar überraschenden Anklängen ganz harmlos auflösen. Es ist infolge dessen sehr prekär, hier überall sofort die Frage nach literarischer Abhängigkeit in den Vordergrund zu stellen; das hieße mit dem zerstreuten Flugsand allgemeiner Gebetstradition Burgen bauen. Es gibt freilich ein sicheres Mittel, um hier weiterzukommen, auf das z. B. Skutsch und manchmal auch Drews gar kein oder nur geringes Gewicht legen, das ist die Reihenfolge, in der die Gedanken wiederkehren. Nur dann, wenn die Reihenfolge, in der sich die Parallelen wiederholen, in beiden Quellen dieselbe ist, kann in der Regel der Beweis mit Sicherheit geführt werden, abgesehen natürlich von den Fällen, wo es sich bei den Berührungen um völlige Singularitäten oder um den gleichen Wortlaut in längeren Sätzen handelt. Aber auch Drews, der dieser Regel z. T. Rechnung trägt und auf den Gedankengang und die größeren Zusammenhänge stärkeres Gewicht legt, ist doch der Gefahr vielfach nicht entgangen, Möglichkeiten und Wahrscheinlichkeiten zu häufen und daraus einen Beweis zu machen. Vor allem hat auch er sich von dem Phantom einer schon bis ins einzelne vorhandenen urchristlichen eucharistischen Liturgie bestechen lassen und hat darauf sein ganzes Beweisverfahren angelegt. Hier muß Schritt für Schritt von den späteren Quellen nach rückwärts gegangen werden. Ich

werde im folgenden zu erweisen versuchen, daß allein schon der genaue Vergleich der in den Clementinen überlieferten Gebete (namentlich in Buch VII und VIII) derartige Resultate abwirft, daß die Drewsche Untersuchung von neuem unternommen werden muß und zwar mit einer andern Fragestellung, die weiter unten genauer herausgearbeitet werden wird.

Ich beginne meinerseits mit einer Untersuchung der beiden Gebete VII 34 und des großen aflov-nal-dinalov-Gebets in VIII 12, deren Parallelismus dem Forscher ja seit längerer Zeit bekannt Ich stelle zu dem Zweck die beiden wichtigen Texte neben einander:

## Konst. VII 34

1 εὐλογητὸς εἶ πύριε, βασιλεῦ τῶν αλώνων, ό διὰ Χριστοῦ ποιήσας τὰ δλα καὶ δι' αὐτοῦ ἐν ἀρχῆ κοσμήσας τὰ ἀκατασκεύαστα, ὁ διαγωρήσας δδατα δδάτων στερεώματι καὶ πνεῦμα ζωτικόν τούτοις ἐμβαλών, ό γην έδράσας και ούρανον έκτείνας καὶ τὴν ἑκάστου τῶν κτισμάτων ἀκριβῆ διάταξιν χοσμήσας. 2 σή γάρ ένθυμήσει δέσποτα χόσμος πεφαίδρυται 1), πούρανὸς δὲ ώς χαμάρα πεπηγμένος ήγλάϊσται ἄστροις ένεχεν παραμυθίας τοῦ σκότους  $^2$ ), φῶς δὲ καὶ ήλιος εἰς ἡμέρας καὶ καρπῶν γονήν γεγένηνται, σελήνη δὲ εἰς καιρών τροπήν αύξουσα καὶ μειουμένη, καὶ νὸξ ὢνομάζετο καὶ ἡμέρα προσηγορεύετο 3).

## Konst. VIII 12

[7 ό τὰ πάντα ἐκ τοῦ μὴ ὄντος είς τὸ είναι παραγαγών διὰ τοῦ μονογενούς σου υίού] ... 9 σὸ γὰρ εί "ό τὸν οὐρανὸν ὡς χαμάραν στήσας" καὶ "ώς δέρριν ἐκτείνας" καὶ "τὴν γην επ' ούδενὸς ίδρύσας" γνώμη μόνη, ό πήξας στερέωμα χαὶ νύχτα καὶ ήμέραν κατασκευάσας, ὁ ἐξαγαγαγών φῶς ἐκ θησαυρῶν καὶ τῆ τούτου συστολή ἐπαγαγαγών τὸ σκότος εὶς ἀνάπαυλαν τῶν ἐν τῷ χόσμφ χινουμένων ζώων,

ό τὸν ἥλιον τάξας "εἰς ἀρχὰς τῆς ήμέρας" ἐν οὐρανῷ καὶ τὴν σελήνην "είς ἀρχὰς τῆς νυπτὸς" καὶ τὸν γορὸν τῶν ἀστέρων ἐν οὐρανῷ καταγράψας<sup>2</sup>) εἰς αίνον τῆς σῆς μεγαλοπρεπείας.

VIII 12, 10 ό ποιήσας ὕδωρ πρὸς πόσιν καὶ κάθαρσιν, ἀέρα ζωτικὸν πρός είσπνοήν καὶ ἀναπνοήν καὶ φωνής ἀπόδοσιν διὰ γλώσσης πληττούσης 4) τὸν ἀέρα καὶ ἀκοὴν συνεργουμένην ὑπ' αὐτοῦ ὡς ἐπαΐειν εἰσδεχο-

<sup>1)</sup> Das seltenere Wort φαιδρύνω auch 38, 5 (τ. ανθρ. ... διααιώμασιν έφαίδρυνας).

<sup>2)</sup> S. u. VII 34, 4.

<sup>3)</sup> Vgl. hier 4b (s. u.) παμφαεῖς δὲ φωστῆρες τούτων (der Pflanze) τιθηνοῖ, ἀπαράβατον σώζοντες τὸν δόλιχον καὶ κατ' οὐδὲν παραλλάσσοντες τῆς σῆς προσταγῆς, ἀλλ' δπη αν κελεύσης, ταύτη ανίσχουσι καὶ δύουσιν εἰς σημεῖα καιρῶν καὶ ἐνιαυτῶν, ἀμειβόμενοι την των ανθρώπων ύπηρεσίαν.

<sup>4)</sup> Dazu eine bemerkenswerte Parallele VII 38, 4 (s. o.): ὁ καὶ φωνὴν ἔναρθρον είς έξομολόγησεν δωρησάμενος καὶ γλώσσαν εὐάρμοστον δίκην πλήκτρου ώς ὄργανον ὑπο-

μένην τὴν προσπίπτουσαν αὐτῷ λαλίαν 11 ὁ ποιήσας πῦρ πρὸς σκότους παραμυθίαν 1), πρὸς ἐνδείας ἀναπλήρωσιν καὶ τὸ θερμαίνεσθαι ἡμᾶς καὶ φωτίζεσθαι ὑπ' αὐτοῦ.

#### VII 34

στερέωμα δὲ διὰ μέσων τῶν ἀβόσσων ἐδείκνυτο "καὶ εἶπας συναχθῆναι τὰ ὅδατα καὶ ὀφθῆναι τὴν ξηράν".

3 αὐτὴν δὲ τὴν θάλασσαν πῶς ἄν τις ἐκφράσειεν; ῆτις ἔρχεται μὲν ἀπὸ πελάγους μαινομένη, παλινδρομεῖ δὲ ἀπὸ ψάμμου τῆ σῆ προσταγῆ κωτριβήσεσθαι αὐτῆς τὰ κύματα, "ζώτιβήσεσθαι αὐτῆς τὰ κύματα, "ζώτιβήσεσθαι αὐτῆς τὰ κύματα, "ζώτιβήσεσθαι αὐτῆς καὶ μεγάλοις καὶ κοίοις πορευτήν") αὐτὴν ἐποίησας.

## VIII 12

12 ό τὴν μεγάλην θάλασσαν χωρίσας τῆς γῆς καὶ τὴν μὲν ἀναδείξας πλωτήν, τὴν δὲ ποσὶ βάσιμον ποιήσας, καὶ τὴν μὲν "ζώοις μικροῖς καὶ μεγάλοις" πληθύνας, τὴν δὲ ἡμέροις καὶ ἀτιθάσσοις πληρώσας, φυτοῖς τε διαφόροις<sup>3</sup>) στέψας καὶ βοτάναις στεφανώσας καὶ ἄνθεσι<sup>3</sup>) καλλύνας καὶ σπέρμασι πλουτίσας·

13 ό συστησάμενος ἄβυσσον καὶ μέγα κῦτος αὐτῆ περιθείς, άλμυρῶν ὑδάτων σεσωρευμένα πελάγη, "περιφράξας οἱε αὐτὴν πύλαις" ) ἄμμου λεπτοτάτης.

VIII 12, 13 ό πνεύμασί ποτε μέν αὐτὴν κορυφῶν εἰς ὀρέων μέγεθος, ποτὲ δὲ στρωννόων αὐτὴν εἰς πεδίον, καί ποτε μὲν ἐκμαίνων χειμῶνι, ποτὲ δὲ πραύνων γαλήνη ὡς ναυσιπόροις πλωτῆρσιν εὕκολον εἰναι πρὸς πορείαν 14 ό ποταμοῖς διαζώσας τὸν ὑπό σου διὰ Χριστοῦ (!) γενόμενον κόσμον καὶ χειμάρροις ἐπικλύσας καὶ πηγαῖς ἀενάοις 5) μεθύσας, ὄρεσι δὲ περιστίτζες εἰς ἔδραν 6) ἀτρεμῆ τῆς ἀσφελεστάτην.

θείς. Wendland (S. 931) notiert als Parallele Diogenes Laertios VII 158: ἀχούειν δὲ τοῦ μεταξῦ τοῦ τε φωνοῦντος καὶ τοῦ ἀχούοντος ἀέρος πληττομένου σφαιροειδῶς, εἶτα ... ταῖς ἀχοαῖς προσπίπτοντος.

<sup>1)</sup> VII 35, 5 πύρ εἰς θάλπος καὶ σκότους παραμυθίαν

<sup>2)</sup> Hiob 38<sub>11</sub> u. Ps. 103<sub>25</sub> f.

<sup>3)</sup> S. u. VII 34, 4.

<sup>4)</sup> Hiob 38.

<sup>5)</sup> Vgl. VII 33, 3; 35, 9 (ά. κάλλος, εὐπρέπεια).

<sup>6)</sup> S. ο. 34, 1 ἐδράζω.

## Konst. VII 34

4 εἶτ' ἐχλοαίνετο γῆ παντοίοις ἄνθεσι 1) καταγραφομένη 2) καὶ ποιχιλία δένδρων διαφόρων 1) (nach der Anordnung der Genesis ist hier der Lobpreis der Gestirne - s. o. Anmerk. 4513 — eingeschoben, und dadurch eine Dublette herbeigeführt), 5 έπειτα διαφόρων ζώων χατεσχευάζετο γένη, χερσαίων ενύδρων ἀεροπόρων ἀμφιβίων, καὶ τῆς κατάλληλον έκάστφ πρόνοιαν δωρείται. ώσπερ γάρ διάφορα γένη οὐχ ήτόνησεν (!) παραγαγείν, οδτως οδδέ διάφορον πρόνοιαν έχάστου ποιήσασθαι κατωλιγόρησεν.

[7 καὶ ἐπὶ πᾶσι τούτοις, δέσποτα 4) πύριε, τίς ἐπαξίως διηγήσεται νεφῶν ομβροτόχων φοράν, αστραπης έχλαμψιν, βροντών πάταγον, εὶς τροφῆς χορηγίαν καταλλήλου καὶ κρᾶσιν άέρων παναρμόνιον; s. u.].

6 και τέλος τῆς δημιουργίας τὸ λογικόν 5) ζῶον, τὸν κοσμοπολίτην, τῆ σῆ σοφία διαταξάμενος κατεσκεύασας είπών. "μοιμοωπεν ακθρωπον κατ' είκόνα καὶ καθ' δμοίωσιν ήμετέραν, χόσμου χόσμον 6) αὐτὸν **ἀναδείξας** 

έχ μέν τῶν τεσσάρων σωμάτων ້) διαπλάσας αὐτῷ

## Konst. VIII 12

15 ἐπλήρωσας γάρ σου τὸν κόσμον και διεκόσμησας αότον βοτάνοις εὐόσμοις χαὶ ἰασίμοις,

ζώοις πολλοίς καὶ διαφόροις, άλκίμοις καὶ ἀσθενεστέροις, ἐδωδίμοις καὶ ἐνεργοῖς, ἡμέροις καὶ ἀτιθάσσοις, έρπετῶν συριγμοῖς, πτηνῶν ποιχίλων χλαγγαῖς,

ένιαυτῶν κύκλοις, μηνῶν καὶ ήμερῶν άριθμοῖς, τροπῶν τάξεσι, νεφῶν όμβροτόχων διαδρομαίς είς χαρπών γονάς καὶ ζώων σύστασιν, "σταθμόν ανέμων" διαπνεόντων, ότε προσταχθῶσιν παρὰ σοῦ, τῶν φυτῶν καὶ τῶν βοτάνων τὸ πλῆθος.

16 καὶ οὐ μόνον τὸν κόσμον ἐδημιούργησας αλλά καὶ τὸν κοσμοπολίτην ἄνθρωπον εν αὐτῷ ἐποίησας, χόσμου χόσμον αὐτὸν<sup>5</sup>) ἀναδείξας: είπας γάρ τη σή σοφία: "ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' είκόνα ήμετέραν καί καθ' όμοίωσιν, καὶ ἀργέτωσαν τῶν ίγθύων τῆς θαλάσσης καὶ τῶν πετεινών τοῦ οὐρανοῦ". 17 διὸ καὶ πε-

<sup>1)</sup> S. o. VIII 12, 12.

<sup>2)</sup> S. o. VIII 12, 9 καταγράψας.

<sup>3)</sup> S. o. zu 35, 10; 36, 1.

<sup>4)</sup> S. u. S. 454.

<sup>5)</sup> S. o. S. 440<sub>1</sub>.

<sup>6)</sup> Der Ausdruck αόσμου αόσμον auch in dem Bischofsgebet Konst. VIII 9, 8 (s. u.).

<sup>7)</sup> Ps. Ignatius Hero 4: τοῦ γὰρ ᾿Αδὰμ τὸ σῶμα ἐχ τῶν τεσσάρων στοιγείων.

## Konst. VII 34

τὸ σῶμα, κατασκευάσας δ' αὐτῷ τὴν Φυχὴν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος

αἴσθησιν δὲ πένταθλον αὐτῷ χαρισάμένος καὶ νοῦν τὸν τῆς ψυχῆς ἡνίοχον ταῖς αἰσθήσεσιν ἐπιστήσας.

7 καὶ ἐπὶ πᾶσι τούτοις, δέσποτα κύριε, τίς ἐπαξίως διηγήσεται νεφῶν ὀμβροτόκων φοράν, ἀστραπῆς ἔκλαμψιν, βροντῶν πάταγον, εἰς τροφῆς χορηγίαν καταλλήλου καὶ κρᾶσιν ἀέρων παναρμόνιον]

8 παρακούσαντα δὲ τὸν ἄνθρωπον

έμμίσθου ζωής έστέρησας,

ούχ εἰς τὸ παντελὲς ἀφανίσας 4),

αλλά χρόνφ πρὸς ὀλίτον κοιμίσας, ὅρκφ εἰς παλιτηενεσίαν ἐκάλεσας, ὅρον ϑανάτου ἔλυσας, ὁ ζωοποιὸς τῶν νεκρῶν διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τῆς ἐλπίδος ἡμῶν.

## Konst. VIII 12

ποίηκας αὐτὸν ἐκ ψυχῆς ἀθανάτου καὶ σώματος σκεδαστοῦ, τῆς μὲν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος, τοῦ δὲ ἐκ τῶν τεσσάρων στοιχείων καὶ δέδωκας αὐτῷ κατὰ μὲν τὴν ψυχὴν τὴν λογικὴν ¹) διάγνωσιν, εὐσεβείας καὶ ἀσεβείας διάκρισιν, δικαίου καὶ ἀδίκου παρατήρησιν, κατὰ δὲ τὸ σῶμα τὴν πένταρατικὴν κίνησιν.

18 σὸ γὰρ θεὲ παντοχράτορ 1) διὰ Χριστοῦ παράδεισον ἐν Ἐδὲμ κατὰ ανατολάς εφύτευσας" παντοίων φυτῶν ἐδωδίμων κόσμφ καὶ ἐν αὐτῷ ώς αν εν έστία πολυτελεῖ εἰσήγαγες αὐτόν, κἂν τῷ ποιεῖν νόμον δέδωκας αὐτῷ ἔμφυτον²), ὅπως οἴκοθεν καὶ παρ' έαυτοῦ ἔχοι τὰ σπέρματα τῆς  $\vartheta$ εογνωσίας  $^3$ ). . . . 20 ἀμελήσαντα δὲ τῆς εντολῆς καὶ γευσάμενον ἀπηγορευμένου καρποῦ ἀπάτη ὄφεως καὶ συμβουλία γυναικός τοῦ μέν παραδείσου δικαίως έξῶσας αὐτόν, ἀγαθότητι δὲ εἰς τὸ παντελὲς4) ἀπολλύμενον οὐχ ὑπερείδες — σὸν γὰρ ην δημιούργημα — άλλά καθυποτάξας αὐτῷ τὴν ατίσιν δέδωκας αὐτῷ οἰκείοις ίδρωσιν καὶ πόνοις πορίζειν έαυτῷ τὴν τροφήν, σοῦ πάντα φύοντος καὶ αὄξοντος καὶ πεπαίνοντος: χρόνω δὲ πρὸς ὀλίγον αὐτὸν χοιμίσας δραφ εἰς παλιγγενεσίαν ἐκάλεσας, ορον θανάτου λύσας ζωήν 5) έξ άναστάσεως ἐπηγγείλω <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> S. o. S. 446<sub>4</sub>.

<sup>2)</sup> νόμος ἔμφυτος VII 33, 3 (s. u.) u. VIII 9, 8 (Bischofsgebet).

<sup>3)</sup> degrousla II 26, 7, VIII 6, 5 (Katechumenengebet).

<sup>4)</sup> VII 43, 4 (nach Erwähnung des Paradiesesgartens und des Verbots) άμαρτάγοντα δὲ δικαιοσύνη ἐξώσας, ἀγαθότητι δὲ μὴ ἀπορρίψας εἰς τὸ παντελές (s. o. S. 448).

<sup>5)</sup> VII 25, 2 ἐπηγγείλω ήμῖν τῆν ἀνάστασιν νεαρῶν.

<sup>6)</sup> Der Text dieses Gebets schwebt dem Verfasser der Konstitutionen auch

Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß diese beiden Gebete im VII. und VIII. Buch der Konstitutionen Redaktionen desselben Textes sind. Wenn man bei der ersten größeren Hälfte noch zweifelhaft sein und etwa annehmen kann, der Schein enger Verwandtschaft sei daraus entstanden, daß beidemal auf dem Grundgewebe des Genesisberichtes ein ähnlicher Einschlag hellenistischer (stoischer) Formeln eingewoben ist, so verschwinden alle Bedenken zum Schluß, denn hier fließen die Gebete wörtlich zusammen. Man sieht, es ist ein gemeinsamer Gedankenzug, der sich durch beide hindurchzieht: Weltschöpfung, Schöpfung des Menschen durch Gott und seine σοφία, Fall des Menschen und zum Schluß Hinweis auf die παλινγενεσία.

In der ersten Hälfte weichen die beiden Varianten, wie gesagt, stark von einander ab. Vielleicht kann folgendes Schema des Gedankenganges unter Heranziehung von Gen. 1 größere Klarheit verschaffen. Abweichende Reihenfolge von dem Schema der Genesis in den Texten der Konstitutionen ist dabei durch Ziffern zum Ausdruck gebracht.

| Gen. 1                                  | Konst. VII 34                                       | Konst. VIII 12        |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------|
| $V.~1.~$ οδρανός — $\gamma 	ilde{\eta}$ | $4.$ (?) $\gamma \tilde{\eta}$ — οδρανός            | οδρανός — γῆ          |
| ή δὲ γη ἀκατασκεύαστος                  | <ol> <li>ποσμήσας τὰ ἀκα-<br/>τασκεύαστα</li> </ol> |                       |
| πνεδμα θεοδ                             | 3. πνεδμα ζωτικόν                                   |                       |
| V. 3. φῶς                               |                                                     | 3. ό εξαγαγών φως     |
| ήμέρα — νόξ                             |                                                     | 2. κ. νύκτα κ. ήμέραν |
|                                         |                                                     | <b>κατασκεύασας</b>   |
| V. 6. στερέωμα                          | 2. ό διαχωρίσας ὕδατα                               | 1. ό πήξας στερέωμα   |
| αναχωρίζων ανά μέσον                    | δδάτων στερεώματι                                   |                       |
| <b>ύδατος κ. ύδατος</b>                 |                                                     |                       |
| V. 8. στερέωμα —                        | <ol> <li>(?) γη — οδρανός</li> </ol>                |                       |
| οὺρανός                                 | αστέρες φῶς ἥλιος<br>σελήνη                         | ήλιος σελήνη ἀστέρες  |
|                                         |                                                     |                       |

V 7, 18 f. vor: (ἀλλὰ) βουλήσει μόνη, ἄ προσετάγη Χριστὸς (!), ταῦτα καὶ προσήγαγεν, λέγομεν δη ουρανόν, την, θάλασσαν, φως, νύκτα, ημέραν, φωστήρας, άστρα, πετεινά, νηκτά, τετράποδα, έρπετά, φυτά, βοτάνας, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ πάντας άναστήσει ... καὶ τότε μέν μὴ όντα τὸν ἄνθρωπον ἐχ διαφόρων ἐποίησεν, δοὺς αὐτῷ τὴν ψυχὴν ἐχ τοῦ μὴ όντος, νῦν δὲ ταῖς οὕσαις ψυχαῖς τὰ διαλυθέντα σώματα ἀποτίσει, dann weiter unten § 20 καὶ πάντας ἀνθρώπους ἀναστήσει αὐτοῦ ὄντας ποιήματα, καθώς καὶ ἡ θεία γραφή μαρτυρεί λέγοντα τὸν θεὸν τῷ μονογενεί Χριστῷ (Christus tritt an die Stelle der Sophia) folgt Gen. 126. Die unterstrichenen Worte fügt der Verfasser der Konstitutionen der Didaskalia hinzu. Sie sind es gerade, welche die Parallele herstellen. Auch die kurzen Wendungen VII 35, 2 sind zu vergleichen.

Gen. 1

Konst. VII 34

Konst. VIII 12

δδωρ, άἡρ ζωτικός. πῦρ (d.h. die Elemente) . θάλασσαν χωρίσας τῆς γῆς

V. 10. συναχθήτω το το δόωρ. — και όφθήτω του ή ξηρά zit

στερέωμα διὰ μέσων τῶν ἀβύσσων Gen. 1<sub>10</sub> zitiert

Schilderung des Meeres (u. a. nach Hiob 38<sub>11</sub>, Ps. 103<sub>25</sub>) Schilderung des Meeres (u. a. nach Hiob 38<sub>8</sub> und Ps. 64<sub>8</sub> (κῦτος θαλάσσης nach κ RT); Winde in ihrer Wirkung auf das Meer, Flüsse, Quellen, Berge

Schaffung der Pflanzen

V. 11 f. Schaffung der Pflanzen

V. 14 ff. Schaffung d. Gestirne, d. Zeiten und Jahreszeiten

> V. 20 ff. Wassertiere V. 24 ff. Landtiere

V. 26. Erschaffung des Menschen. Schaffung der Pflanzen Schaffung der Ge-

Schaffung der Gestirne, der Zeiten und Jahreszeiten

Schaffung der Tiere

Die atmosphärischen Erscheinungen
 Erschaffung des Menschen durch Gott und die σοφία.

Schaffung der Tiere (Erwähnung der έρπετά nach Gen. 1)

Die atmosphärischen Erscheinungen Erschaffung des Menschen durch Gott und die σοφία.

Wir sehen jetzt deutlicher. Klar tritt die auch von Genesis 1 gemeinsam abweichende Grundlage heraus. Das zeigt sich namentlich in der Umstellung der Erschaffung der Gestirne von ihrem sonderbaren Ort in der Genesis an eine passendere Stelle, in der breiten Schilderung des Meeres im Anschluß an Hiob 38, in der Zusammenziehung der Schaffung der Wasser- und der Landtiere, in der Betonung der atmosphärischen Erscheinungen, zum Schluß in der Einführung der Figur der Sophia. — Zugleich zeigt sich, daß beide Varianten den Text ihrerseits wieder der LXX angenähert haben. Namentlich verrät sich der Bearbeiter in VII 34 dadurch, daß er genau parallel mit der Genesis die Erwähnung der Gestirne noch einmal bringt, nachdem er sie, der gemeinsamen Quelle folgend, schon vorher erwähnt hat. Er hat wahrscheinlich auch die Parallele zur Genesis am Anfang δ χοσμήσας τὰ ἀκα-

σχεύαστα und die Erwähnung des πνεῦμα erst eingebracht, ist aber andrerseits wieder mit dem Terminus πνεδμα ζωτικόν von der Quelle abhängig, die weiter unten echt stoisch von άὴρ ζωτικός redet. Er hat vielleicht auch am Schluß die Erschaffung des Menschen unmittelbar auf die der Tiere folgen lassen und die atmosphärischen Erscheinungen, die in seiner Quelle standen, dann später nachgebracht. Umgekehrt wird es nun wahrscheinlich, daß in VIII 12 die Erschaffung des Lichtes, des Tages und der Nacht (auch des στερέωμα) nach Gen. 1 erst hinzugefügt sind, während in VII 34 die Erwähnung des φως ganz unorganisch mit der der Gestirne verbunden ist. In der beiden gemeinsamen Quelle hatte die Singularität und Abnormität der Erschaffung des Lichtes vor den Gestirnen so wenig ihren Platz, wie die Erzählung von der Schaffung der Gestirne am vierten Tage. Auch daß in VIII 12 an Stelle der Reihenfolge ἀστέρες, φῶς, σελήνη die der Genesis entsprechende ήλιος, σελήνη, ἀστέρες steht, ist sekundär.

So tritt es deutlicher und deutlicher heraus: das Verhältnis von VIII 12 und VII 34 ist nicht das einer Abhängigkeit des einen von dem andern Texte, geschweige denn, daß anzunehmen wäre, daß der Verfasser der Konstitutionen beide Gebete frei erfunden hätte<sup>1</sup>). Es liegt vielmehr beiden eine gemeinsame Quelle zugrunde, ja es wird sogar recht zweifelhaft, ja fast unmöglich, daß ein und derselbe Verfasser (der der Konstitutionen) die gemeinsame Grundlage zweimal in einer derartig verschiedenen Weise umgearbeitet haben könnte.

Diese gemeinsame Quelle ist aber nach allem, was wir bis jetzt festgelegt, eine jüdische. Es ist ferner hellenistisches Judentum, das hier spricht. Das zeigt sich nicht nur negativ in der Zurechtstutzung des Berichtes der Genesis und der Beseitigung ihrer Anstöße für eine gereiftere Welterkenntnis, sondern auch positiv in einer Fülle stoischer kosmologischer Termini (s. Skutsch und Wendland), die sich in bestimmten Partien zu ganzen Nestern anhäufen. Auch hier verhalten sich die beiden Rezensionen verschieden. VIII 12 hat mehr davon bewahrt, so in der Einfügung der Erschaffung der Elemente in den Genesisbericht (eine Parallele dazu im dritten Traktat des Hermes Trismegistos), in der Beschreibung der Winde und ihrer Wirkung auf das Meer, der Flüsse, Quellen, Berge. Aber auch VII 34 hat viel davon erhalten, vgl. die Schilderung der Gestirne am Anfang, die der Erschaffung der Pflanzen (ἐχλοαίνετο γη etc.), der atmosphärischen Erscheinungen

<sup>1)</sup> Das Verhältnis hat bereits Drews S. 16 mit Scharfsinn erkannt.

Kel d. Wiss. Nachrichten. Phil.-hist. Klasse. 1915. Heft 3.

(hier sogar manches ursprünglicher: ἀστραπῆς ἔκλαμψιν, βροντῆς πάταγον), vor allem den Hymnus auf den Menschen (σῶμα ἐκ τῶν τεσσάρων σωμάτων, ψυχὴ ἐκ τοῦ μὴ ὅντος, αἴσθησις πένταθλος). Es kann gar kein Zweifel an dem hellenistischen Charakter des Grundberichtes sein. Und dieses Urteil wird uns endlich auch dadurch bestätigt, daß unsere Quelle das ποιήσωμεν von Gen. 126 auf Gott und seine σοφία deutet. Hier haben wir (vgl. auch die Erwähnung der ἔντεχνος ¹) σοφία III 34, 5) einen spezifischen Zug hellenistisch-jüdischer Theologie. Dieser Zug aber eignet nun wieder unserer ganzen Sammlung: 35, 10 σὸ γὰρ εἶ ὁ σοφίας πατήρ, 36, 1 (s. o.) ἡ ὑπὸ σοῦ κτισθεῖσα σοφία ²).

Hier schält sich also mit Sicherheit eine wirkliche Quelle heraus. Ich will bei Wege lang noch darauf hinweisen, daß bei dem Vergleich mit den andern Stücken, die Skutsch und Drews hier anziehen, sich bei weitem kein so sicheres Resultat erzielen läßt. Man braucht sich nur mit einem Blick die beiden von Skutsch herangezogenen Gebete des Firmicus Maternus mit ihrer ganz andersartigen Gesamtanlage anzusehen, um sich zu überzeugen, daß hier von einem direkten literarischen Zusammenhang gar keine Rede sein kann und alle Einzelbeziehungen sich erklären, wenn wir annehmen, daß der jüdische Hellenist, der die Grundlage der Gebete in Konst. VII und VIII schuf, mit der Sprache stoischer Frömmigkeit vertraut war, vielleicht auch eine stoisch gefärbte hellenistische Gebets- oder Erbauungsliteratur, von der uns Firmicus Proben liefert, kannte.

Drews (S. 13 f.) hat zu unserem Gebet namentlich die Parallelen I. Clem. 20 und 33,2—6 herangezogen. Die Parallele I. Clem. 20 läßt sich sehr schnell erledigen. Drews gibt hier von vornherein zu, daß die beiden Parallelstücke vollständig anders orientiert seien. So läßt sich hier die erste Anforderung, die des Parallelismus im Gedankenverlauf, überhaupt nicht erfüllen. Und nun die Beziehungen im einzelnen! Von den wörtlichen Berührungen, die Drews durch Unterstreichen anmerkt, können bei einem Hymnus, der die Ordnung in Gottes Schöpfung feiert, die Worte οδρανοί, ἡμέραι τε καὶ νόξ, ἦλιος, σελήνη, ἀστέρων χοροί, ηῆ, ζῶα natürlich nichts beweisen. Andere etwas charakteristischere Wendungen erklären sich aus der

<sup>1)</sup> Vgl. dazu Plato, Protagoras p. 321 und die stoische Definition (Aetios) plac. philos. I 7 οί Στωικοί νοερόν θεόν άποφαίνονται, πύο τεχνικόν, όδφ βαδίζον ἐπὶ γένεσιν κόσμου.

<sup>2)</sup> In den Konstitutionen kommt die Hypostase der Sophia sonst nur noch in dem Abendgebet VIII 37, 5 (δ τ¾ σοφία σου κατασκευάσας ἄνθρωπον) vor;

Sprache der LXX. πύτος θαλάσσης stammt aus Ps. 647; ἀνέμων σταθμοί aus Hiob 2825. Das ganz singuläre οί μετ' αυτὸν (sc. ἀχεανόν) κόσμοι (I Clemens 20s) darf doch nicht unterstrichen werden. weil sich xóouoc(!) in den Gebeten der Konstitutionen findet, ebenso wenig διαταγή und διέταξεν (Clem. 203 u. 6) und διάταξις 333 mit διάταξις Konst. VII 34,1 verglichen werden; denn dort beziehen sich die Worte auf die befehlende und ordnende göttliche Tätigkeit — entsprächen also höchstens dem τάξας in VIII 12, 9 — hier aber steht διάταξις im Sinne von Ordnung (Klasse) der Geschöpfe (τὴν διάταξιν χοσμήσας). Die einzige scheinbar größere Übereinstimmung erzielt Drews durch Heranziehung von VIII 46, 1 - das ist methodisch, ehe die Sache für VIII 12 entschieden ist, nicht erlaubt - und auch hier handelt es sich nur um einen zitatenhaften Anklang aus Hiob 38 10 f. Bleibt noch etwa als einzige zu erwähnende Berührung die doch immerhin nicht gerade ungeläufige Wendung ἀέναοι πηγαί (vgl. Sap. 11, ποταμός ἀεν. und die hellenischen Parallelen in der Zusammenstellung bei Skutsch S. 298).

Etwas, aber auch nur etwas mehr der Überlegung wert ist die Parallele Clem. 33. Hier haben wir wirklich einen Lobpreis auf die Schöpfung Gottes, der mit Himmel und Erde beginnt und der Erschaffung des Menschen - Zitat aus Gen. 126 - schließt. Aber die Ausführungen sind zu kurz, als daß die Vergleichung zu irgend einer Gewißheit führen kann. Ein gewisser Anklang ist es ja, wenn in Clem. 33 3 und Konst. VIII 12, 14 f. sich die Ausdrücke γην... ηδρασεν επί τον ασφαλη... θεμέλιον und εδραν... ασφαλεστάτην (neben την έδράσας VII 341), sowie διεκόσμησεν - διεκόσμησας entsprechen. Dazu ließe sich noch zu Gunsten von Drews Annahme (Abhängigkeit des Clemensbriefes von der Liturgie des clementinischen Typus) anführen, daß in der Tat c. 34 eine Anspielung auf das Dreimal-Heilig in der Abendmahlsliturgie vorliegt. - Doch das ist alles, was sich zu Gunsten der Drewschen These sagen ließe. Demgegenüber muß aber darauf hingewiesen werden, daß sich hier fast gar nichts von dem spezifisch hellenistischen Charakter unserer Gebete und ihrer rethorischen Wortfülle wiederfindet. gleiche nur einmal den Passus über die Schöpfung des Menschen, nichts findet sich hier von der σοφία Gottes, von dem Leibe aus den vier Elementen, der ψυγή ἐκ τοῦ μὴ ὄντος, der πένταθλος αξσθησις, dem ἄνθρωπος χοσμοπολίτης und χόσμος χόσμου.

Noch etwas mehr der Erwägung wert sind Drews Ausführungen über Novatians de trinitate c. 1 (S. 108-122). Wieder haben wir hier einen Schöpfungshymnus, der mit Himmel und Erde beginnt und mit der Schaffung des Menschen schließt. Der Lobpreis ist bedeutend ausführlicher. Allerdings vermag ich nicht (vgl. Drews 115) über ganz allgemeine Ähnlichkeiten hinaus, die sich natürlich einstellen müssen, einen Parallelismus in der Gesamtanlage zu entdecken. Der Hymnus bei Novatian beginnt z. B. mit Himmel, Erde und Meer; das ist eine starke Abweichung, die eher an den Anfang des Hymnus bei Firmicus Maternus (Skutsch 295) erinnert. Überhaupt kann man kaum mehr sagen, daß sich der Hymnus bei Novatian, wie doch die Gebete der Konstitutionen, mit seinem Grundschema an Gen. 1 anschließt. Auch die Schilderung der Schöpfung der himmlischen Welten mit ihren Bewohnern (die Erwähnung der Engel vor Beginn unseres Gebetsabschnittes Konst. VIII 12,8 darf aus noch zu erwähnenden Gründen nicht als Parallele herangezogen werden) und der Unterwelt (nach der Erschaffung des Menschen) fällt aus dem Rahmen der Anlage von Konst. VII 34 und VIII 12 völlig heraus. Einzelne Berührungen sind nicht zu leugnen: lunae candens globus ad solatium noctis (I 7) erinnert in der Tat an πρὸς σκότους παραμυθίαν (s. o.; aber auch Firmicus Maternus bei Skutsch 297). Bei der Schöpfung des Menschen wird dessen Wesen etwas eingehender beschrieben: cuius etsi corporis terrena primordia, caelestis tamen et divini halitus inspirata substantia. Aber das ist freilich ganz und gar Gen. 27: und nichts ist vorhanden von dem Hellenismus der Konstitutionen. Besonders frappant und interessant sind die Anklänge in der Schilderung des Meeres I 18. 19 an Konst. VII 34. Neben gemeinsamen Reminiszenzen an Ps. 10325 liegen die Parallelen vor:

fines litoribus inclusit: quo cum ήτις ἔρχεται μὲν ἀπὸ πελάγους μαιfremens fluctus et ex alto sinu νομένη, παλινδρομεί δὲ ἀπὸ ψάμμου spumans 1) unda venisset, rursum τη ση προσταγή κωλυομένη· είπας in se rediret nec terminos concessos excederet.

γὰρ ἐν αὐτῆ συντριβήσεσθαι αὐτῆς τὰ πύματα (Hiob 3810).

Hier mögen immerhin verborgene Beziehungen vorliegen. Möglich ist es, daß dem Novatian ein Hymnus über die Schöpfung aus irgend einem nicht näher zu bestimmenden, doch vielleicht mit dem der Gebete der Konstitutionen verwandten Milieu vorlag. wird man kaum sagen können. Und wir wenden uns lieber vom Unsicheren zum Sichern, zur gemeinsamen Quelle von Ronstit. VII und VIII<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. Hiob 38 8 ἔφραξα δὲ θάλασσαν πύλαις, ὅτε ἐμαίμασσεν ἐχ χοιλίας μητρὸς αύτη έχπορευομένη.

<sup>2)</sup> Die weiteren Ausführungen von Drews uber Novatian c. 8 a. a. O. (die Fuhrungen des Menschengeschlechts durch Gott) muß ich vorläufig zurückstellen bis zu einer genaueren Untersuchung der Gesamtkomposition von Konst. VIII 12.

Wir hatten konstatiert, daß den beiden Gebeten eine gemeinsame jüdisch-hellenistische Quelle zu Grunde lag. Nur eine erfreuliche Bestätigung ist nunmehr auch die Leichtigkeit, mit der alles spezifisch Christliche durch einfachen Vergleich aus den beiden Redaktionen ausscheidet, so in VII 34 das διά Χριστοῦ gleich am Anfang und zum Schluß die Wendung ὁ ζωοποιὸς διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τῆς ἐλπίδος ἡμῶν, das διὰ Χριστοῦ in VIII 12, 14 u. 18.

Ja es läßt sich sogar für unser bisher erreichtes Resultat ein indirektes Zeugnis gewinnen. Gebete, die derart angelegt waren wie das unsere, scheint bereits der jüdische Philosoph Philo zu kennen. Wir verdanken das Zeugnis Wendland, der bereits auch die Möglichkeit einer jüdisch-hellenistischen Herkunft der Gebete in Konst. VII 34, VIII 12 ins Auge faßte, indem er (wie schon erwähnt) auf de spec. leg. I 210 hinwies 1): "Wenn du, o Seele, Gott für die Weltschöpfung danken willst, so statte Deinen Dank sowohl für das Ganze als für seine Hauptteile ab, die Glieder des vollkommensten Lebewesens, ich meine z. B. Himmel, Sonne, Mond. Planeten und Fixsterne, dann die Erde und die Tiere und Pflanzen auf ihr, ferner Meere und Flüsse - Quellflüsse und Bergflüsse und was sie füllt, endlich die Luft und Veränderungen in ihr. Und wenn Du Gott für einen einzelnen Mann dankst, so teile deinen Dank vernunftgemäß" (das weitere s. o. S. 448). Man kann kaum verkennen, daß hier ungefähr das Schema unseres Gebetes vorliegt. nur daß bei Philo alles noch etwas hellenistischer und freier von der LXX sich darstellt.

Und noch auf eine zweite Stelle hat uns Wendland hingewiesen, auf die Ausführungen über das Gebet des Hohenpriesters spec. leg. I 97: Der jüdische Hohepriester . . . spricht seine Bittund Dankgebete nicht nur für das ganze Menschengeschlecht, sondern auch für die Teile der Natur, Erde, Wasser, Luft und Feuer. denn die ganze Welt betrachtet er als sein Vaterland (έαυτοῦ πατρίδα είναι νομίζων)."

Es ist im höchsten Grade beachtenswert, daß sich die Erwähnung der vier Elemente (wenigstens in VIII 12) wiederfindet, und andererseits der in beiden Redaktionen stehende terminus: хоороπολίτης bei Philo seine Parallele hat. Freilich wird man die Behauptung Philos, daß der Hohepriester in Jerusalem so gebetet habe, mit einigem Mißtrauen gegenüber stehen. Um so mehr aber ist anzunehmen, daß Philo seine Behauptung sich nicht einfach

<sup>1)</sup> Zwei angeblich christl. liturgische Gebete von Reitzenstein u. Wendland. Gott. gel. Nachr. 1910. S. 332.

aus den Fingern gesogen hat, sondern daß ihm dabei ein in der Synagoge der Diaspora übliches Gebet vorschwebt.

Eines aber bleibt noch zur Besprechung übrig, das ist der merkwürdige, zum Glück in beiden Redaktionen uns fast wörtlich erhaltene Schluß des Gebetes. Er lautete, wenn wir deren gemeinsames Gut herausheben, etwa folgendermaßen:

παρακούσαντα δὲ τὸν ἄνθρωπον  $^1$ ) οὸκ εἰς τὸ παντελὲς ἀφανίσας  $^2$ ) ἀλλὰ χρόνφ $^3$ ) πρὸς ὀλίγον αὐτὸν  $^4$ ) κοιμίσας ὅρκφ εἰς παλιγγενεσίαν ἐκάλεσας, ὅρον θανάτου λύσας ζωὴν ἐξ ἀναστάσεως ἐπηγγείλω $^5$ ).

Auch hier haben wir aller Wahrscheinlichkeit ein jüdisches Gebet vor uns; jedenfalls deutet nichts mit Notwendigkeit auf christlichen Einfluß hin. Die Betonung des Auferstehungsgedankens hat in einem späten jüdischen Gebet der Diaspora nichts Auffälliges, im Gegenteil, wir erwarten dies Charakteristikum spätjüdischen Glaubens a priori (vgl. Schmone-Esre, Anfang: "Gott der du Tote erweckst"). Nur die eine Frage bedart der Erörterung: woher mag die Wendung stammen, daß Gott Adam nach dem Fall und der Bestrafung mit einem Eide die Auferstehung verheißen habe? Neutestamentlich ist der Gedanke jedenfalls nicht. Wir werden von vornherein auf eine apokryphe Adamsage als Quelle der Notiz schließen dürfen. Und die Vermutung bestätigt sich. In dem griechisch und lateinisch erhaltenen Leben Adams (βίος Αδάμ = αποχάλυψις Μωυσέως, und vita Adae) ist mehrfach davon die Rede. daß Gott Adam für das Ende der Dinge die Auferstehung und Unsterblichkeit verheißt (βίος 'Αδάμ § 28 § 37 = Vita 47, βίος 39. 41. 43 = Vita 51). Besonders erwünscht ist es, daß die Hinweise auf die Verheißung Gottes in beiden Redaktionen des Adamslebens erscheinen, also der Grundschrift angehören, die wir mit Sicherheit als jüdisch in Anspruch nehmen dürfen. Daß an diesen Stellen von einem Eidschwur Gottes nicht die Rede ist, dürfte irrelevant sein. Die wiederholten feierlichen Versicherungen konnten sehr wohl als oprog aufgefaßt werden 6).

<sup>1)</sup> VIII ἀμελήσαντα τῆς ἐντολῆς.

<sup>2)</sup> VIII εἰς τὸ παντελές ἀπολλύμενον οὺχ ὑπερεῖδες.

<sup>3)</sup> VIII χρόνω δέ.

<sup>4) &</sup>gt; VII.

<sup>5)</sup> VII δ ζωοποιός τῶν νεχρῶν διὰ Ι. Χρ. τῆς ἐλπίδος ἡμῶν.

<sup>6)</sup> Daß der Ausdruck öpov vavátov hier besonders in der Schule des Apolli-

Und so wird sich endlich auch die seltsame Wendung erklären "Nachdem er ihn auf kurze Zeit zur Ruhe gebracht (ποιμίσας), hat er ihn mit einem Eide zur Wiedergeburt (παλιγγενεσία = Auferstehung) berufen." In der Vita Adams erfolgt die Verheißung Gottes, daß Adam auferstehen soll, gerade bei seiner Bestattung.

Zum Schluß drängt sich eine neue Frage auf. F. Probst hat (a. a. O. s. o. S. 449) unter Berufung auf Justin Apol. I 13 (und 65) behauptet, daß unserm eucharistischen Gebet im achten Buch der Konstitutionen eine alte Quelle, ein von jeher bei der Kommunion übliches Gebet, zu Grunde gelegen habe. Die Stelle bei Justin lautet: (die Christen hielten es für die allein Gott würdige Ehre) τὸ τὰ ὑπ' ἐκείνου εἰς διατροφήν γενόμενα οὐ πυρὶ δαπανᾶν ἀλλ' ἑαυτοῖς καὶ τοῖς δεομένοις προσφέρειν, ἐκείνω δὲ εὐχαρίστους ὄντας διὰ λόγου πομπάς καὶ ὅμνους πέμπειν ὑπέρ τε τοῦ γεγονέναι καὶ τῶν εἰς εδρωστίαν πόρων πάντων, ποιοτήτων μέν γενῶν καὶ μεταβολών ώρων καὶ τοῦ πάλιν ἐν ἀφθαρσία γενέσθαι διὰ πίστιν τὴν εν αὐτῷ αἰτήσεις πέμποντες. Hier könnte in der Tat eine Anspielung auf ein Gebet von einem ähnlichen Gang wie des von uns rekonstruierten vorliegen. Besonderen Wert lege ich darauf, daß auch hier der Schöpfungsgedanke am Anfang mit dem der àpdapoia am Schluß verbunden erscheint. Freilich sind auch wieder Differenzen vorhanden: die ποιότητες τῶν γενῶν (gelegentlich auch die μεταβολαὶ ώρῶν) sind ja auch in unserem Gebet betont. Aber das alles ist doch nicht vorherrschend unter den Gesichtspunkt τῶν εἰς εὐρωστίαν πόρων gestellt, wie das bei Justin, der offenbar von Gebeten der Christen bei ihren gemeinsamen Mahlzeiten (nicht bei der eucharistischen Feier) redet, nur zu natürlich ist.

Jedenfalls, sollten die Angaben Justins mit unserem Gebetstext irgendwie in Beziehung stehen, so handelt es sich dabei nicht um das eucharistische Gebet in Konst. VIII 12, sondern ersichtlich um die (jüdische) Grundlage von VIII 12 und VII 35, handelt es sich überhaupt nicht um eine Abendmahlsliturgie, sondern ein Gebet viel allgemeinerer Art, das zufällig in die Clementinsche Abendmahlsliturgie verschlagen ist (s. u.). — Daß bereits Justin ein unserm Gebet ähnliches, das dann auch in Rom die Kirche von der Synagoge übernommen hätte, kannte, liegt durchaus im Bereich der Möglichkeit. Nur freilich wird man auf Grund der Parallele bei Justin unser Gebet kaum als Tischgebet ansprechen können. Denn in seinem Inhalt deutet nichts auf den Charakter

narius gebräuchlich gewesen sei (Funk in seiner Ausgabe zu VII 34,8), beweist natürlich für seine Herkunft nichts.

eines solchen hin. So bleibt leider dessen Charakter im Dunkeln; wir wissen nicht, was für eine Stellung, Sinn und Zweck es im jüdischen Gottesdienst und liturgischem Gebrauch gehabt hat. Am besten wird man es ein allgemeines synanogales Dankgebet nennem können.

### IV.

Es bleibt endlich noch ein Gebet zur Besprechung übrig, das erste in der Sammlung, VII 33. Ich setze seinen charakteristischen Anfang hierher:

Αἰώνιε σῶτερ ήμῶν, ὁ βασιλεὸς τῶν θεῶν, ὁ ὢν μόνος παντοκράτωρ καὶ κύριος, ὁ θεὸς πάντων τῶν ὅντων καὶ θεὸς τῶν άγίων καὶ ἀμέμπτων πατέρων ήμῶν τῶν πρὸ ἡμῶν, ὁ θεὸς ᾿Αβραάμ, Ἰσαὰκ καὶ Ἰακώβ, ὁ ἐλεήμων καὶ οἰκτίρμων, ὁ μακρόθυμος καὶ πολυέλεος.

Nach allem was bisher schon bewiesen ist, werden wir an dem synagogalen Charakter dieses Gebets kaum zweifeln. Mit seiner Erwähnung der Patriarchen erinnert es unmittelbar an das Achtzehnbittengebet. Wenn es im folgenden heißt: xai xarà xār κλίμα της οίκουμένης τὸ διὰ προσευχής καὶ λόγων ἀναπέμπεταί σοι θυціана, so ist das spezifisch charakteristisch für das hellenisierte Diasporajudentum, das hier redet. Über die Zusammenstellung der ἔμφυτος γνῶσις 1) (s. o. S. 441) und des νόμος (333) wird sogleich gehandelt werden. Wenn bald nachher von der συνείδησις πίστεως ανύπουλος die Rede ist, so könnte in dieser ungewöhnlichen Zusammenstellung πίστις christlicher Einschub sein, es kann aber ebenso gut πίστις hier die (stoische) Bedeutung von Überzeugung haben. Auch in diesem Gebet klingt die eschatalogische Note stark an, es ist wie am Schluß von VII 34 von der υπόσχεσις της παλινγενεσίας die Rede. Dann schließt das Stück mit einer Verherrlichung der drei Erzväter: ὑπέρμαγε γένους ᾿Αβραάμ, εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰωνας. Der einzige christliche Zusatz findet sich bei der Erwähnung der Sendung Jakobs nach Mesopotamien: καὶ τοῦ πατρὸς ἡμῶν Ἰακώβ ἐπὶ Μεσοποταμίαν στελλομένου [δείξας τὸν Χριστὸν δι' αὐτοῦ]2) ἐλάλησας εἰπών (Gen. 28<sub>15</sub> u. 48<sub>4</sub>).

Nachdem ich die vorstehenden Untersuchungen bereits vollendet hatte, erhielten sie noch eine sehr erfreuliche weitere Bestätigung durch meinen Kollegen Rahlfs, dem ich von meinem Funde Mitteilung gemacht hatte.

<sup>1)</sup> ξμφυτος νόμος nur noch VIII 12, 18 (s. o. S. 454 2) u. VIII 9, 8 (s. u.)

<sup>2)</sup> Ein ganz ähnlicher Zusatz wird weiter unten für das Gebet VIII 12, 28 (καὶ ἐμφανίσα; αὐτῶ sc. Abraam — τὸν Χριστόν) nachgewiesen werden.

Rahlfs Aufmerksamkeit fesselte der Satz in unserm Gebet § 4: έξ ύπαργης γάρ τοῦ προπάτορος ήμων 'Αβραάμ μεταποιουμένου την όδον τῆς ἀληθείας, ὁραματισμῷ ώδήγησας. Er hatte seinerseits bereits die Überzeugung gewonnen, daß das seltsame Wort opanationos oar nicht griechisch sei, sondern wahrscheinlich eine Neubildung des jüdischen Bibelübersetzers Aquila. Aquila hat die Gewohnheit. ein hebräisches Wort mit einem ganz bestimmten griechischen Äquivalent zu übersetzen. So muß er, um dies System durchzuführen, oft zu seltsamen griechischen Bildungen greifen und so übersetzt er nur an "das Wort der gewöhnlichen Sprache" mit όρᾶν, dagegen πτη "das Wort der gehobenen Sprache" mit δραματίζεσθαι und verwendet demgemäß δραματισμός für die abgeleiteten Substantiva von אות z. B. יְחִזּהֹן. Gegenüber der These Rahlfs, daß ססםματισμός eine Eigenbildung Aquilas sei, bildete nun bislang unsere Stelle eine ihm schon bekannte scheinbare Gegeninstanz. Nun, mit der Erkenntnis, daß wir in unseren Gebeten jüdisches Gut haben, löst sich jegliche Schwierigkeit. Wir werden jetzt sagen dürfen, όραματισμός an dieser Stelle stammt aus Aquila, der Verfasser unseres Gebetes benutzte die Version Aquilas! Rahlfs wies mir weiter nach, daß δραματισμός an dieser Stelle Übersetzung von πηρ Gen. 151 ist. Wenn der Verfasser fortfährt: διδάξας δ τι ποτέ έστιν δ αλών οδτος, so bezieht sich das auf Gen. 155. Wenn es weiter in unserem Text heißt: καὶ τῆς μὲν γνώσεως αὐτοῦ προώδευσεν ή πίστις, τῆς δὲ γνώσεως²) ακόλουθος ην ή συνθήκη so finden wir in der Tat die πίστις an der berühmten Stelle 156 erwähnt, darauf folgt 158 die Frage Abraams: χατά τί γνώσομαι δτι κληρονομήσω αθτήν; und 1513 γινώσχων γνώση, δτι πάροικον έσται τὸ σπέρμα σου. Und 1518 heißt es in dem uns geläufigen Text der LXX: ἐκεὶ διέθετο ὁ θεὸς τῷ ᾿Αβραὰμ δια-อาหาง. Unser Gebet spielt mit dem Satz ฉันอ์โดยชื่อรู กุ้ง กุ ธองชิกุมทู darauf an. Aber συνθήπη ist die charakteristische Übersetzung des Aquila! Wenn das Gebet dann freilich mit dem aus Gen. 155 und 1316 gemischten Zitat — und zwar im Septuagintatext fortfährt: ποιήσω τὸ σπέρμα σου ώς τοὺς ἀστέρας τοῦ οὐρανοῦ καὶ ώς τὴν ἄμμον την παρά τὸ γείλος της θαλάσσης, — so scheint jene Beziehung unserer Stelle nicht mehr verstanden zu sein, und es ist wahrscheinlich, daß das LXX-Zitat erst vom Bearbeiter des Gebetes stammt.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu die ausführliche Darlegung des Tatbestandes bei Rahlfs, Nachrichten d. Ges. d. Wissensch. Göttingen, Philol.-histor. Klasse 1915. Beiheft S. 30f.

<sup>2)</sup> Man wird wahrscheinlich γνώσεως (statt πίστεως) mit a zu lesen haben. In a ist freilich der Text ganz verwirrt. Man könnte auch annehmen, daß πίστις im Text stand. Dann aber wurde πέστις offenbar christliche Korrektur sein.

Rahlfs hat auch die anderen alttestamentlichen Zitate unserer Gebete untersucht. Das Resultat enttäuscht etwas. Die wirklichen Zitate bieten alle LXX-Text. Andererseits gelang es ihm noch zwei Spuren der Aquilaübersetzung zu finden. In dem Zitat aus LXX Ps. 67<sub>18</sub> im Gebet 35<sub>4</sub> begegnet uns das Wort Σιναί, so aber transkribiert Aquila gegen LXX (Σιναί); und 37<sub>3</sub> findet sich die merkwürdige Transkription Φασσαί (= ΤΣΕ), während LXX φασεχ (Symmachus φασεχ) bietet. Die Transkription Aquilas ist φησα!

Man wird also anzunehmen haben, daß entweder die wortechten alttestamentlichen Zitate unserer Gebete später nach LXX
korrigiert wurden, oder daß die meisten dieser Zitate erst von
dem (christlichen) Redaktor in den Text eingebracht sind. Für
letzteren Ausweg sprach bereits die oben gemachte Beobachtung, es
werden sich noch andere im Verlauf der Untersuchung hinzufinden!

Vorläufig machen wir hier halt und sehen, was wir gewonnen haben. In unserem Gebete ist die Übersetzung Aquilas benutzt! Damit haben wir von neuem eine Bestätigung unserer Hauptthese gewonnen. Zugleich erhalten wir einen terminus a quo ihrer Entstehung, nämlich etwa die zweite Hälfte des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts<sup>2</sup>). Danach war ein derartiges griechisch redendes, hellenisiertes Judentum, wie es in den Gebeten sich zeigt, noch vorhanden!

Aber wir haben noch mehr gewonnen. Gerade die Stelle 33.4f., von der wir ausgingen und die unlösbar mit der Bibelübersetzung Aquilas verbunden ist, zeigt jene bemerkenswerte Ausführung über πίστις und γνῶσις. Dieses Judentum kannte den Begriff der γνῶσις und hat über das Verhältnis von πίστις und γνῶσις bereits reflektiert, — eine sehr erstaunliche Beobachtung.

Und wir sehen weiter, daß γνῶσις überhaupt ein Grundbegriff unserer Gebete ist. Wir lesen 350 χύριος θεὸς γνώσεων (LXX I. Κö. 23 θεὸς γνώσεως κόριος) ἡ ἄναρχος γνῶσις VIII 127; VII 364 εἰς γνῶσιν τῆς σῆς δυνάμεως. Vor allem kommt VII 333 in Betracht: ὑποδείξας δὲ ἑκάστω τῶν ἀνθρώπων διὰ τῆς ἐμφύτου γνώσεως καὶ φυσικῆς κρίσεως(!) καὶ ἐκ τῆς τοῦ νόμου ὑποφωνήσεως — und dementsprechend VIII 12, 18: κὰν τῷ ποιείν νόμον δέδωκας αὐτῷ ἔμφυτον ³). Endlich finden wir γνῶσις noch 392 τὴν περὶ θεοῦ τοῦ ἀγεννήτου γνῶσιν, und es soll sofort nachgewiesen werden, daß auch c. 39 wahrscheinlich noch in unseren Zusammenhang hineingehört.

<sup>1)</sup> Handschr. φάσσα, σαφφά.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Rahlfs a. a. 0. S. 32.

<sup>3)</sup> νίμος ἔμφυτος findet sich nur noch in dem Bischofsgebet VIII 9, 8, und mit dem hat es ebenfalls eine besondere Bewandtnis.

Machen wir die Gegenprobe, so zeigt sich, daß demgegenüber γνῶσις in den Konstitutionen gar nicht sehr häufig ist. Sehen wir zunächst einmal von den Stellen in den Gebeten des achten Buches ab (5, 1; 11, 2; 12, 7; 37, 6), die alle noch einer besonderen Untersuchung bedürfen, so bleiben nur folgende Stellen übrig: II 26, 4 (der Bischof γνώσεως φύλαξ); V 1,4: εὶ γὰρ ὁ πτὰ ὑπάρχοντα πτωχοῖς δοὺς" τέλειος μετά την περί των θείων γνωσιν 1), πολλφ μάλλων ό όπερ μαρτύρων: und in den sicher übernommenen Taufgebeten VII 44,2 (την όσμην της γνώσεως τοῦ εὐαγγελίου ἐν πᾶσι τοῖς ἔθνεσιν εὕοσμον παρασγόμενος), 45, 3 (γνῶσιν ἀπλανῆ). Sonst findet sich γνῶσις nur an Stellen. wo alt- oder neutestamentliche Zitate benutzt sind oder anklingen 2).

Damit ist von der anderen Seite erwiesen, daß die Betonung der Gnosis und die Ausführungen über diese schwerlich erst von dem Redaktor der Konstitutionen in unsere Gebete hineingebracht sein können. Stutzig machen könnte vielleicht nur die Beobachtung, daß der an die ἔμφυτος γνῶσις anklingende Begriff φυσικός νόμος ein Lieblingsbegriff desselben ist. Er verwendet ihn in der zweiten Hälfte des VI. Buches (s. Wortregister bei Funk) fortwährend und bringt ihn gewaltsam in das Gedankengefüge seiner Quelle, der Didaskalia, mit ihrer interessanten Unterscheidung von Dekalog und δερτέρωσις hinein. — Allein es muß beachtet werden, daß die Terminologie des Redaktors der Konstitutionen und die der Gebete. — bei vielleicht vorhandener Übereinstimmung in der Sache total abweichen. Einerseits ist der Terminus ἔμφυτος γνῶσις (ἔμφυτος νόμος) bei dem Redaktor eben nicht nachweisbar, andrerseits kennen die Gebete den Terminus φυσικός νόμος nicht, dagegen wohl φυσική xpiois (VII 33,3). Es ist wohl Verwandtschaft vorhanden, aber keine Identität, und es ist sogar möglich, daß der Redaktor der Konstitutionen sich durch die Gebetsquelle zu seinen Ausführungen über den Begriff des φυσικός νόμος hat anregen lassen.

Wir kehren noch einmal zurück. Was ist das für ein merkwürdiges Judentum, das sich uns hier zeigt! Es kennt den Begriff γνώσις, es spekuliert über das Verhältnis von πίστις und γνώσις, es prägt die Termini έμφυτος γνώσις, φυσική κρίσις, νόμος έμφυτος und stellt dieser natürlichen Erkenntnis und Sittlichkeit die δποτώνησις τοῦ νόμου, d. h. etwa den νομός γραπτός gegenüber. Einer seiner Lieblingstermini ist ferner λογικός (34,6 38,5 (VIII 37,5) λο-

<sup>1)</sup> Die Wendung ist nicht ganz klar. Der Sinn ist wohl der, daß der Barmherzige gleich hinter dem Gnostiker kommt. Für das Concretum tritt das Abstractum ein.

<sup>2)</sup> II 57; 28,7; V 7,22; VI 15,3; VIII 1,12; II 25,7 (Lk. 11 52); V 16,5 (Mt. 2142). - VII 26,2 stammt aus der Didache.

γικὸν ζῷον; 35, 10 (vgl. VIII 37, 6 15,7) πάση λογική καὶ άγία φύσις; VIII 9,8 (s. u.) VIII 12, 17 τὴν λογικὴν διάγνωσιν, εὐσεβείας καὶ ἀσεβείας διάκρισιν καὶ ἀδίκου παρατήρησιν. Sein Schöpfungshymnus ist ganz und gar von der Sprache der Stoa und von hellenistischer Frömmigkeit durchtränkt. Es fand in Gen. 126 die Hypostase der Sophia angedeutet und spekuliert über diese Figur¹). Ihm ist der Mensch κοσμοπολίτης und κόσμος κόσμου!

Namentlich aber fesseln die Aussagen dieses Judentums über γνῶσις und πίστις unsere Aufmerksamkeit. Es soll hier nicht eine Geschichte des Wortes γνῶσις (γινώσκειν τὸν θεόν) im jüdischen Hellenismus und in der alten christlichen Kirche gegeben werden. Eine solche Arbeit muß einmal in Anlehnung an Nordens anregende und einschneidende Untersuchung im "Agnostos Theos" geliefert werden. Nur auf einiges möge, um die Bedeutung des hier entdeckten hellenistischen Judentums ins Licht zu steilen, hingewiesen werden. — Es ist bemerkenswert, daß Philo den Terminus γνῶσις eigentlich noch nicht kennt; er redet unendlich oft von ἐπιστήμη, σοφία etc., auch da wo es sich ihm um eigentliche religiöse (offenbarte, auch visionäre) Erkenntnis handelt. Den Terminus γνῶσις habe ich nur für wenige Stellen notiert²).

Es ist auch charakteristisch, daß im neuen Testament fast allein Paulus den Begriff γνῶσις terminologisch gebraucht (Eph.  $3_{19}$  und I Tim.  $6_{20}$  ή ψευδώνυμος γνῶσις eingeschlossen). Lukas spricht freilich auch einmal in charakteristischer Abwandlung eines älteren Herrenwortes von κλεῖς τὴς γνώσεως  $^3$ ). Auch die johanneischen Schriften, bei denen das γινώσκειν τὸν θεὸν eine solche Rolle spielt, kennen γνῶσις nicht.

Charakteristisch ist dagegen II Pt.  $1_5$  f. die Reihenfolge πίστις . . . ἀρετή . . . γνῶσις . . . ἐγκράτεια (vgl. auch  $3_{18}$  ἐν χάριτι καὶ γνώσει τοῦ κ. ή.)

Hier schließt sich der Barnabasbrief an: 15 ΐνα μετὰ τῆς πιστεως ὑμῶν τελείαν ἔχητε τῆν γνῶσιν; dann Barnabas 22: πίστις .. φόβος ὑπομονή.. μακροθυμία.. ἐγκράτεια ... σοφία, σύνεσις, ἐπιστήμη, γνῶσις, eine Stelle, die offenbar dem Clemens Alexandrinus sein Schema

<sup>1)</sup> Daß auch Justin Dial. 62 (vgl. Iren. IV 20,1) die Spekulation kennt, kann nicht wundernehmen.

<sup>2)</sup> q. deus. s. immut. 143 γνώσις καὶ ἐπιστήμη θεοῦ. de somn. I 60: ἴνα τοῦ πρὸς ἀλήθειαν ὅντος εἰς ἀκριβῆ γνώσιν ἔλθη. migrat 42 wird von Gott gesagt, daß er εἴδησιν, γνώσιν καὶ κατάληψιν seiner Werke gehabt habe. — Aber Philo sagt lieber (§ 40) ὁ μόνος ἐπιστήμων θεός.

<sup>3)</sup> Die Wendungen Lk. 1 77 (γνῶσις σωτηρίας) und erst recht I Pt. 3 7 κατά γνῶσιν (= vernünftig) sind mehr zufälliger Art und kommen kaum in Betracht.

eine jüdische Gebetssammlung im siebenten Buch der apostol. Konstitutionen 469 der christlichen Tugenden im zweiten Buch seiner Stromata inspiriert hat 1).

Außerhalb des Barnabasbriefes ist der Begriff γνῶσις auch bei den apostolischen Vätern noch ein seltener²), nur im I. Klemensbrief etwas häufigerer. Doch ist man sich des Inhaltes des terminus γνῶσις, — nicht nur religiöse, sondern wunderbare, auf wunderbarem Wege erworbene Erkenntnis — wie es scheint, voll bewußt.

In unseren Gebeten spricht ein hellenistisches Judentum, dem dieser Begriff (allerdings wohl ein wenig intellektualistisch gewandt) vollkommen geläufig ist, das das 15. Kapitel der Genesis, aus dem Paulus die Lehre von der δικοισσύνη ἐκ πίστεως nahm, dazu benutzt, um das Verhältnis von πίστις und γνώσις darzulegen.

Wir haben hier dasjenige Judentum in authentischen Zeugnissen, an das Paulus Rö. 220 sich wendet: ἔχοντα τὴν μόρφωσιν τῆς γνώσεως καὶ τῆς ἀληθείας ἐν τῷ νόμῳ, und dasjenige Milieu, aus dem seine Ausführungen über den νόμος γραπτὸς ἐν ταῖς καρδίαις verständlich werden 3).

#### ٧.

Und so wäre denn nachgewiesen, daß die ganze Gebetssammlung in den Konstitutionen VII 33-38 der Synagoge entlehnt ist. Sie stellt wahrscheinlich bereits eine jüdische Gebetssammlung dar, die der Bearbeiter in sehr naiver und dankenswert geringer Umarbeitung in christliche Gebete verwandelt hat.

Vielleicht können wir noch einen Schritt weitergehen und den jüdischen Einschlag in den Konstitutionen um ein Kapitel weiter verfolgen. Der Kompilator des siebenten Buches wendet sich im folgenden dem Unterricht der Katecheten zu. Wie die getauften Christen leben müßten (c. 1—32), und wie sie Gott danken müßten (33—38), sei nunmehr gesagt: δίχαιον δὲ μηδὲ τοὺς ἀμυήτους καταλιπεῖν ἀβοηθήτους. Nun gibt er Anweisungen für den Katechumenenunterricht: ὁ μέλλων τοίνον κατηχεῖσθαι τὸν λόγον τῆς εὐσεβείας παιδευέσθω πρὸ τοῦ βαπτίσματος τὴν περὶ θεοῦ τοῦ ἀγεννήτου γνῶσιν, τὴν

γνῶσις besteht schon bei Barnabas z. T. in der kunstgemäßen allegorischen Ausdeutung der Schrift (54) 6, 9, 137. γνῶσις = ethische Lehre Didache 18, 191.

<sup>2)</sup> I Clem. 1. πίστις . . . εὐσέβεια . . . φιλοξενία . . . γνῶσις. (485 Anlehnung an I Ko.) 401 ἐγκεκυφέτες εἰς τὰ βάθη τῆς θείας γνώσεως (vgl. 414). 362 in dem mystischen (eucharistischen?) Hymnus: διὰ τούτου ἡθέλησεν ὁ δεσπότης τῆς ἀθανάτου γνώσεως ἡμᾶς γεύσασθαι. — Ignatius nur Ephes. 172 λαβόντες θεοῦ γνῶσιν. ὅ ἐστιν Ι. Χρ. Hermas nur Vis. II 21 ἀπεπαλύφθη μοι ἡ γνῶσις, von der Offenbarung des Inhalts der geheimnisvollen Schrift! II Clemens nur 31. Dann in den Abendmahlsgebeten der Didache 93 102 vgl. 112. Das sind, soweit ich sehe, alle in Betracht kommenden Stellen.

<sup>3)</sup> Vgl. noch die συνείδησις πίστεως άνύπουλος (s. o.) mit Rö. 2 15.

περὶ υίοῦ μονογενοῦς ἐπίγνωσιν, τὴν περὶ τοῦ άγίου πυεύματος πληροφορίαν<sup>1</sup>). An diesen Sätzen ist zunächst nichts zu beanstanden, wohl aber an der Fortsetzung. Man sollte doch meinen, daß hier die Unterweisung in der Trinität als Ende und Krönung des Katechetenunterrichts genannt wäre. Nun aber fährt die Anweisung fort: μανθανέτω δημιουργίας διαφόρου τάξιν, προνοίας είρμόν, νομοθεσίας διαφόρου δικαιωτήρια (eine Wendung, die geradezu einen Kommentar bietet zu νόμων δοτήρ 35, 10, μελέτη νόμων  $36, 1, 5. \text{ vgl. } 38, 5^2)$ ) παιδευέσθω, διὰ τί πόσμος γέγονεν παὶ δι' δ ποσμοπολίτης  $(s.\,o.\,S.\,468)$  δ ἄνθρωπος κατέστη· ἐπιγινωσκέτω τὴν ἑαυτοῦ φύσιν, οἶα τις ὑπάργει, παιδευέσθω, ὅπως ὁ θεὸς τοὺς πονηροὺς ἐκόλασεν ὅδατι καὶ πυρί, τοὺς δὲ άγίους ἐδόξασεν καθ' έκάστην ήμέραν (folgt eine Aufzählung von Frommen, ähnlich wie die in Gebet 37 und 38 von Seth bis zu Pinehas), δπως τε προνοούμενος οὐκ ἀπεστράφη ὁ θεὸς τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος, αλλ' από πλάνης κοι ματαιότητος είς επίγνωσιν αληθείας (das braucht nicht aus I Tim. 24 zu stammen) εκάλει κατὰ διαφόρους ααιρούς (in einem ursprünglich christlichen Zusammenhang würden wir hier die spezielle Erwähnung der Erlösung durch Christus stark vermissen) ἀπὸ τῆς δουλείας καὶ ἀσεβείας εἰς ἐλευθερίαν καὶ εὐσέβειαν, ἀπὸ ἀδικίας εἰς δικαιοσύνην, ἀπὸ θανάτου αἰωνίου εἰς ζωὴν αἰωνίου. ταῦτα καὶ τὰ τούτοις ἀκόλουθα μανθανέτω ἐν τῆ κατηχήσει δ προσιών.

Sollte der Schluß nach allem Vorhergegangenen ganz fehlgreisen, daß wir hier eine jüdische Anweisung für den Proselytenunterricht vor uns haben, dem der christliche Bearbeiter nur ein Bekenntnis zur Trinität (hinter der Erwähnung der περὶ θεοῦ τοῦ ἀγεννήτου γνῶσις) nebst dem Hinweis auf das βάπτισμα vorgeschoben hat? Der ursprüngliche Anfang ließe sich noch aus dem oben beigebrachten Satz konstruieren: ὁ μέλλων τοίνον κατηχεῖσθαι τὸν λόγον τῆς εὐσεβείας παιδευέσθω τὴν περὶ θεοῦ τοῦ ἀγεννήτου γνῶσιν, ... μανθανέτω ὀημιουργίας διαφόρου τάξιν.

Wie gesagt, es mag das nur als Vermutung hingestellt werden.

Es ist charakteristisch, wie hier γνῶσις (ἐπίγνωσις) und πληροφορία als Synonyma erscheinen. πληροφορία ist — hauptsächlich in der Mönchsmystik — vielfach die ganz sinnlich gedachte Erfülltheit mit der höheren Erkenntnis.

<sup>2)</sup> Es muß allerdings hervorgehoben werden, daß auch der Verfasser der Konstitutionen des öftern νόμοι im Plural gebraucht (vgl. seine Theorie vom νόμος φυσικός in der zweiten Halfte von Buch VI). Aber es wurde bereits oben nachgewiesen, daß an den Stellen II 36,2, 61,4; VI 23,3; 27,7 ersichtlich eine Entlehnung aus dem Gebet VI 36,1 stattgefunden habe. Sonst steht der Plural, soweit ich sehe: II 49,5 ἐν τοῖς νόμοις Zitationsformel, ähnlich VI 28,4 f. und II 61,2 VIII 22,4. Über VIII 12,30 s. u. Man kann also nicht verkennen, daß der Gebrauch des merkwürdigen Plurals νόμοι seinen Hauptsitz in unseren Gebeten hat.

Aber es wäre nicht ganz unwichtig, wenn wir mit dieser Vermutung recht hätten. Sie würde zugleich ein Licht auf den Charakter der rekonstruierten jüdischen Gebetssammlung werfen. Auch diese können wir uns als für den Proselytenunterricht resp. den Unterricht überhaupt bestimmt denken. Der Unterricht in den Gebeten galt als ein Hauptstück des Judentums. Johannes der Täufer lehrt seine Jünger beten, Jesus wird gleichfalls von seinen Jüngern darum gebeten (Luk. 115f.). Jochanan bei Zakkai lehrte seine Schüler zunächst das Sch'ma, Sch'mone Esre und das Tischgebet. Der erste Traktat der Mischna ist der Traktat Berachot 1). III Makk. 221 spricht von der ένθεσμος λιτανεία. Noch heutzutage besteht das Hauptstück des jüdischen Religionsunterrichts in dem Auswendiglernen des Gebetsbuches.

Das siebente Buch der Konstitutionen hat uns eine wertvolle Reliquie bewahrt. Eine alte Gebetssammlung der jüdischen Synagoge, die man vielleicht zu Unterrichtszwecken zusammengestellt. verbunden mit einer Anweisung für den Proselytenunterricht.

Dann verschwinden im VII. Buch der Konstitutionen die spezifisch jüdischen Einflüsse, was von VII 39,4 folgt, sind christliche Anweisungen für die Taufe. Doch erscheint innerhalb der Taufvorschriften noch wieder eine merkwürdige Stelle. Der Vorschrift über das Gebet bei dem Chrisma nach der Taufe wird 44.3 hinzugefügt: ἐὰν γὰρ μὴ εἰς ἕκαστον τούτων ἐπίκλησις γένηται παρὰ τοῦ εὐσεβοῦς ἱερέως τοιαύτη τις, εἰς ὕδωρ μόνον καταβαίνει ὁ βαπτιζόμενος ώς οί 1ουδαΐοι καὶ ἀποτίθεται μόνον τὸν ῥύπον τοῦ σώματος. οὐ τὸν ῥύπον τῆς ψυχῆς. Der Verfasser schreibt in einem Milieu. in welchem die Proselytentaufe des Judentums noch eine Rolle spielte, der Vergleich mit ihr sich unmittelbar aufdrängte und das Bedürfnis vorhanden war, Christentaufe und Proselytentaufe im Prinzip voneinander zu unterscheiden.

#### VI.

Wir können uns jetzt noch einen Schritt weiter vorwärts wagen. Es wurde bereits nachgewiesen, daß das Gebet VIII 34 und ein Stück des großen eucharistischen Präfationsgebetes VII 12. 9-20 nur Abkömmlinge eines und desselben (jüdischen) Gebetes seien. Des öftern sind wir bereits auf auffallende Berührungen der jüdischen Gebetssammlung mit diesem und mit andern der clementinischen Liturgie gestoßen. Jetzt soll der Beweis geführt werden, daß nicht nur das Präfationsgebet, sondern die gesamte Gebetsliturgie des achten Buches von jüdischem Einfluß d. h. von unserer

<sup>1)</sup> Vgl. Bousset, Rel. d. Judentums 2 205.

Gebetssammlung beherrscht ist. Ich setze mit einer genauen Analyse der Präfation dieser Liturgie VIII 12, 6-27 ein.

Dieses Gebet beginnt nach dem ἄξιον καὶ δίκαιον mit einem langen Gotteshymnus, der durch seine vielen negativen Prädikate charakterisiert wird (ich merke die Wendungen ἄναρχος γνῶσις, ἀδίδακτος σοφία 1) an) 2). Dann folgt ein christologischer Abschnitt. Und dann wendet sich mit § 8 der Hymnus der Erschaffung der Seraphim und Cherubim zu. Wer die Anlage eines ἄξιον καὶ δίκαιον kennt, kommt sofort auf die Vermutung, daß die Erwähnung dieser Engelklassen zu keinem anderen Zweck erfolgt, als um mit ihr zu dem seraphischen Hymnus des dreimal-Heilig überzuleiten, mit dem jedes rechte ἄξιον-καὶ-δίκαιον-Gebet schließen muß. Aber das Gebet enttäuscht diese Erwartung gründlich; es setzt sich durch lange Paragraphen hindurch (9—26) weiter fort, bis endlich erst mit § 27 der Seraphimgesang anhebt.

Ich behaupte nun, daß diese Anlage des Gebetes und seine in der gesamten Liturgie beispiellose Länge daher rührt, daß §§ 9—26 interpoliert und zwar im wesentlichen aus unseren jüdischen Gebeten interpoliert sind<sup>3</sup>). Der Beweis ist ja zum Teil, nämlich

<sup>1)</sup> Die Wendungen mögen bereits einen partiellen Einfluß der judischen Gebetsliturgie (s. o. S. 467) darstellen.

<sup>2)</sup> Die aus II Makk. 7<sub>28</sub> stammende Wendung ὁ τὰ πάντα ἐχ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι παραγαγών ist in der Tat in christlicher Gebetsliturgie, wie es scheint, uralt. Die erste Spur findet sich vielleicht bereits im Hirten des Hermas Mand I. 1. Vgl. Th. Schermann, d. liturg. Papyrus v. Dêr-Balyzeh, Texte u. Unters. 36, 1. 1910. S. 12—14.

<sup>3)</sup> Das ist der Fehler in einem großen Teil der Untersuchung Drews, daß er diesen Tatbestand nicht gesehen hat. Er hat in der Tat bei seinem Bestreben, den Typus der klementinischen Liturgie bis in die christliche Urzeit zu verfolgen, sein Bemuhen vielfach auf einen Text verwandt, der in dem großen eucharistischen Gebet eine sekundäre Interpolation ist. - Daher geht es auch nicht an, so wie Drews das S. 111 bei dem Vergleich von Novatian mit Konst. VIII 12 tut, gerade den § 8 mit 9ff. als eine Einheit zu behandeln, als begänne der Schöpfungshymnus mit der Erwahnung der Erschaffung der himmlischen Heerschaaren. § 8 hat eine völlig andere Struktur als § 9ff. Er ist ganz christologisch orientiert: σὸ γὰρ θεὲ αἰώνιε δι' αὐτοῦ τὰ πάντα πεποίηκας καὶ δι' αὐτοῦ τῆς προσηκούσης προνοίας τὰ όλα ἀξιοῖς: δί οῦ γὰρ τὸ εἶναι ἐχαρίσω, δι' αὐτοῦ χαὶ τὸ εὖ εἶναι ἐδωρήσω. ό θεός χαὶ πατήρ τοῦ μονογενοῦς υίοῦ σου, ὁ δι'αὐτοῦ πρὸ πάντων ποιήσας τὰ Χερουβείμ etc. καὶ μετὰ ταῦτα πάντα ποιήσας δι' αὐτοῦ.... Und damit vergleiche man nun den oben gegebenen Text des folgenden Teils des Gebetes! Der Abstand zwischen dem ursprünglichen eucharistischen Präfationshymnus und der (jüdischen) Einlage springt ins Auge. Drews bemüht sich S. 69 ff. die Bekanntschaft Justins mit dem Präfationsgebet der clementinischen Liturgie zu erweisen. Was er an erwägenswerten Parallelen beibringt S. 75-78 bezieht sich auf die spezifisch christliche Partie § 7-8. Über die vermeintliche Parallele zu § 21 s. u.

für § 9-20, schon erbracht. An dieses Stück schließt sich ein zweites Gebet, dessen Herkunft ebenfalls nachweisbar ist. Es beginnt § 21: καὶ οὐ τοῦτο μόνον ἀλλὰ καὶ τοὺς ἐξ αὐτοῦ (sc. Adam) εἰς πλήθος ανάριθμον χέας, τοὺς ἐμμείναντάς σοι ἐδόξασας, τοὺς δὲ ἀποστάντας σου ἐκόλασας. Wir erinnern uns jetzt der Anweisung in dem von uns vermuteten Proselytengebet: παιδευέσθω, ὅπως ὁ θεὸς τοὸς πονηρούς εκόλασεν ύδατι καὶ πυρί, τούς δε άγίους εδόξασεν καθ' έκάστην γενεάν. Und nun folgt an beiden Stellen etwa dieselbe charakteristische Reihe von alttestamentlichen Helden, nur daß VII 39 einfach die Namen aufzählt, VIII 12, 20 ff. aber zu dieser Aufzählung eine längere Ausführung bietet. Ich stelle zunächst die beiden Namenlisten sich gegenüber.

#### **VIII 12**

#### VII 39

Abel, Kain, Seth, Enos, Henoch, Seth, Enos, Henoch. Noah, Lot, Abraham, Melchisedek, Noah, Abraham, Melchisedek, Hiob, Isaak, Jakob, Joseph, Hiob, Moses, Josua. Moses, Josua, Kaleb, Pinehas.

Noch frappanter ist fast der Parallelismus mit einer zweiten Stelle der Liturgie im achten Buch, die ich an diesem Punkt hier gleich heranziehe. Im Bischofsgebet VIII 5.3f. lautet die Liste: Abel, Seth, Enos, Henoch, Noah, Melchisedek, Hiob, Abraham, Moses, Aaron, Eleazar, Pinehas (!).

Und noch an einer vierten Stelle in den Konstitutionen, diesmal im zweiten Buche, die wiederum mit der hier mitgeteilten Skizze des Verlaufes des eucharistischen Gottesdienstes eng zusammenhängt, kehrt unsere Liste wieder II 55:

Abel, Sem, Seth, Enos, Henoch, Noah, Lot, Melchisedek, die (drei) Patriarchen, Hiob, Moses, Josua, Kaleb, Pinehas.

Die Übereinstimmung der Listen 1) fällt ins Auge und ihr Maß geht weiter über dasjenige Maß von Verwandtschaft hinüber, das Drews S. 24-31 in einer mühsamen und dankenswerten Zusammenstellung für diese Partie von VIII 12 mit I. Clem. 9-12, Hebräer 11, Justin Dialog 19. 138. 131. 111 herauszustellen sich bemüht hat. Wir gehen deshalb an diesen - doch immerhin ungesicherten<sup>2</sup>) - Parallelen zunächst vorbei und folgen dem Faden unserer Untersuchung.

<sup>1)</sup> Zu vergleichen wären etwa noch VI 12, 13 (Darstellung des Apostelkonzils - in den Bericht der Didaskalia eingeschoben - Enos, Henoch, Noah, Melchisedek, Hiob). - VII 37, 2 (Abel, Noah, Abraam, Is. Jak. Moses, Aaron, Josua, dann völlig abweichend); VII 38,1 (Enos, Henoch, Moses, Josua dann ebenfalls ganz anders) gehören kaum hierher.

<sup>2)</sup> Auch Drews (Resultat S. 40) glaubt doch nur für Justin das sichere Er-Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Phil,-hist, Klasse. 1915. Heft 3. 32

Aber auch in den Ausführungen, die VIII 12 zu den einzelnen Frommen gegeben werden, zeigen sich überraschende Parallelen zu unseren Gebeten. Zunächst ist § 22 ein Stück aus VII 35 aufgenommen. Ich stelle die Texte nebeneinander:

## VIII 12, 22

## VII 35, 10

σὸ γὰρ εἶ ό σοφίας πατήρ, ό δημιουργίας της διά μεσίτου κτίστης σὸ γὰρ εἶ ὁ δημιουργὸς τῶν ἀνώς αἴτιος, θρώπων δ προνοίας γορηγός, καὶ τῆς ζωῆς γορηγός 2. δ ἐνδείας πληρωτής, καὶ τῆς ἐνδείας πληρωτής 1. δ νόμων δοτήρ καὶ τῶν νόμων δοτήρ καὶ τῶν φυλαττόντων αὐτούς καὶ τῶν δικαίων 2. μισθαποδότης 1) μισθαποδότης 1) καὶ τῶν παραβαινόντων αὐτοὺς ἔκδικος. 1. ὁ τῶν ἀσεβῶν τιμωρός ²).

Das Verhältnis dieser beiden identischen Texte ist nicht uninteressant. Der Text in VII 35,10 erweist sich als überlegen. Die Erwähnung der σοφία, die den jüdischen Gebeten geläufig ist, ist in der christlichen Liturgie vermieden. ὁ προνοίας χορηγός klingt ursprünglicher, als das dem christlichen Arbeiter sich in die Feder drängende ζωῆς χορηγός. Andererseits könnte es sein, daß das τῆς διὰ μεσίτου, das auf die σοφία bezogen, immerhin einen guten Sinn gäbe, (beachte das unmittelbar vorhergehende ἀμεσίτευτον τὸ ἔργον VII 35,9) ein Zusatz sein könnte. Es wäre dann von dem christlichen Bearbeiter, der die σοφία auf Χριστός deutete, hinzugefügt. Damit stießen wir wieder auf einen VIII 12 und VII 35 gemeinsamen Grundtext, der nach verschiedenen Richtungen hin überarbeitet wäre.

Für die Ausführungen im folgenden kann ich zunächst keine bestimmten Parallelen aus dem bisher Bekannten nachweisen<sup>3</sup>).

gebnis einer Verwandtschaft mit Konst. VIII 12 erreicht zu haben. Daruber soll weiter unten gehandelt werden.

<sup>1)</sup> Man sieht, woher das seltene Wort μισθαποδότης des liturgischen Textes stammt. Es mag auch Hebr. 11 6 aus jüdischer Sprache stammen.

<sup>2)</sup> Sehr hubsch hebt sich durch diesen Vergleich der christliche Abschluß des Gebetes in VII 35 (mit den Worten ὁ τοῦ Χριστοῦ θεὸς καὶ πατήρ u. s. w.) heraus. Das ursprüngliche Gebet wird mit den Worten geschlossen haben σοὶ ἡ ἐπάξιος προσκύνησις ὀφείλεται παρὰ πάσης λογικῆς καὶ ἀγίας φύσεως.

<sup>3)</sup> Drews in der oben erwähnten Zusammenstellung stellt einige interessante Beziehungen zwischen Justin und Konstitutionen fest. Daß die Zahl der Seelen in der Arche auf acht angegeben wird (VIII 12, 22 u. Justin Dial. 138) ist wegen I. Pt. 3 20 wenig beweisend. Charakteristischer sind die Berührungen VIII 12, 22 (Noah: τέλος μὲν τῶν παρψχηχότων, ἀρχὴν δὲ τῶν μελλύντων) und Justin Dial. 19

Von dem Bearbeiter stammt sicher auch der einzige spezifisch christliche Passus in diesem Abschnitt καὶ ἐμφανίσας αὐτῷ (sc. Abraam) τὸν Χριστόν σου (vgl. VII 33, 5). Für den letzten § (26) dieses Gefüges aber können wir wiederum eine interessante Parallele nachweisen. diesmal freilich nicht aus unserer jüdischen Gebetssammlung, sondern an zwei Stellen der Didaskalia (beide Male auch von den Konstitutionen übernommen). Ich stelle die rekonstruierten Texte der Didaskalia mit VIII 12, 26 zusammen.

## Didaskalia VI2 Funk 3041.

(καὶ ἐκακολόγουν Μωυ- ἀπηρνήσαντο θεὸν τὸν σέα) τὸν πάντα ταῦτα παρά θεού σημεία καί τέρατα τῷ λαῷ πεποιηχότα, τὸν τὰ ἔνδοξα χαὶ θαυμαστά έργα είς εὐεργεσίαν αύτῶν τετελεχότα, τὸν ἐπ' Αἰγυπτίους δεκάπληγον πεπληρωκότα, τὸν τὴν ἐρυθρὰν θάλασσαν διηρηκότα,

ΐνα ώς τεῖχος τὰ ὕδατα **ἔνθεν καὶ ἔνθεν στῶσι,** καὶ ὡς δι' ἐρήμου ξηρᾶς τὸν λαὸν ἀγηοχότα

καὶ βυθίσαντα τοὺς ἐχθρούς αὐτῶν καὶ ἐπιβούλους καὶ πάντας τοὺς μετ' αὐτῶν,

ξύλου)

## Didaskalia VI 16 Funk 350<sub>6</sub>.

διά Μωυσέως ἐπισκεψάμενον αὐτοὺς ἐν τῆ θλίψει αὐτῶν, τὸν τὰ σημεῖα ἐπὶ γειρὸς καὶ ράβδου ποιησάμενον.

τὸν τοὺς Αἰγυπτίους δεχαπλήγω πατάξαντα, τὸν τὴν ἐρυθρὰν διελόντα θάλασσαν είς διαιρέσεις δδάτων,

τὸν διαγαγόντα αὐτοὺς Ἰσραηλίτας διεβίβασας, έν μέσφ ὕδατος ώς δι' έρήμου ξηρᾶς,

τὸν τοὺς ἐχθροὺς αὐτῶν καὶ ἐπιβούλους βυθίσαντα,

αὐτοῖς (Konst. + διὰ κρὰν πηγὴν γλυκάναντα,

Konst. VIII 12, 25 ff.

Έβραίους άμαρτάνοντας έκδλασας, έπιστρέψοντας έδέξω,

τούς 'Αίγυπτίους δεκαπλήγω ετιμωρήσω, θάλασσαν διελών

Αίγυπτίους ἐπιδιώξαντας ύποβρυχίους ἀπώλεσας,

τὸν γλυκάναντα πηγήν τὸν εἰς Μερράν τὴν πι- ξύλφ πικρὸν ὕδωρ ἐγλύχαγας,

Νωὲ ἀργὴ γένους ἄλλου (vgl. Dial. 138 Χριστός — ἀρχὴ πάλιν ἄλλου γένους). Ich will nicht leugnen, daß Justin bei seinen Ausführungen den Text eines jüdischen Dankgebets für die frommen Väter bei seinen Ausführungen vorgeschwebt haben könnte. Aber man wird auch hier in der Annahme direkter literarischer Beziehungen sehr vorsichtig sein müssen. Ich verweise auf Philo, Vita Moses II 60, wo es von Noah heißt: νομισθείς γὰρ ἐπιτήδειος είναι μὴ μόνον ἀμοιρῆσαι τῆς χοινῆς συμφοράς, άλλά καὶ δευτέρας γενέσεως άνθρώπων αὐτὸς άρχη γενέσθαι.

χαὶ ἐχ πέτρας στερεᾶς (Konst. + ἀχροτόμου) προαγαγόντα αὐτοῖς δδωρ, γνα πίωσιν παὶ πλησθῶσιν, τὸν ἐξ οὐρανοῦ μαννοδοτήσαντα αὐτοῖς καὶ ἄμα τῷ μάννα κρεωδοτήσαντα,

τὸν στῦλον πυρὸς ἐν νυχτί εἰς φωτισμόν χαὶ παρεγόμενον όδηγίαν antoic καὶ στολον νεφέλης εν ήμέρα είς σχιασμόν,

τὸν ἐν ἐρήμφ χεῖρα ὀρέξαντα αὐτοῖς εἰς νομοθέτησιν καὶ παραδόντα τὰ δέχα λόγια τοῦ θεοῦ.

τὸν ἐχ πέτρας ἀχροτό- ἐχ πέτρας ἀχροτόμου μου καταγαγόντα δδωρ είς πλησμονήν αὐτοῖς.

2. τὸν ἐξ οὐρανοῦ μανγοδοτήσαντα αὐτοῖς καὶ ἐκ θαλάσσης κρεωδοτήσαντα (Konst. + ορτυγομήτραν)

1. τὸν στύλφ νεφέλης

καὶ στύλφ πυρὸς σκιάζοντα αὐτοῖς (Konst.+ διὰ θάλπος ἄμετρον καὶ φωτίζοντα) καὶ όδηγοῦντα

τὸν ἐν τῷ ὄρει νομοθετήσαντα αὐτοῖς.

δδωρ ανέγεας,

εξ ούρανοῦ τὸν μάννα δσας,

4 τροφήν εξ αέρος όρτυγομήτραν

1. στόλον πυρός την νύχτα πρός φωτισμόν

2. καὶ στολον νεφέλης ήμέρας πρός σχιασμόν θάλπους.

τὸν Ἰησοῦν στρατηγὸν αναδείξας...

Die Texte sind, wie die Zusammenstellung zeigt, identisch. Man könnte ja nun annehmen, daß der Redaktor der klementinischen Liturgie hier einfach die Didaskalia noch einmal benutzt hat. Und schlechthin widerlegen läßt sich die Vermutung nicht. Aber es sei doch darauf aufmerksam gemacht, daß auch in der Didaskalia der Abschnitt den Eindruck einer Interpolation macht. Er zeigt deutlich (man beachte die Form τόν ... τόν) eine hvmnologische Struktur. Wahrscheinlich ist hier, um die Größe des Abfalls Israels von Gott recht deutlich zu machen, ein alter Hymnus eingeschoben. Dann werden wir für Didaskalia und clementinische Liturgie eine gemeinsame Quelle 1) anzunehmen haben 2).

<sup>1)</sup> Diese Vermutung dürfte noch an Wahrscheinlichkeit gewinnen durch die Parallele, die bei Justin (Dialog. 131, Zusammenstellung bei Drews 28f.) vorliegt. Drews S. 35 hat gut auf das Auffallende dieser Parallele hingewiesen. Es ist in der Tat möglich, daß Justin, Didaskalia und Konstitutionen auf eine gemeinsame Quelle zurückgehen können. Diese wäre freilich nicht, wie Drews meint, ein eucharistisches Gebet vom klementinischen Typ, sondern ein synagogales Gebet, in dem die Taten Gottes in der Vorzeit gepriesen wurden. Nur ist es, glaube ich nicht erlaubt, für sämtliche derartige historische Rückblicke, wie sie sich bei

Und für diese Vermutung scheint auch noch eine auffällige Parallele bei Philo de decalogo 16 zu sprechen. Wir finden hier eine Aufzählung der Gnadengaben, die Jakob in der Wüste gefunden hat: ο ο ρανο δ μέν δοντος τροφάς το καλούμενον μάννα (sc. άνευρίσκουσιν), προσόψημα δὲ τροφῶν ἀπ' ἀέρος ὀρτυγομήτρας φοράν, δίδατος δέ πικρού γλυκαινομένου πρός τὸ πότιμον, πέτρας δὲ ἀκροτόμου πηγάς ἀνομβρούσης. Man sieht, die Wohltaten Gottes sind hier nach den vier Elementen (οὐρανός, ἀήρ, ὕδωρ, πέτρα = γῆ) geordnet. Es scheint fast, als wenn eine derartige Anordnung auch der Überlieferung unseres Hymnus zu Grunde liegt. Auch hier scheint - die einzelnen Quellen weichen von einander ab — auf den Gedanken Wert gelegt zu werden, daß alle Elemente den Israeliten zu Dienst sind. Auch das Element des Feuers soll hier in dem στῦλος πυρός zu seinem Recht kommen. Sollten hier verborgene Beziehungen vorliegen? Etwa eine Beeinflussung unseres (jüdischen) Gebetes durch Philo oder gar eine Abhängigkeit Philos von einem älteren jüdischen Hymnus?

Damit ist die Komposition des großen ἄξιον-καὶ-δίκαιον-Gebetes in der klementinischen Liturgie deutlich geworden. Dem Redaktor lag ein älteres Gebet, das sich etwa über § 6-81) und 27 erstreckte, vor. Er hat in dieses Gebet einen langen Abschnitt 9-26 eingewoben und entnahm das Material verschiedenen jüdischen Gebeten, vielleicht einer jüdischen Gebetssammlung. Ist dieser Tatbestand richtig gesehen, so werden die Versuche, in dem Gebet

Justin Dialog 19. 111. 138, I. Apol. 53, Hebr. 11, I. Clem. 9-12 finden, eine gemeinsame Quelle zu konstruieren (vgl. Drews 24-31). Die von uns bereits herangezogenen Gebete Konst. VII 33, 37, 38, 39. Didaskalia VI 16. Konst. VIII 12 zeigen deutlich, daß eine Menge derartiger Gebete im Umlauf waren.

<sup>2)</sup> Ich darf vielleicht daran erinnern, daß in der jüdischen Liturgie vor der Rezitation des Achtzehnbittengebetes die sogenannte Geulla (Dankgebet für die Befreiung aus Aegypten) steht, und daß diese Anordnung schon der Tosephtha Berachoth I 2 (auf daß an die Geulla sich reihe das Tagesgebet) bekannt ist. Was wir hier haben, könnte eine jüdische Geulla (vgl. Hirsch, a. a. O. 126 ff.) sein.

<sup>1)</sup> Aber auch von diesem Kern wird noch die größere Partie von § 6 und 7 mit den vielen charakteristischen hellenisierenden Wendungen der Überarbeitung zuzuweisen sein, wie weiter unten nachgewiesen werden soll. - Was dann übrig bleibt, wäre immer noch ein Präfationsgebet, das an Umfang kaum anderen Präfationsgebeten nachstünde. Wenn Justin Dial. c. 41 sagt: ἵνα άμα τε εὐγαριστιωμεν τῷ θεῷ ὑπέρ τε τὸν χόσμον ἐχτιχέναι σῦν πᾶσι τοῖς ἐν αὐτῷ διὰ τὸν ἄνθρωπον καὶ ὑπὲρ τοῦ ἀπὸ τῆς κακίας... ἡλευθερωκέναι ἡμᾶς καὶ τὰς ἀρχὰς καὶ τὰς ἐζουσίας χαταλελυχέναι (vgl. Drews 72 f.), so wurde diese Inhaltsangabe noch immer durch VIII 12, 6 a. 7 b und 27. 28 ff. gedeckt sein. - Daß Justin bereits dieses ganze Gebets-Ungeheuer VIII 12, 6 ff. gekannt hätte, ist völlig ausgeschlossen.

der klementinischen Liturgie eine uralte Reliquie der eucharistischen Liturgie finden zu wollen, bei Seite gelegt werden müssen. Was daran richtig sein könnte, wurde oben bereits erwogen.

#### VII.

Es erhebt sich die Frage, ob sich nicht noch mehr derartige interessante Einarbeitungen jüdischer Gebete und Gebetsformeln in die sogenannte klementinische Liturgie nachweisen lassen. Unsere Vermutung trügt uns nicht. Ich beginne mit dem Nachweis eines beachtenswerten Parallelismus der zwischen dem Gebete nach empfangener Eucharistie VIII 15 und unserer Gebetssammlung vorliegt. Die Wendung des ersten Bischofsgebets VIII 15,2 (das übrigens mit δέσποτα δ θεὸς ὁ παντοκράτωρ (s. o.) beginnt) ὁ τῶν μετ' εὐθότητος ἐπικαλουμένων σε ἐπήκοος, ὁ καὶ τῶν σιωπώντων ἐπιστάμενος τὰς ἐντεύξεις findet sich fast wörtlich VII 33,2 wieder. Besonders aber mache ich aufmerksam auf die enge Verwandtschaft, die zwischen dem zweiten Bischofsgebet 15,7 und VII 35 obwaltet. Ich stelle die Texte neben einander.

## VII 35, 8.

σὸ εἶ ὁ ἐν οὐρανῷ, ὁ ἐπὶ τῆς, ὁ ἐν θαλάσση [ἀπερίγραφος ἡ μεγαλειότης s. u.]

ό εν περατουμένοις ύπο μηδενός περατούμενος

(folgen LXX-Zitate Ps. 1443, Dt. 439, Jes. 455 nebst Überleitung)
9. χύριος θεὸς γνώσεων... ἄγιος ὑπὲρ πάντας άγίους (Dt. 333) ἀόρατος τῆ φύσει ἀνεξιχνίαστος χρίμασιν, οῦ ἀνενδεὴς ἡ ζωή ἄτρεπτος καὶ ἀνελλιπὴς ἡ διαμονή ἀκάματος ἡ ἐνέργεια ἀπερίγραφος ἡ μεγαλειότης ἀέναος ἡ εὐπρέπεια ἀπρόσιτος ἡ κατοικία

## VIII 15,7.

ό θεός ό παντοκράτωρ, ό άληθινός καὶ ἀσύγκριτος 
ό πανταχοῦ ὢν καὶ τοῖς πᾶσι παρών 
καὶ ἐν οὐδενὶ ὡς ἐνόν τι ὑπάρχων 
ό τόποις μὴ περιγραφόμενος 
ό χρόνοις μὴ παλαιούμενος 
ό ἀιῶσιν μὴ περατούμενος 
ό λόγοις μὴ παραγόμενος 
ό γενέσει μὴ ὑποκείμενος 
ό φυλακῆς μὴ δεόμενος

- 5. ό τῆ φύσει αόρατος
- 2. ό τροπῆς ανεπίδεκτος 1. ό φθορᾶς ανώτερος
- [ό τόποις μή περιγραφόμενος (s. o.)]
- 4. ό φῶς οἰχῶν ἀπρόσιτον

άμετανάστευτος ή κατασκήνωσις άναργος ή γνῶσις αναλλοίωτος ή αλήθεια αμεσίτευτον τὸ ἔργον 1)... παρά πάσης λογικής καὶ άγίας φύ- ἐκζητούσαις σε λογικαῖς φύσεσιν σεως

3. ό φύσει αναλλοίωτος

σοὶ ἡ ἐπάξιος προσχύνησις ὀφείλεται ο΄ γνωστὸς πάσαις ταῖς μετ' εὐνοίας

ό χαταλαμβανόμενος όπὸ τῶν ἐν εὸνοία ἐπιζητούντων σε ό θεὸς Ἰσραὴλ τοῦ ἀληθινῶς όρῶντος (VII 36, 2) τοῦ [εἰς Χριστὸν πιστεύσαντος] λαοῦ σου.

Die Vergleichung ist in der Tat außerordentlich interessant. An der ursprünglichen Identität der Texte kann kaum ein Zweifel sein. Und wieder stellt sich heraus, daß keinem von den beiden Varianten die Priorität zukommt. VII 35,8 f. mit seinen viel zeicheren Formeln ist nicht ableitbar aus VIII 15. Umgekehrt aber ist besonderes Gewicht darauf zu legen, daß durch den Vergleich mit VIII 15 aus VII 35 sämtliche LXX-Zitate (s. o. S. 466!) verschwinden und die rhythmische Grundanlage des Gebets deutlich hervortritt. Man beachte auch den Parallelismus membrorum namentlich am Anfang und Schluß von VIII 15; beachte ferner, daß der Anklang an Rö. 1133 ἀνεξιγνίαστος πρίμασι in VII 35, den wir oben beanstandeten, durch den Vergleich ausscheidet, während umgekehrt VIII 15 mit dem ὁ φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον wiederum eine neutestamentliche Reminiszenz eindringt. Genug, die beiden Gebete stellen sich wiederum als eine zweifache Redaktion eines älteren Textes dar, der noch einigermaßen herzustellen ist.

Ganz besonders zieht auch das Gebet, das die eucharistische Liturgie eröffnet, das Bischofsweihgebet (VIII 5), unsere Aufmerksamkeit auf sich. Es beginnt mit einem merkwürdigen Parallelismus zu der Partie des ἄξιον-καὶ-δίκαιον-Gebets, dessen Behandlung ich oben noch zurückgestellt habe. Die parallelen Texte lauten:

# VIII 12,6f.

# VIII 5, 1.

σὲ τὸν ὄντως ὄντα θεὸν τὸν πρὸ τῶν ὁ ὧν, δέσποτα χύριε, ὁ θεὸς ὁ παντοχράτωρ γενητών ὄντα (folgt Eph. 315) τὸν μόνον ἀγέννητον καὶ ἄναρχον ὁ μόνος ἀγέννητος καὶ ἀβασίλευτος χαὶ ὰβασίλευτον χαὶ ἀδέσποτον

<sup>1)</sup> Über das hier fortgelassene Stück u. seine Parallele in VIII 12 s. o. S.474.

\*

3. τὸν πάντοτε κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ὡσαύτως ἔχοντα

1. τὸν ἀνενδεῆ, τὸν παντὸς ἀγαθοῦ γορηγόν

2. τὸν πάσης αἰτίας καὶ γενέσεως κρείττονα,

εξ οδ τὰ πάντα, καθάπερ ἔκ τινος ἀφετηρίας, εὶς τὸ εἶναι παρῆλθεν·

2. ό πρώτος τῆ φύσει καὶ μόνος τῷ είναι καὶ κρείττων παντὸς ἀριθμοῦ

1. σὸ γὰρ εἶ ἡ ἄναρχος γνῶσις, ἡ ατδιος ὅρασις, ἡ ὰγέννητος ἀκοή, ἡ ὰδίδακτος σοφία.

ό ἀεὶ ὢν καὶ πρὸ τῶν αἰώνων ὑπάρχων

δ πάντη ὰνενδεής (VII 35,8 u. Par.)

καὶ πάσης αἰτίας καὶ γενέσεως κρείττων

ό μόνος ἀληθινός, ὁ μόνος σόφος ό ὢν μόνος ὅψιστος ὅτῆ φύσει ἀόρατος (VII 35,8 u. Par.) οὕ ἡ γνῶσις ἄναρχος (VII 35,9)

ό μόνος ὰγαθὸς καὶ ὰσύγκριτος (VII 35,8 u. Par.) (Zitat aus Dan. 142) ὁ ἀπρόσιτος, ὁ ὰδέσποτος.

Es scheint auch hier, als wenn der Redaktor unserer Gebete wiederum zweimal dieselbe ihm vorliegende Grundlage bearbeitet hat. Schon ohne den Vergleich fällt uns die Fülle der charakteristischen, aus der Sprache der hellenistischen Frömmigkeit stammenden Ausdrücke in VIII 12,6 f. auf. Nun aber läßt sich andererseits nachweisen, daß der Passus VIII 5,1 tatsächlieh in eine ältere, uns noch erreichbare Grundlage eingearbeitet ist. Dieses Bischofsweihgebet ist bekanntlich eine Überarbeitung des Gebetes. das als ein Stück der sogenannten ägyptischen Kirchenordnung in äthiopischer und lateinischer erhalten Sprache ist 1), das aber auch griechisch in den Paralleltext des achten Buches der Konstitutionen (sonst eine Epitome dieser) verschlagen ist. Schwartz hat die Priorität dieses Gebets vor dem in den Konstitutionen erhaltenen schlagend erwiesen und bietet in seinem Werk über die apostolischen Kirchenordnungen S. 30 den griechischen, nach allen Zeugen rekonstruierten Text der Kirchenordnung neben dem erweiterten der Konstitutionen. Ein Blick in die Parallele zeigt, daß der ganze von uns ausgehobene Anfang tatsächlich ein Zusatz des Bearbeiters ist. Wir wissen jetzt, mit welchen Mitteln dieser seine Bearbeitung vorgenommen hat! Diesé Bearbeitung setzt sich nun im folgenden fort. Es wird nötig sein, auch hier eine Gegenüberstellung der Texte vorzunehmen.

<sup>1)</sup> s. den Text bei Funk, Didaskalia et Konstit. Il 97 ff.

## Konstit. VIII 5, 3.

# σὸ ὁ δοὺς ὅρους ἐκκλησίας διὰ τῆς ένσάρχου παρουσίας τοῦ Χριστοῦ(folgt eine Erwähnung der Apostel, wie sie beim Redaktor der Konstitutionen leicht erklärlich ist), δ προορίσας έξ άρχης ίερεις είς ἐπιστασίαν λαοῦ σου, ᾿Αβελ ἐν πρώτοις, Σήθ καὶ Ένως καὶ Ενών καὶ Νῶε καὶ Μελγισεδέκ καὶ Ἰώβ, 4. δ αναδείξας 'Αβραάμ και τοὺς λοιπούς πατριάργας σύν τοῖς πιστοῖς σου θεράπουσιν Μωυσεί καὶ 'Ααρών naì Ἐλεαζάρφ naì Φινεές, ὁ ἐξ αὐτῶν προγειρισάμενος ἄργοντας καὶ ίερείς ἐν τῆ σχηνῆ τοῦ μαρτυρίου. ό τὸν Σαμουὴλ ἐκλεξάμενος εἰς ίερέα καὶ προφήτην, ὁ τὸ ἀγίασμά σου άλειτούργητον μή καταλιπών, ὁ εὐδοκήσας εν οίς ήρετίσω δοξασθήναι. αὐτὸς καὶ νῦν μεσιτεία τοῦ Χριστοῦ σου δι' ήμῶν ἐπίχεε τὴν δύναμιν τοῦ ήγεμονικοῦ σου πνεύματος.

# Kirchenordnung.

σὸ ὁ δοὸς ὅρους ἐχχλησίας διὰ λόγου γάριτός σου

ό προορίσας απ' αρχής γένος δικαίων έξ 'Αβραάμ.

άρχοντάς τε καὶ ίερεῖς χαταστήσας

τό τε άγίασμά σου μή καταλιπών αλειτούργητον, εὐδοχήσας ἐν οίς ἡρετίσω δοξασθήναι. και νῦν ἐπίγεε τὴν παρά σοῦ δύναμιν τοῦ ἡγεμονιχοῦ πνεύματος.

Man sieht deutlich die große Interpolation in den Konstitutionen, die Aufzählung der alttestamentlichen Frommen. Die hier eingeschobene Liste aber ist uns bekannt. Sie wurde oben als aus jüdischer Gebetsliturgie stammend erwiesen. Verwandte Stoffe haben sich angezogen. Bei der Erweiterung seiner Quelle, hat der Redaktor, da wo diese auf das γένος der im alten Testament mit dem göttlichen Geist gesalbten ἄρχοντες und ໂερεῖς hinweist, die jüdische Liste eingefügt. Und diese paßt nun herzlich schlecht. Abel, Seth, Enos, Henoch, Noah, Hiob, Abraham und die Patriarchen sind doch eigentlich weder gesalbte apyoves noch ίερεῖς! Von anderer Seite gewinnt die Untersuchung von Schwartz eine vorzügliche Bestätigung!

Wir werfen nunmehr noch einen flüchtigen Blick auf das Entlassungsgebet des Diakons für die Katechemenen VIII 12, 6. hebe einige Sätze heraus, die einen uns bekannten Klang zeigen, ohne zu viel Gewicht auf diese Beobachtung zu legen. VIII 6, 5: (ἵνα) δῷ αὐτοῖς τὰ αἰτήματα τῶν καρδιῶν αὐτῶν, ...

φωτίση αὐτοὺς καὶ συνετίση

παιδεύση αὐτοὺς τὴν θεογνωσίαν<sup>1</sup>) διδάξη αὐτοὺς τὰ προστάγματα καὶ τὰ δικαιώματα ἐγκαταφυτεύση ἐν αὐτοῖς τὸν άγνὸν αὐτοῦ καὶ σωτήριον φόβον διανοίξη τὰ ὧτα τῶν καρδιῶν αὐτῶν πρὸς τὸ ἐν τῷ νόμ ῷ αὐτοῦ καταγίνεσθαι ἡμέρας καὶ νυκτός

βεβαιώση δὲ αὐτοὺς εν τῆ εὐσεβεία καὶ ἐγκαταριθμήση αὐτοὺς τῷ άγίφ αὐτοῦ ποιμνίφ (folgt die spezielle Erwähnung der Taufe)²).

Hier ist kein Wort, das wir uns nicht auch in einer Fürbitte für jüdische Proselyten gesprochen denken könnten. Allein da stärkere spezielle Anklänge an unsere jüdischen Gebete fehlen, soll kein bestimmter Schluß gezogen werden.

Auch aus dem Bischofsgebet für die Büßer stelle ich einige Sätze hierher (VIII 9, 8):

παντοκράτορ θεὲ αἰώνιε δέσποτα τῶν ὅλων κτίστα (35,1) καὶ πρύτανι τῶν πάντων ό τὸν ἄνθρωπον κόσμου κόσμον ³) ἀναδείξας [διὰ Χριστοῦ] καὶ νόμον δοὺς αὐτῷ ἔμφυτον 4) καὶ γραπτὸν 4) πρὸς τὸ ζῆν αὐτὸν ἐνθέσμως ὡς λογικόν καὶ άμαρτάνοντι ὑποθήκην δοὺς πρὸς μετάνοιαν τὴν σαυτοῦ ἀγαθότητα ... ὁ Νινευιτῶν προσδεξάμενος τὴν μετάνοιαν.

<sup>1)</sup> Vgl. VIII 12, 18, sonst nur II 26, 7.

<sup>2)</sup> Beinahe dasselbe Gebet ist auch bei Chrysostomus de incompr. Dei natura III 7 (vgl. den Text bei Brightman, Liturgies eastern a western 471) uberliefert. Auch hier findet sich wie in den Konst. zum Schluß das tägliche Abendoder Morgengebet Konst. VIII 6, 8 = VIII 36, 3 u. 38, 2 (darüber s. weiter unten). Samtliche 9 mit iva beginnende Sätze bei Chrysostomus finden sich in der Reihenfolge 1. 4. 3. 2. 5. 7. 6. 8. 9 im wesentlichen in den Konstitutionen wieder, die darüber hinaus noch einiges mehr haben. - Interessant sind einige Veranderungen (Christianisierungen) gerade der von uns herausgehobenen Wendungen. Chrysostomus fügt dem: ἵνα χατασπείρη τὸν φόβον αὐτοῦ ἐν αὐτοῖς hinzu: καὶ βεβαιώση τὴν πίστιν αὐτοῦ ἐν ταῖς διανοίαις αὐτῶν. — Chrysostomus liest ferner: ἴνα διανοίξη τὰ ώτα των χαρδιών αύτων καὶ χατηχήση αύτους τον λόγον τῆς ἀληθείας. Ετ kennt auch (Bitte 6) das έν νόμω αυτού χαταγίνεσθαι ήμέρας καὶ νυκτός (τὰς έντολάς αὐτοῦ μνημονεύειν, τὰ διχαιώματα φυλάσσειν), bringt aber diese Worte an einer unverfanglicheren Stelle, an der es sich nicht gerade um die Bekehrung handelt, unter. — Den Ausdruck θεογνωσία hat er nicht. Ich hatte den obigen Text bereits mit den Hervorhebungen niedergeschrieben, als ich auf diese Parallele aufmerksam wurde.

<sup>3)</sup> VIII 12, 16; VII 34, 6.

<sup>4)</sup> Ζυ ἔμφυτος νόμος s. VII 33, 3 VIII 12, 18. Die Gegenüberstellung zu dem νόμος γραπτός findet sich nur noch VIII 12, 25 (s. o. S. 454 2. 466). Dort steht allerdings νόμος φυσικός der Lieblingsterminus des Redaktors der Konstitutionen.

Daneben stehen allerdings eine Reihe christlicher Formeln 1). Vielleicht hat sich endlich der Einfluß jüdischer Gebetsliturgie auch auf diejenigen Gebete erstreckt, die im achten Buch der Konstitutionen außerhalb der eucharistischen Liturgie sich finden. Es handelt sich hier vor allem um das tägliche kirchliche Abend- und Morgengebet in VIII 35 ff. und VIII 38 ff. Auch die jüdische Gebetsliturgie beginnt ja seit alter Zeit mit dem Segensspruche zum Sch'ma, auch sie kennt spezielle Segenswünsche für den Morgen (Jozer-'Or) und für den Abend (Ma'arib) 2). Noch bedeutsamer ist es, daß in den Konstitutionen die Anweisungen für das Abendgebet vorausgehen. Das ist noch speziell jüdisch gedacht. Die Anordnung beginnt VIII 35,2 mit dem Satz έσπέρας γενομένης συναθροίσεις την εκκλησίαν ω επίσκοπε (also jeden Tag!) Dann soll der ἐπιλόγνιος ψαλμός (Ps. 140) 3) gesungen werden. Darauf wird vom Diakon τὰ τῆς πρώτης εὐγῆς gesprochen. Daran, daß unter dieser πρώτη εὸχή das allgemeine Fürbittengebet (Konst. VIII 10) zu verstehen ist, kann kein Zweifel sein. Denn das Schlußwort dieses Gebets wird hier 36,2 wieder aufgenommen σώσον καὶ ἀνάστησον ήμᾶς ὁ θεὸς διὰ τοῦ Χριστοῦ σου (10, 21 τῷ ἐλέει σου). Dann werden eine lange Reihe von Gebeten gesprochen, von denen uns die Konstitutionen hier nur die Anfänge aufbewahrt haben 4).

άναστάντες αίτησώμεθα: τὰ ἐλέη τοῦ χυρίου καὶ τοὺς οἰκτιρμούς αὐτοῦ: τὸν ἄγγελον τὸν ἐπὶ τῆς εἰρήνης. τὰ χαλὰ χαὶ τὰ συμφέροντα: Χριστιανά τὰ τέλη: τὴν ἐσπέραν καὶ τὴν νύκτα εἰρηνικὴν καὶ ἀναμάρτητον: [καὶ] πάντα τὸν γρόνον τῆς ζωῆς ἡμῶν ἀκατάγνωστον [αἰτησώμεθα]:

<sup>1)</sup> Ich verweise hier noch auf die schon oben berührte Parallele zwischen VII 38,7 und VIII 12,30 (in dem Überleitungsgebet nach dem Trisagion). - Der Passus μετά φυσικόν νόμον, μετά νομικήν παραίνεσιν, μετά προφητικούς έλέγγους καὶ τάς των άγγελων έπιστασίας παραφθειρόντων σύν τῷ θετῷ (nur hier s. o.) χαὶ τὸν φυσιχὸν γόμον bis ἀπολλύσθαι πάντων macht den Eindruck einer störenden und ungeschickten Interpolation und könnte aus einer Aufzählung göttlicher Gnadengaben in jüdischer Liturgie stammen.

<sup>2)</sup> Vgl. Elbogen S. 16 ff.

<sup>3)</sup> Psalmenrezitation in den Benedictionen des Sch'ma kennt die jüdische Liturgie etwa seit dem zweiten Jahrhundert (Zeugnis des R. Josua ben Chalafta vgl. Elbogen a. a. O. 82). Aber der Ps. 140 spielt hier keine Rolle, es werden Ps. 145-150 rezitiert. - Die tägliche Rezitation des Ps. 140 bestätigt Chrysostomus in seinem Kommentar in Psalm. 140 c. 1 (s. Funks Anm. zu VIII 35, 2).

<sup>4)</sup> Sowie man das auch für den Schluß von Didache 10 vermutet hat.

έαυτοὺς καὶ ἀλλήλους τῷ ζῶντι θεῷ διὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ παραθώμεθα  $^1$ ).

Die Auflösung dieser Gebetsformeln zu den meisten dieser Gebete kann man noch heute im Text der Jakobusliturgie vgl. Brightman eastern and western liturgies p. 39 finden (vgl. auch die Chrysostomosliturgie ib. p. 381).

Nun folgt das erste Bischofsgebet (VIII 37):

- ό ἄναργος²) θεὸς καὶ ἀτελεύτητος
- ό τῶν ὅλων ποιητής (διὰ Χριστοῦ) καὶ κηδεμών,
- 3) ό τοῦ πνεύματος 4) κύριος καὶ τῶν νοητῶν καὶ αἰσθητῶν (vgl. VIII 12,7.49) βασιλεύς

ό ποιήσας ήμέραν πρὸς ἔργα φωτός

καὶ νύκτα εἰς ἀνάπαυσιν τῆς ὰσθενείας ήμων  $(... Ps. 73, 16)^5)$ 

αὐτὸς καὶ νῦν, δέσποτα φιλάνθρωπε καὶ πανάγαθε

εὐμενῶς πρόσδεξαι τὴν έσπερινὴν εὐχαριστίαν ήμῶν ταύτην.

ό διαγαγών ήμας το μήχος της ήμέρας

καὶ ἀγαγὼν ἐπὶ τὰς ὰρχὰς τῆς νυκτός  $^{6}$ )

εἰρηνικὴν παράσχου τὴν έσπέραν καὶ τὴν νύκτα ἀναμάρτητον.

So könnte in der Tat ein altes jüdisches Abendgebet gelautet haben. Beweisen läßt sich das nicht. Das Abendgebet in der uns erhaltenen jüdischen Liturgie ist zwar natürlich im allgemeinen verwandt. Doch fehlen spezielle Parallelen.

Dann folgt VIII 37,5 das (zweite) χειροθεσία-Gebet des Bischofs.

θέε πατέρων (!) καὶ κύριε τοῦ ἐλέους

ό τῆ σοφία σου (s. o.) κατασκευάσας ἄνθρωπον

τὸ λογικὸν (s. o.) ζφον τὸ θεοφιλές τῶν ἐπὶ τῆς

καὶ δοὺς αὐτῷ τῶν ἐπὶ τῆς χθονὸς ἄργειν

καὶ καταστήσας γνώμη σῆ ἄρχοντας καὶ ἐερεῖς, τοὺς μὲν πρὸς ἀσφά-

λειαν τῆς ζωῆς, τοὺς δὲ πρὸς λατρείαν ἔννομον αὐτὸς καὶ νῦν ἐπικάμφθητι κύριε παντοκράτορ

αστος και νον επικαμφυτητι κοριε πα ντο κρατο η και επίφανον το πρόσωπόν σου επί τον λαόν σου.

<sup>1)</sup> Diesen Morgen- resp. Abendsegen hat das Katechumenengebet VIII 6, 8 übernommen (s. o. S. 481). Es fügt noch zwei weitere Formeln hinzu δεω καὶ εὐμενῆ τὸν θεὸν — ἄφεσιν πλημμελάτων. Das Gebet ὑπὲρ πλημμελάτων ebenfalls in der Jakobusliturgie Brightman p. 39 13—16, Chrysostomus (s. o.) hat diese Zusätze nicht.

<sup>2)</sup> Vgl. VIII 11, 2; 12, 7; über ἄναρχος γνῶσις s. o. Der Verfasser kennt den Ausdruck in der Polemik gegen Häretiker VI 8, 2; 10, 2 (τρεῖς ἄναρχοι) und im Bekenntnis VI 11, 1 (vgl. VIII 47, 49 in den Canones).

<sup>3)</sup> Dazwischen noch πρὸ δὲ πάντων αὐτοῦ θεὸς καὶ πατήρ.

<sup>4)</sup> Vielleicht geht der Ausdruck zurück auf ein ὁ τῶν πνευμάτων χύριος.

<sup>5)</sup> XII 8,9 τὸ σχότος εἰς ἀνάπαυλαν τῶν ἐν τῷ χόσμῳ χινουμένων ζώων (8.0.51).

<sup>6)</sup> φύλαξον ήμας διά του Χριστού σου durchbricht den Rhythmus.

Eine ganze Reihe von Instanzen bieten sich hier für die Annahme einer jüdischen Quelle. Die Anrede θεέ πατέρων, die Erschaffung des Menschen vermittelst der σοφία (vgl. VII 34 und VIII 12), der Ausdruck λογικὸν ζῷον. Wie viel verständlicher wird die Formulierung des Dankes für die ἄργοντες καὶ ἱερεῖς in einem ursprünglich jüdischen Gebet! Hier spricht der jüdische λαός, der seinem Gott für seine Existenz dankt! 1)

Genau wie der Abend-Gottesdienst ist der Morgendienst eingerichtet VIII 3. Hier lautet das Bischofsgebet:

```
ό θεὸς τῶν πνευμάτων καὶ πάσης σαρκός
ό ἀσύγκριτος καὶ ἀπροσδεής
δ δούς τὸν ἦλιον εἰς ἐξουσίαν τῆς ἡμέρας
την δὲ σελήνην καὶ τὰ ἄστρα εἰς ἐξουσίαν τῆς νυκτός
αὐτὸς καὶ νῦν ἔπιδε ἐφ' ἡμᾶς εὐμενέσιν ὀφθαλμοῖς
καὶ πρόσδεξαι τὰς ἐωθινὰς ήμῶν εὐχαριστίας
καὶ ἐλέησον ἡμᾶς.
οὸ γὰρ διεπετάσαμεν τὰς γεῖρας ἡμῶν πρὸς θεὸν ἀλλότριον,
οὸ γάρ ἔστι ἐν ἡμῖν θεὸς πρόσφατος άλλὰ σὸ ὁ αἰώνιος καὶ ἀτελεύτητος *).
```

Ich gehe über das farblose zweite Bischofsgebet kurz hinweg (VIII 39) und richte noch die Aufmerksamkeit auf die Fürbitte für die Toten VIII 41: Das Bischofsgebet lautet hier:

```
ό τῆ φύσει ἀθάνατος καὶ ἀτελεύτητος,
παρ' οδ πᾶν ἀθάνατον καὶ θνητὸν γέγονεν:
ό τὸ λογικὸν τοῦτο ζῶον τὸν ἄνθρωπον τὸν κοσμοπολίτην<sup>3</sup>)
θνητόν έχ χατασχευής ποιήσας χαὶ ἀνάστασιν ἐπαγγειλάμενος<sup>3</sup>)
ό τὸν Ἐνὼχ καὶ τὸν Ἡλίαν θανάτου πεῖραν μὴ ἐάσας λαβεῖν
ό θεὸς ᾿Αβραὰμ καὶ Ἰσαὰκ καὶ Ἰακώβ [οὐχ ὡς νεκρῶν ἀλλ' ὡς ζώντων
    θεὸς εἶ ὅτι] πάντων αί ψυχαὶ παρὰ σοὶ ζῶσιν,
καὶ τῶν δικαίων τὰ πνεύματα ἐν τῆ γειρί σού εἰσιν,
```

<sup>1)</sup> Von hier aus ergibt sich die Vermutung, daß auch dem Verfasser des ursprünglichen Bischofsweihgebets der alten Kirchenordnung (s. o. S. 479) vielleicht ein derartiges Gebet bereits vorgeschwebt haben könnte. So erklärte sich der seltsame Ausdruck: ὁ προορίσας ἀπ' ἀρχῆς γένος δικαίων ἐξ 'Αβραάμ, ἄρχοντάς τε καὶ ἱερεῖς χαταστήσας, τό τε άγίασμά σου μή χαταλιπών άλειτούργητον.

<sup>2)</sup> Der folgende speziell christliche Satz: ὁ τὸ εἶναι ἡμῖν διὰ Χριστοῦ παρασχόμενος καὶ τὸ εὖ εἶναι δι αὐτοῦ δωρησάμενος findet sich fast wörtlich auch im Präfationsgebet VIII 12, 8. Dazu noch eine bemerkenswerte Parallele bei Philo de decalogo 17: δ γάρ πρὸς τὸ ζῆν ἀφθονίαν δοὺς χαὶ τὰς πρὸς τὸ εὐ ζῆν ἀφορμὰς έδωρεῖτο. Sollte vielleicht diese merkwurdige Paraslele sich durch die Annahme erklären, daß eine jüdische Gebetsformel, die sich auf die Wohltat des Gesetzes bezog, in den christlichen Parallelen auf den Χριστός umgemünzt ist?

<sup>3)</sup> s. o. zu dem Gebet VII 34 = VIII 12.

ών οὸ μὴ ἄψηται βάσανος πάντες γὰρ οἱ ἡγιασμένοι ὁπὸ τὰς χεῖράς σού εἰσιν (Dt. 333).

Nun folgt die christlich gefärbte individuelle Fürbitte: αὐτὸς καὶ νῦν ἔπιδε ἐπὶ τὸν δοῦλόν σου τόνδε ¹).

Wie gesagt, ein strikter Beweis für die Herkunft dieser Gebete<sup>2</sup>) aus dem Judentum wird sich mit unseren Mitteln vielleicht nicht führen lassen. Aber auf der Grundlage des von uns Bewiesenen gewinnt die Annahme überall eine starke Wahrscheinlichkeit.

#### VIII.

Nachgewiesen ist damit jedenfalls, daß die jüdische Gebetsliturgie in ziemlich breiter Weise die klementinische Liturgie im VIII. Buch der Konstitutionen beeinflußt hat. Der Bearbeiter der Canones Hippolyti, der die im achten Buch der Konstitutionen vorliegende klementinische Liturgie schuf, hat sich, wie wir sahen, vor allem der Gebetssammlung bedient, die im VII. Buch als eine geschlossene Einheit vorliegt. Aber er hat wahrscheinlich daneben auch sonstiges Gut jüdischer Gebetsliturgie umfassend verwertet <sup>3</sup>).

Es wird sich diese Erkenntnis vorläufig nicht zu der Behauptung eines umfassenden Einflusses der jüdischen Liturgie auf die christliche erweitern lassen. Es sind, soweit ich sehe, wesentlich die singulären und individuellen Partien der clementinischen Liturgie, in denen der jüdische Einfluß sich zeigt. Diese letztere

<sup>1)</sup> Innerhalb der judischen Liturgie findet sich innerhalb der "Zikkronoth" des Musaphgebetes des Neujahrsfestes auch die Furbitte fur die Toten: "Denn Du bringst herbei das Gesetz des Gedenkens, daß bedacht wird jeder Geist und jede Seele". (Die 3 Gebete: Malkijjoth, Zikkronoth, Schopharoth stammen ihrer Grundlage nach wahrscheinlich aus dem mischnaischen Zeitalter. Mischna von Beer-Holtzmann, P. Fiebig, Rosch ha-schana 40-65).

<sup>2)</sup> Man könnte außerdem noch verweisen auf das Gebet für die Anagnosten VIII 22 (ὁ σοφίσας Εσόραν τὸν θεράποντά σου ἐπὶ τὸ ἀναγινώσκειν τοὺς νόμους σου τῷ λαῷ σου). — Beachte auch VIII 29,3 (Weihe über Wasser und Oel) die Anrede κύριε Σαβαώθ, ὁ θεὸς τῶν δυνάμεων, κτίστα τῶν ὑδάτων, und die aus VIII 12, 10 wiederholte Wendung ὅδωρ πρὸς πόσιν καὶ κάθαρσιν. Auch das Tischgebet VIII 40 ware auf seine Herkunft zu untersuchen. — Ich bin überhaupt überzeugt, daß ein des jüdischen Gebetsritus Kundigerer als ich noch manche Einzelheiten nachtragen könnte.

<sup>3)</sup> Dabei ist es wahrscheinlich geworden, daß der christliche Bearbeiter der Gebetssammlung im Buch VII kaum identisch sein kann mit dem Schöpfer der klementinischen Liturgie in VIII. Fällt letzterer mit dem Redaktor der Konstitutionen zusammen, so muß die Sammlung im VII. Buch diesem schon als überarbeitetes Ganze vorgelegen haben. Aber auch die Identität des Redaktors der klementinischen Liturgie mit dem Endredaktor der Konstitutionen ist mir nicht ganz sicher.

ist so, wie sie vorliegt, eine - natürlich auf wirklichen Gemeindegebrauch zurückgehende - Privatarbeit mit willkürlich dichtendem Charakter. Es kann nicht genug davor gewarnt werden, von ihr allein oder in erster Linie den Ausgang zu nehmen, wenn man die Geschichte der christlichen Liturgie überschauen will.

Darf also, wie gesagt, der nachgewiesene Einfluß jüdischer Liturgie auf christliche vor der Hand nicht überschätzt werden, so sind andererseits die entdeckten jüdischen Gebete ein Dokument von geradezu einzig dastehender Wichtigkeit für die Geschichte des nachchristlichen griechischen Diasporajudentums. stellung, daß das Judentum bald nach 70, oder wenigstens nach 135 sich von der Außenwelt gänzlich zurückgezogen, sich unter Verzicht auf die griechische Sprache im gottesdienstlichen Gebrauch zu dem Judentum der Mischna und des Talmud verengt habe, wird sich nicht halten lassen. In den vorliegenden Gebeten präsentiert sich ein Judentum im Gewand griechischer Sprache, tief berührt von hellenistischem Geiste, das z. T. (vgl. die Beobachtungen über den Terminus γνῶσις) eine Fortentwickelung über Philo hinaus zeigt und im Besitz einer griechischen Liturgie ist.

Dieses Judentum wird auch auf Propaganda nicht verzichtet Schwartz behält Recht, wenn er "die landläufige Vorstellung, daß die Juden nach der Zerstörung des Tempels oder der Gründung von Aelia auf die Mission verzichtet hätten"), bekämpft. In der Sammlung der Biographien römischer Kaiser von 117-284 finden wir unter Severus c. 17 die Bemerkung: Judaeos fieri sub gravi poena vetuit; idem etiam de Christianis sanxit2). "In Smyrna war im 3. Jahrhundert die Synagoge für die Christen keine fremde Welt; die Juden forderten während der decianischen Verfolgung die gefallenen Christen geradezu auf, zum Judentum überzutreten"3).

Neuerdings hat Werner Heintze4) in seiner vortrefflichen Schrift über den Klemensroman und seine griechischen Quellen den Beweis erbracht, daß in den großen in ihn aufgenommenen Dispututionsmassen über hellenistische Mythologie, über die Vorsehung und über den astrologischen Fatalismus (Homiliae IV-VI Recogn. VIII-X) eine jüdische stark vom Hellenismus berührte

<sup>1)</sup> Christliche u. jüdische Ostertafeln, Abhandl. d. Gesellsch. d. Wissensch. N. F. VIII 6. 1905. S. 417,.

<sup>2)</sup> Th Reinach, Textes rel. au Judaisme 1895. p. 346.

<sup>3)</sup> Schwartz a. a. O. 117 nach Mart-Pion. c. 13; s. dort auch eine in jüdischen Kreisen umgehende populäre Verlaumdung des Χριστός.

<sup>4)</sup> W. Heintze, der Klemensroman u. s. griechischen Quellen. Texte u. Unters. Bd. 40. Heft 2. 1914.

Apologie mit einer interessanten jüdischen Bekehrungsgeschichte vorliege. Er will diese Schrift etwa um 200 nach Christus ansetzen. Ich habe noch in meiner Rezension¹) gegen diese späte Datierung eingewandt, daß ich mir ein derartig hellenistisches Judentum in so später Zeit nicht denken könne. Diesen Widerspruch muß ich jetzt fallen lassen, die späte Datierung liegt durchaus im Bereiche der Möglichkeit, wenn sie von Heintze auch nicht strikte bewiesen wird. Jedenfalls werden wir auch hier eine Schrift des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts haben, und sie wäre nunmehr als wichtige Quelle für ein späteres hellenisierendes Diasporajudentum unmittelbar neben unsere Gebete zu stellen.

Auch das Gebet Manasses, das uns die Didaskalia (übers. b. Flemming S. 36 f.) und aus ihr die Konstitutionen (II 22, 12—14) erhalten haben, dürfte vielleicht als ein Dokument dieses späteren Judentums zu betrachten sein. Nestle hat bekanntlich nachgewiesen, daß der ältere uns erreichbare Text in den Konstitutionen (resp. in der Didaskalia) vorliegt, und daß die Handschriften, in denen es überliefert ist, es von dorther übernommen haben<sup>2</sup>). Der Verfasser der Konstitutionen mag es tatsächlich der jüdischen Liturgie verdanken und es als ein beliebtes Bußgebet vorgefunden haben.

Mannigfach werden die Beziehungen zwischen diesem hellenistischen Judentum und dem Christentum gewesen sein. Schwartz<sup>3</sup>) hat uns durch eine Zergliederung des Textes der Didaskalia<sup>4</sup>) in dem Kapitel über das Passah wertvolle Aufschlüsse über den andauernden Zusammenhang des jüdischen und des christlichen Kultus in der Osterfeier und der Osterberechnung geschenkt. "Beginnet aber, wenn eure Brüder von dem (auserwählten) Volke das Passah halten" (Flemming 110<sub>15</sub> ff.); "Darum sollt ihr wissen liebe Brüder, daß ihr unser Fasten, welches wir am Passah begehen, halten müßt, weil die Brüder nicht gehorcht haben". (Flemming 108<sub>15</sub>). Schwartz hat uns weiter nachgewiesen (a. a. O. 122), daß sich "eine Liste genuin jüdischer Paschadaten" nach jüdischer Osterberechnung in christlicher Überlieferung erhalten habe.

<sup>1)</sup> Theol. Lit.-Ztg. 1915. Nr. 13.

<sup>2)</sup> Septuagintastudien III 1899 (Progr. d. Seminars z. Maulbronn) S. 4 f. 6—22; IV 1903, S. 5—9.

<sup>3)</sup> a. a. O. 104--121.

<sup>4)</sup> K. 21. Vgl. die Übersetzung von Flemming (die älteste Quelle d. orient. Kirchenrechts, II. die syrische Didaskalia von H. Achelis und J. Flemming 1904) S. 103—114.

Ich habe in der theologischen Rundschau<sup>1</sup>) nachzuweisen versucht, daß die Ketzerliste, die auch Konstit. VI 6 vorliegt und die bei den christlichen Häreseologen eine so große Rolle spielt. von den christlichen Vätern (seit Justin) dem Judentum entlehnt ist, und daß wir diesem Umstand die verblüffenden Notizen des Epiphanius über vorchristliche Nasarener (ursprünglich nichts anderes als die Nozrim; d. h. die Christen selbst, vom jüdischen Standpunkt aus) zu verdanken haben.

Didaskalia (und Konstitutionen) wären unter diesem Gesichtspunkt überhaupt von neuem durchzuarbeiten. Vor allem könnte die Frage aufgeworfen werden, ob nicht die singulären Ausführungen der Didaskalia über die δευτέρωσις τοῦ νόμου (im Gegensatz zum Dekalog) schließlich z. T. auf ein freigesinntes Diasporajudentum zurückführen könnten.

Justins Dialog mit Tryphon, der Jude in der Kampfschrift des Celsus wären in diesen Zusammenhang einzustellen, und so wäre vielleicht noch ein genaueres Bild von dem nachchristlichen hellenistischen Diasporajudentum zu erhalten, für das die Gebetssammlung in Buch VII der Konstitutionen eines der wichtigsten Zeugnisse bildet.

<sup>1)</sup> XIV, 1911, S. 373 ff., Noch einmal "der vorchristliche Jesus".

# Zur Geschichte der Tristubh.

Mit einem Exkurs: Zur Behandlung des auslautenden -i und -u im Rgveda.

Von

## H. Oldenberg.

Vorgelegt in der Sitzung vom 20. November 1915.

Meinen früheren Untersuchungen "Zur Geschichte des Śloka" (Nachr. 1909, 219 ff.) schließe ich ähnliche über die Tristubh an. Wie in der Natur der Sache liegt, ist die Jagatī einbegriffen.

1. Die altvedische Tristubhreihe mit viersilbigem Eingang. Bekanntlich zeigt die Tristubhreihe in der älteren Zeit zwei Hauptformen, entsprechend der verschiedenen Verteilung der stehenden elf Silben auf zwei ungleiche, durch eine Cäsur getrennte Hälften. Ich nenne diese Formen  $T^a$  (4+7 Silben) und  $T^b$  (5+6 Silben). Das häufigste Schema ist

Verlängert sich der Wechsel der Längen und Kürzen im Ausgang dieser Reihe um eine Silbe, so haben wir die zwölfsilbige Jagatīreihe. Die Tristubh war in der vedischen Liturgik das beliebteste Versmaß der Rezitationen (im Gegensatz zu den Liedvorträgen)').

<sup>1)</sup> ZDMG. XXXVIII, 439 ff. Hier sei darauf aufmerksam gemacht, daß der vedischen Textrezitation ein eigentlich musikalischer Charakter keineswegs zukam. Gesprochen wurden die Texte teils eintönig, teils mit Auf- und Abgehen der Stimme nach der uns überlieferten hieratischen Akzentuation, die, wie bekannt, stillisiertes Abbild der grammatischen Akzentuation ist. Wenn sich dabei auch ein singsangartiger Klang ergab, so war doch keine noch so unbestimmte Melodie, ebenso wenig Instrumentalbegleitung vorhanden. Zu diesem aus den reich-

Ich halte an meiner alten Vermutung<sup>1</sup>) fest, daß die Jagatī auf Anpassung des Triṣṭubhrhythmus an den der jambisch endenden achtsilbigen Reihe beruht: gewisse Verbindungen achtsilbiger und zwölfsilbiger Reihen (Pragātha) wurden mit Vorliebe in den Gesangvorträgen des vedischen Opfers verwandt.

Die Awestapoesie, die zur vedischen bekanntlich in engem verwandtschaftlichem Verhältnis steht, lehrt uns eine aus 4 + 7 Silben bestehende Reihe kennen, die wie die Tristubhreihe vierfach gesetzt eine Strophe ergibt. Diese Parallele, wie sie die eben ausgesprochene Ansicht von der höheren Ursprünglichkeit der Tristubh verglichen mit der Jagatī unterstützt, spricht zugleich gewichtig dafür, daß Ta älter ist als Tb2). Ich glaube, daß auch innere Gründe dies wahrscheinlich machen; unten (S. 501) komme ich hierauf zurück.

Wie haben wir uns nun die Motive, die in dem elfsilbigen Gebilde zunächst von Ta wirksam sind, verständlich zu machen? Zugleich ist zu fragen: auf welche Stellen fiel der Ictus? Denn damit, daß diese Frage aufgeworfen werden muß, scheint mir Kühnau ("die Tristubh-Jagatī Familie" 1886) vollkommen recht zu haben 3), so wenig ich mich mit seinen Versuchen befreunden kann, die Tatsachen des Veda auf das Prokrustesbett aristoxeneischer Theorie zu spannen 4).

haltigen Angaben der alten Literatur (Kāty. Śraut. I, 8, 16 ff., Pāṇini I, 2, 29 ff. etc.) zu gewinnenden Bilde stimmt der heutige Vortrag der einheimischen Vedakenner vollkommen (s. unten Nr. 8); die landläufige Vorstellung, daß für den Orientalen jeder Vortrag eines Textes ein Singen sei, verlangt durchaus ihre genauere Interpretation. Wir dürfen annehmen, daß sich die Gesetze der Triṣṭubh im Bereich des gesprochenen Textvortrags entwickelt haben. Die Jagatī zwar reichte von altersher, insofern dem Pragātha Jagatīzeilen angehörten, in die Sphäre der Opfergesange (Sāman) hinein. Aber auch diese scheinen, soviel sich bis jetzt erkennen läßt, nicht taktmäßig gewesen zu sein, worüber ich auf die Wiedergabe von Sāmans in der unten (Nr. 8) angeführten Schrift von Felber und auf das die Sāman behandelnde Kapitel von Fox Strangways, The Music of Hindostan, verweise.

<sup>1)</sup> Prolegomena 44.

<sup>2)</sup> Vgl. ebendas. 43.

<sup>3)</sup> Eine andere Frage ist natürlich, ob nicht die Icten des altindischen Versvortrages, wie das wohl in der Regel von der heutigen Vortragsweise gilt, ziemlich schwach gewesen sind. Auch die indische Musik wird als "metrical rather than rhythmical" beschrieben (Fox Strangways a. a. 0. 14).

<sup>4)</sup> Usener (Altgriech. Versbau 121) findet "eine Verleugnung der Geschichte, eine Umkehrung des tatsächlichen Verhältnisses" darin, die Gesetze dieser Rhythmik als die Grundlage der griechischen Metrik überhaupt zu nehmen: "Alles zu seiner Zeit". Über das Recht dieser Worte zu urteilen ist nicht meines

Klar ist wohl, daß der Eingang der Reihe, gleich dem Eingang der achtsilbigen, als على der Ausgang als الله (wenn nicht als الله betont ist. Jener stellt eine Bewegung des Ansteigens, dieser ein Absteigen dar.

Die vier Silben versche des Eingangs sind Jamben im selben Sinn wie der gleich gestaltete Eingang der achtsilbigen Reihe; in ähnlichem Sinn wie die jambische Dipodie des griechischen Trimeters nicht vava sondern vava ist: man kann an die Äußerung eines Griechen erinnern über die χρόνοι ονθμοειδείς οί τὰν μεν είσημένην αποίβειαν μη σφόδοα έχοντες, φαίνοντες δε όμως ουθμού τινος είδος 1). Der Eingang der Tristubhreihe verwirklicht das Motiv des Wechsels von Kürzen und Längen noch unvollkommen. Doch die indifferente Quantität der 1. und 3. Silbe wird so zu sagen an ihre rechte Stelle gerückt durch den Wechsel der ictuslosen (1. 3) und der ietustragenden (2. 4) Silben. Dazu wirft der Ausgang mit seinem scharf ausgeprägten Wechsel von Längen und Kürzen auf den Eingang Licht<sup>2</sup>). Ein ästhetisches und ein praktisches Motiv scheint in der Behandlung der Eingangsquantitäten zusammenzuwirken. Darin, daß sich noch nicht sogleich in voller Bestimmtheit abzeichnet, was sich dann später klar abzeichnen wird, liegt ein Fortschritt, ein allmähliches Sichherausarbeiten des Gewollten. Zugleich aber wird die Möglichkeit geschaffen, Worte von drei Längen unterzubringen, unter denen viele für die Vedapoesie unentbehrlich sind; auch die Behandlung von Worten mit zwei Längen wird erleichtert.

Neben den besprochenen Hauptformen www. nun<sup>3</sup>) finden sich im Eingang dieselben Nebenformen wie im Eingang der acht-

Amtes. Daß sie aber für eine Anwendung jener Gesetze auf die vedische Metrik ganz gewiß zutreffen, weiß ich.

<sup>1)</sup> Westphal, Griech. Rhythmik und Harmonik2, 629.

<sup>2)</sup> Es kann verglichen werden — langst hat man das bemerkt —, daß im französischen Vers allein der Ausgang der Reihe den Wortakzent an seiner bestimmten Stelle verlangt, der Rest sich mit bloßer Zählung der Silben begnügt.

<sup>3)</sup> Unter diesen scheinen in Ta die mit kurzer dritter etwas stärkere, die mit langer, dritter etwas schwächere Geltung zu haben als in der achtsilbigen Reihe. Ich weiß nicht, ob die übrigens unerhebliche Differenz zufällig ist oder ob sich darin schon, vielleicht unter Einfluß von Tb, die entschiedenere Ausprägung der Jamben vorzubereiten anfängt, die dem Eingang dieses Versmaßes im Vergleich mit dem andern eigen wurde. "Poiche .... la parte media si allontanava dal ritmo giambico, fu dal versificatore sentito il bisogno di accentuare il carattere giambico della serie iniziale", bemerkt vielleicht mit Recht Belloni-Filippi (Studi italiani di filol. indo-iranica VIII, Teil 1, 19). Der sprachliche Stoff begünstigte an sich eher Länge der dritten (s. meine Statistik Nachr. 1909, 225 A. 2).

silbigen Reihe. Wechselnde prosodische Schemata boten, scheint es, wechselnden Stellungen der Icten oder des Ictus einen Sitz. Wie in der kürzeren Reihe werden die Füße voor nur ausnahmsweise zugelassen. Von den übrigen Füßen, 20\_\_, 2\_\_0, 2\_\_0, 2020, treten die beiden ersten etwa gleich häufig auf¹). Wenn der dritte wesentlich seltener ist, braucht das auf keiner Abneigung zu beruhen, sondern es kann sich aus dem selteneren Vorkommen der Messungen 🗵 🗸 oo im Sprachstoff erklären 2). Die vierte Möglichkeit von ist gegenüber der Häufigkeit, die auf Grund der rein sprachlichen Verhältnisse zu erwarten wäre, entschieden zurückgedrängt. Das wird darauf beruhen, daß hier von den normal an zweiter und vierter Stelle geforderten Längen nicht wie in den andern Fällen nur eine fehlt, sondern beide; der jambische Rhythmus ist direkt in sein Gegenteil verkehrt. In all dem zeigen sich verglichen mit dem Eingang der achtsilbigen Reihe kaum andre als geringfügige und zufällige Differenzen 3).

Wenn in den ersten vier Silben die jambische Aufwärtsbewegung, in den letzten vier die trochäische Abwärtsbewegung klar zu Tage liegt, so bleibt dazwischen als schwierigster Teil der Reihe die Mitte übrig<sup>4</sup>). Da zu ihr hin ein Aufstieg, ein Abstieg von ihr weg führt, wird sie selbst gewissermaßen als Höhe des Ganzen anzusehen sein. Ihr dreisilbiger Umfang ist wohlbemessen: so stehen davor und dahinter die Gipfel der Silben 4 und 8 in einem Abstand von einander, der in regelmäßigen Wechsel von Hebungen und Senkungen hineinpassen würde. Man setze in die

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Tabelle von Arnold, Ved. Metre '194.

<sup>2)</sup> S. die S. 492 Anm. 3 am Ende angeführte Statistik.

<sup>3)</sup> Unter den diese Vergleichung betreffenden Ziffern Arnolds a. a. O. fällt nur die hohe Zahl von 16% für den Fuß 🗷 – im Eingang der achtsilbigen Reihe in der zweiten der dort berücksichtigten Hymnenmassen ("Normal") auf. Ich weiß diese Zahl nicht zu erklären. Im ganzen genießt die von Arn. als "synkopiert" benannte Form 🗷 – keine merkliche Bevorzugung vor den übrigen Nebenformen.

<sup>4)</sup> Beruht es auf Einsicht in diese natürliche Gliederung der Reihe, wenn sie in der Sāmanverwendung — neben vielen andern Zerlegungsweisen — mit besonderer Vorliebe in 4+3+4 Silben zerlegt wird? Z. B. tisro vācā | īraya | ti pra vahnīh oder asya preṣā | hemanā | pūyamānah oder somah pavā | te jani | tā matīnām (Sāmav. ed. Bibl. Ind. vol. II p. 112. 116. 118). Einstweilen bezweisle ich, daß auf diese Zerlegung Gewicht zu legen ist. Wollte man ein elfsilbiges Ganzes dritteln, ergab sich eben auf diese Weise das symmetrischste Resultat. Doch kann die Frage definitiv natürlich nur in weiterem Zusammenhang erledigt werden. — Ob mit den drei Teilen der Reihe, oder vielleicht mit den drei Silben ihres Mittelteils, die drei stubhah zusammenhängen, von denen die Strophe ihren Namen hat?

Mitte vier Silben statt der drei: man wird empfinden, daß die Teile sich nicht mehr richtig an einander fügen.

In der Mitte selbst ist nun freilich jener Wechsel unterbrochen, der sich über sie weg vorn und hinten zusammenschließt. Die verschiedensten Messungen werden hier zugelassen; die feststehende Silbenzahl nimmt quantitative Bestimmtheit erst im Lauf der weiteren Entwicklung an. Der deutlichste Zug am Bild der Mitte ist eben nur dieser, daß eine Kontinuität der von vorn kommenden, hinten weitergehenden Bewegung durch sie nicht hindurchreicht.

Bevorzugt wird, wie bekannt, in den Silben 5—7 ein Anapäst, der die präludierenden, zu ihm hinführenden Jamben leidenschaftlicher zu variieren scheint und sie zugleich aus dem alten Geleise hinausschiebt. Der Anapäst erreicht sein Ziel in der Länge der siebenten Silbe. Von diesem Gipfel vollzieht dann der Reihenausgang den Abstieg; die Längen von 7 und 8, von denen die zweite der Ausgangspunkt des Absteigens ist, treffen — vielleicht nicht ohne Härte — auf einander. In der Folge von Jamben und Anapäst kann man vielleicht ein entferntes Vorspiel der Weise finden, wie die spätere Kunstmetrik nach einander durch verschieden lange Reihen von Kürzen jedesmal auf eine Länge hinzustreben liebt.

Neben der anapästischen Messung begegnet eine Reihe von andern, alle weitaus zu häufig, um als Unregelmäßigkeiten gelten zu können<sup>1</sup>). Am häufigsten — , gleichsam als Brücke sich hinüberschwingend zwischen den Längen der vierten und der achten. Dann ooo, des Schwergewichts entbehrend, über die Kluft hineilend. Am seltensten unter dieser Gruppe von Fällen — , von dem beliebten Anapäst am weitesten entfernt und ihn ins Gegenteil verkehrend, auf die folgenden Trochäen hinführend und das Motiv — wenn man den klassischen Ausdruck brauchen darf — der daktylischen Logaöden anrührend, dem in der Geschichte dieses Versmaßes die Zukunft gehörte. So sind alle Möglichkeiten mit kurzer Mittelsilbe<sup>2</sup>) vertreten, während in scharfem Gegensatz dazu die mit langer Mittelsilbe — unur

<sup>1)</sup> Ich verweise für die Häufigkeitsverhältnisse auf die Tabelle bei Arnold a. a. O. 188.

<sup>2)</sup> Und zwar scheint sich diese Kürze als solche besonders energisch dadurch hervorzuheben, daß man eine Unterkürze, welche die Rolle der gewöhnlichen Kürze im metrischen Schema auszufullen unfähig war, gern eben an diese Stelle setzte; vgl. ZDMG. LX, 741 ff.

ausnahmsweise, deutlichermaßen als Abnormitäten begegnen 1). Der Grund scheint klar. Eine lange sechste würde zwischen der langen zweiten, vierten und der langen achten, zehnten Ununterbrochenheit der Bewegung markieren.

Man sieht, wie hier innerhalb gewisser Grenzen doch weitgehende Freiheit obwaltet, beherrscht von Neigungen, nicht von Gesetzen.

Wo liegt nun in dieser Reihenmitte der Ictus oder die Icten? Soll man diese unabhängig von der gestörten Regelmäßigkeit des Quantitätenverlaufs, vom Reiheneingang her zum Reihenausgang hin in regelmäßigem Wechsel von Hebungs- und Senkungssilben durchführen, also ou, \_\_v\_, \_\_v\_, \_\_v betonen²)? Ich glaube nicht. Die eben hervorgehobene Geflissentlichkeit, mit der man Länge der sechsten vermeidet³), statt dessen eher Länge der siebenten, bisweilen auch der fünften erstrebt, spricht dagegen. Ebenso der moderne indische Versvortrag (s. unten Nr. 8).

Oder soll man, um regelmäßige Folge der Icten zu erlangen, beispielsweise im Anapäst der Silben 5-7 die Länge in zwei Kürzen zerlegt denken, deren erste zusammen mit der vorangehenden Kürze Sitz des Ictus wäre, während die zweite die dann folgende Senkung darstellt: so daß man aus dem gegebenen oofür das one, das man nicht hat, ein Äquivalent oooo gewänne, mit der Betonung odo, z. B. in einer Reihe wie apåd eti | prathamá padvátinām I, 152, 3 prathamá annähernd = prathamaa? Oder soll man der Länge den Ictus durch Einführung einer Pause (p.) wahren: beim Anapäst ∞⊥p; wobei die beiden Kürzen das Äquivalent einer die Senkung ausfüllenden Länge wären? Oder, nach einer Pause = Senkung, die beiden Kürzen Hebung, dann die Länge als Senkung: p &=? Mir scheinen das papierne Konstruk-Die dabei vorausgesetzte Äquivalenz einer Länge und zweier Kürzen ist im allgemeinen der vedischen Dichterpraxis fremd. Nur ausnahmsweise wird mit ihr operiert. Der musikalische Charakter, der sie begünstigt hätte, kam dem Vortrag nicht zu4). Und warum hätte man p & mit Senkungslänge so ent-

<sup>1)</sup> Abgesehen von einem speziellen Typus der Reihe, über den unten S. 497 f. gesprochen werden wird.

<sup>2)</sup> So sieht es offenbar Sievers, Festgruß an Roth 203 f., an.

<sup>3)</sup> Man nehme dazu, was unten S. 501 über die sechste im Typus T<sup>b</sup> gesagt werden wird.

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 490 Anm. 1.

schieden vor p  $\Leftrightarrow \cup$  mit Senkungskürze bevorzugt 1)? Die Schwierigkeiten steigern sich noch, wenn man einen auf die Cäsur folgenden Creticus in ähnlicher Weise zu interpretieren unternimmt.

Ich meine, wir haben vielmehr einfach, der Schlichtheit vedischer Gestaltungsweise entsprechend und die fundamentale Konstanz der Silbenzahl nicht durch Übertragung der Funktion einer Silbe an zwei Silben wegdeutend, den Anapäst als Anapäst zu belassen und wie anderwärts so auch hier die Länge als Hebung aufzufassen (oo 1), "um so viel mehr", bemerkte ich schon früher (Proleg. 58), "als in dem Parallelfall mit der Cäsur nach der fünften salso nach der hier angewandten Ausdrucksweise in Tbl. wo auch die Kombination oo - entsteht, die Länge, dem Versausgang angehörend, offenbar gleichfalls eine Ictussilbe ist". Damit wird ja nun freilich der gleichmäßige Rhythmus innerhalb der Reihe unterbrochen. Aber legt, was über die Verteilung der Quantitäten an dieser Stelle der Reihe bemerkt ist, nicht nah. daß eben das die Absicht war? Ähnlich wie die späteren vedischen Verskünstler, welche in der Anustubh den gleichmäßigen Fluß des Rhythmus erst erschütterten und dann beseitigten, haben. scheint mir, die Schöpfer der Tristubh das Motiv des Verlierens und Wiederfindens des rhythmischen Fadens mit naturwüchsiger Kunst ausgestaltet. Im Bewußtsein des Hörers - so dürfen wir uns vorstellen - schwingt die durch den Reiheneingang erregte rhythmische Vorstellung weiter. Die Erinnerung an sie gerät in Konflikt - und eben in diesem Konflikt betätigt sich das der Kunstform innewohnende Leben - mit dem Hindernis, welches der in der Mitte der Reihe zu Gehör gelangende veränderte Rhythmus entgegenstellt<sup>2</sup>). Aber die Hemmung wird überwunden; in der achten Silbe - da wo die Länge und Hebung wieder eben dort erscheint, wo sie der Silbenzahl nach erwartet werden mußte - findet die Bewegung ihr altes Bett wieder, in dem sie nun zum Ziel strömt 3).

<sup>1)</sup> Man darf nicht sagen: weil das sprachliche Material eher 00 — als 000 ergab. Oft ist ja, wo in 000 die Schlußsilbe auf verlängerungsfahigen Vokal fiel, dieser verlangert worden.

<sup>2)</sup> Anstelle des Anapäst der seltenere Daktylus, doch wohl den Ictus auf seiner Anfangssilbe tragend, brachte dieselbe Unterbrechung des Rhythmus hervor. Ebenso der Creticus, von dem wir uns bescheiden werden nicht zu wissen, ob er gewissermaßen als Vertreter des Anapäst auf seiner zweiten Länge oder auf beiden betont war, wie wir auch über die rhythmische Behandlung des Tribrachys (OOO als Vertretung von OOO 2) uns des Urteils enthalten müssen.

<sup>3)</sup> Denkt man sich die Reihe in drei "Fuße" (oder genauer Dipodien) zerlegt  $(3 \times 4 \ [-1]$  Silben, am Schluß Pause oder "Katalexis"), so mag der mitt-

Auf die Bestätigung, die dieser Auffassung aus der Untersuchung des modernen indischen Versvortrags erwächst, komme ich weiterhin zurück (unten Nr. 8). —

Außeren Anhalt in den Materialien der Veda findet diese Annahme wohl nicht. Die dort tatsächlich erscheinenden rein jambischen Reihen (mit der Mitte عدي) brauchen kaum etwas besonders Altertümliches im andern Sinn zu sein. als insofern überhaupt Abnormitäten in ältester Zeit relativ häufig aufzutreten pflegen. Doch muß hier dessen gedacht werden, daß eine eigenartige Stellung unter den jambischen Reihen ein besonderer, speziell im VII. Mandala häufiger Typus einnimmt. Wenn dieser auch nicht auf das Gebiet von Ta beschränkt ist, vielmehr sogar zum größeren Teil auf dem von Tb liegt, bespreche ich ihn doch hier, wo eben von den durchweg jambischen Reihen die Rede ist. Es handelt sich um Tristubhreihen, deren Mitte die Gestalt ]o\_o, häufiger o|\_o, daneben seltener \_ | \_ o hat, so daß sich für das Ganze vollständig oder annähernd jambischer Rhythmus ergibt; dabei tritt dann in so stehender Verbindung mit diesen Formen der Mitte, daß Zufall ausgeschlossen ist, Wortschluß hinter der achten Silbe ein. Beispiele sind VII, 1, 4. 16; 3, 10:

> yūtrā náraḥ samāsatē sujātāḥ ayām so agnir āhutāḥ purutrā ētā no agne saubhagā dutīhi.

Ich halte für zweifellos, daß, wie schon Arnold?) gesehen

lere wohl, soweit das der irrationale Takt des Sprechvortrags gestattete, die ungefahre Dauer der beiden andern gehabt haben. Wo nötig, mochte ein Accelerando oder Ritardando aushelfen. So blieb trotz der gewollten Störung des Rhythmus eine gewisse rhythmische Regelmäßigkeit erhalten.

<sup>1)</sup> Diese Reihe wiederum entstanden aus Zusammenwachsen — in indoiranischer Zeit, wegen der Awestaparallele — einer viersilbigen und einer siebensilbigen Kurzreihe? Ich weiß das nicht zu entscheiden. Die im Veda tatsächlich vorhandenen Viersilbler (s. meine Prolegomena 111 ff.) treten in einer Weise auf, die eine solche Annahme schwerlich stutzt.

<sup>2)</sup> Vgl. dessen eingehende Ausführungen 180 f., 189. Dazu die Zahlen in der Tabelle S. 188.

hat, dieser Typus auf Beeinflussung der Tristubh durch die achtsilbige Reihe beruht. Ein genaues Gegenstück zu dem umgekehrt gerichteten Vorgang: der schon im Rgveda bemerkbaren, dann im späteren System der Vipulas sich vollendenden Ausprägung gewisser Formen der achtsilbigen Reihe nach dem Tristubhvorbild 1). Daß der hier in Rede stehende Typus der Tristubh einen Wortschluß eben da zeigt, wo die kürzere Reihe enden würde, und daß diesem Punkt - abweichend vom gewöhnlichen Tristubhschema - gerade die Quantitäten vorausgehen, die für den Ausgang der kürzeren Reihe charakteristisch sind, kann kein Zufall sein: in den oben angeführten drei Beispielen werden in der Tat achtsilbige Reihen yátrā nárah samásate, ayám só agnír áhutah, etá no agne saubhagā mit größerer oder geringerer Bestimmtheit der Phantasie des Verskünstlers vorgeschwebt haben<sup>2</sup>). Diese elfsilbigen Reihen, in denen der Rhythmus der achtsilbigen anklingt, sind nun natürlich schließlich doch Tristubhreihen, und so haben sie fast durchweg, was die achtsilbige Reihe nicht mit sich bringt. Cäsur nach der vierten oder fünften. Hier scheint sich nun die starke Bevorzugung der Cäsur nach der fünften bei diesem Typus zu erklären<sup>3</sup>). So ergeben sich nämlich als auf die Cäsur folgend die Silben \_o; dagegen bei Stellung der Cäsur hinter der vierten folgen ihr die Silben o... Im allgemeinen zogen die vedischen Dichter die erstere Möglichkeit vor; der andern stand die - speziell im VII. Mandala recht starke — Abneigung gegen Länge der zweiten hinter der Cäsur entgegen. So mochte man sich an Bevorzugung der Cäsur nach der fünften in dem uns beschäftigenden Typus gewöhnen, welche Neigung dann freilich eben hier, indem dieser Typus fest wurde, größere Entschiedenheit angenommen haben muß. Dazu trug dann vielleicht auch bei, daß Cäsur hinter der vierten die Reihe unschön in 2 Jamben + 2 Jamben + Schlußteil aus einander fallen ließ.

Auf die Vipulās komme ich in einem spateren Abschnitt dieses Aufsatzes (Nr. 7) zurück.

<sup>2)</sup> Im letzten Fall hat die lange viertletzte der acht Silben zwar nicht die normale, doch eine immer noch leidlich haufige Quantität. So erklärt sich offenbar, daß die entsprechende Gestalt der Tristubh recht erheblich seltener ist, als die mit Kürze an dieser Stelle, während an sich der Tristubheingang — — — häufiger ist als — — — — —

Für die Frage, die uns zur Betrachtung dieser Varietät geführt hat - nach dem Zurückgehen der Tristubh auf eine rein iambische Reihe - ergibt sich wohl mit hinreichender Sicherheit. daß der in Rede stehende Typus als Zeugnis für eine älteste Jambenreihe nicht in Frage kommt. Er ist vielmehr deutlichermaßen Neubildung. Damit ist nun freilich die Annahme einer ursprünglichen solchen Reihe natürlich nicht widerlegt. vorliegende Ta mit seiner überwiegend anapästischen Mitte aus einer solchen geformt, die nicht nur in der Idee vorgeschwebt hätte, sondern tatsächlich vorhanden war, und deren eintönig jambischen Verlauf eben man durch lebhaftere Bewegung zu unterbrechen bestrebt war? Ähnlich wie hinter dem Śloka mit seiner Unterbrechung des Jambenlaufs in der Vergangenheit die rein jambische Anustubh tatsächlich gelegen hat? Daß in diesem Sinn eben die Geflissentlichkeit, mit der man in der Tristubh die durchgehenden Jamben vermeidet, als Hindeutung auf deren einstige tatsächliche Geltung zu beurteilen wäre, möchte ich für durchaus glaublich halten. Gewißheit freilich ist mit den bis jetzt zur Verfügung stehenden Mitteln nicht erreichbar. Ob vielleicht Forschungen auf dem Gebiet der Samantechnik weiter führen werden, bleibt abzuwarten; groß ist meine Hoffnung darauf nicht.

2. Die altvedische Tristubhreihe mit fünfsilbigem Eingang. Als das große Ereignis in der vorvedischen Geschichte der Tristubh erscheint mir, daß neben Ta die Form Tb erschien.

Vielleicht indem das Pentadenmetrum (عـوعـع; عـوهـع)
vorschwebte, versiel man darauf, die elssilbige Reihe hinter der
fünften statt hinter der vierten zu teilen und ihr so pentadischen
Eingang zu geben. Der altgeläusige Anapäst hinter der Cäsur
wurde dabei — charakteristisch für seine Beliebtheit — zusammen mit der Cäsur selbst um eine Stelle verschoben 1). So
siel seine schließende Länge mit der den Reihenausgang eröffnenden zusammen. Wie in Tachied die Cäsur auch hier innerlich Geschiedenes. Nach dem fünfsilbigen Vorderteil عـعـعـع
ergab sich ein Hinterteil عـعـعـع: nahezu Wiederholung des
Vorderteils, von ihm hauptsächlich durch die hinzukommende Ein-

<sup>1)</sup> Oder wäre der ganze Hergang richtiger so auszudrücken: man verfiel darauf, zwei Pentaden zu einer elfsilbigen Reihe zu gestalten, indem man der zweiten eine Kürze vorschlug und so zugleich den für jene Reihe charakteristischen Anapäst hinter der Casur gewann? Auch bei dieser Fassung würde die Priorität von Ta einleuchten: ohne dies Muster hatte man schwerlich an den Vorschlag der Kürze gedacht.

gangssilbe unterschieden: eine Kürze, die gewissermaßen ein Einklingen dieses Teils der Reihe bezeichnete. Wie deutlich die so sich ergebende annähernde Halbierung als solche empfunden wurde, zeigt sich darin, daß nicht selten Reihen mit genauer solcher Halbierung. Pentadenreihen von 5 + 5 Silben, in Tristubhliedern als Äquivalente der Tristubhreihe erscheinen, wie auch umgekehrt Tristubhreihen in Pentadenliedern 1). Das Verhältnis des vorderen und des um die eine Anfangssilbe längeren zweiten Teils stellte sich der Phantasie vielleicht ähnlich dar, wie in Griechenland das der beiden Teile des Hexameters 2) mit der Cäsur κατὰ τρίτον τροχαΐον:

Die Icten von T<sup>b</sup> entsprechen offenbar folgendem Schema: \[ \subset \subset

Im Eingang von T<sup>b</sup> herrschen die beiden Hauptformen und und und entschiedener als die entsprechenden Hauptformen des Eingangs von T<sup>a</sup> (und und und und und entschiedener vor; unter jenen wiederum ist die mit kurzer dritter bemerkenswert häufiger als die mit der Länge <sup>4</sup>). Es scheint, daß hier, woran schon Arnold (182) gedacht hat, Einfluß des Pentadenmetrums im Spiel ist; wohl auch Einfluß der zweiten Reihenhälfte, deren Ähnlichkeit mit der ersten — von welcher Ähnlichkeit ja in T<sup>a</sup> nicht die Rede sein kann — soeben hervorgehoben ist. Das Übergewicht der kurzen dritten über die Länge ist zwar bei weitem nicht so stark wie in der Pentade <sup>5</sup>), aber der Eingang von T<sup>b</sup> ist ja eben auch keine Pentade, sondern steht in einer gewissen Mittelstellung zwischen dieser und dem alten Tristubheingang. Alles in allem haben wir hier bemerkenswert schärfer ausgeprägte Verhältnisse als im Eingang von T<sup>a</sup>. Unter den Nebenformen, deren

<sup>1)</sup> Siehe meine Prolegomena 73. 97.

<sup>2)</sup> Über dessen Entstehung damit natürlich eine Ansicht nicht ausgesprochen sein soll.

<sup>3)</sup> Daß in T<sup>b</sup> die fünfte, unmittelbar vor der Cäsur stehende Silbe etwas häufiger lang als kurz ist, erklärt sich hinreichend aus der Beschaffenheit des sprachlichen Materials. In T<sup>a</sup> überwiegt an der Stelle vor der Cäsur bekanntlich die Länge sehr entschieden.

<sup>4)</sup> S. die Tabellen bei Arnold 188. 194.

<sup>5)</sup> S. die Zählungen in meinen Prolegomena 96.

Totalsumme gegenüber den Hauptformen hier eine sehr viel geringere ist als in Ta, hat nur wound einige Häufigkeit. Den übrigen wirkt teils die Abneigung gegen kurze vierte entgegen, die hier stärker ist als in Ta, wo die vierte unmittelbar vor der Cäsur steht, teils die überall durchgehende Abneigung gegen Folge zweier Kürzen in der zweiten und dritten.

Auch in der Mitte der Reihe zeigt sich verglichen mit Ta die größere Regelmäßigkeit dieses Typus. Wie bekannt ist Länge der ersten nach der Cäsur recht wesentlich seltener als dort: vermutlich weil hier diese Länge, auf die sechste Silbe fallend, zum durchgehend jambischen Verlauf stimmte, den man eben vermeiden wollte.

Wir werden schwerlich fehlgehen, wenn wir im Einklang mit dem Zeugnis des Awesta (oben S. 491) den Gesamteindruck von Tb als den einer Neuerung auffassen; ich denke, einer glatten. gefälligen Umbildung des alten Ta, genauer von dessen beliebtester Gestalt, der mit dem Anapäst in der Mitte. Das harte Aufeinandertreffen der Längen an siebenter und achter Stelle wird vermieden; durch das Ganze geht leicht fließende Bewegung, welcher die Korresponsion der beiden Hälften sinnfällige Einheitlichkeit verleiht. Daß die Neubildung in entgegengesetzter Richtung -Ta nach Tb — vollzogen wäre, verstände man schwer 1). Die Eintönigkeit, die einst unter der Alleinherrschaft des beständig sich wiederholenden Ta unvermeidlich gewesen sein muß, wurde nunmehr gemildert oder beseitigt, indem sich neben jenes der neue Typus stellte, vom älteren verschieden genug und doch nicht so weit von ihm entfernt, daß er nicht als sein Äquivalent empfunden wäre. Die Gleichheit von Ta und Tb in den ersten Silben und im Ausgang, die übereinstimmende Bevorzugung des Anapäst in der Mitte, wenn auch nicht an der gleichen Stelle der Mitte, vor allem auch die Gleichheit der Silbenzahl reichte offenbar hin, die teilweise Divergenz der rhythmischen Bewegung als minder wesentlich erscheinen zu lassen.

3. Die ältere Übergangszeit. Während der erste entscheidende Vorgang in der Entwicklung der Tristubhreihe, die Schöpfung von T<sup>b</sup>, vor der Überlieferung liegt, können wir den zweiten, das Hinstreben auf die einheitliche Form der späteren

<sup>1)</sup> Wäre Tamit seinem Anapast aus Tbentwickelt, ist es dann wahrscheinlich, daß sich weiter in Tameben die anapästische noch die andern Formen der Mitte gestellt hätten? Es scheint mir bezeichnend, daß in Tamedie ganze Menge dieser Formen vorliegt, Tbmit einer von ihnen verknüpft ist — ich meine, eine von ihnen zu ihrem Ausgangspunkt hat.

Zeit mit dem Mittelstück \_ oo, Schritt für Schritt in den Texten verfolgen.

Die Umwälzung, von der zu sprechen ist, setzt später ein als die, welche die achtsilbige Reihe betroffen hat. In den jüngsten Teilen des Rgveda sind Spuren von ihr kaum mit Sicherheit zu Es läßt sich gegenwärtig noch nicht übersehen. ob die jüngeren Samhitas solche Spuren zeigen; daß uns für den Atharvaveda eine Arbeit fehlt, wie Arnold sie so ausgezeichnet für den Rgveda getan hat, macht sich auch hier nur allzu fühlbar. Mit Entschiedenheit zeichnet sich, so viel bis jetzt erkennbar, der betreffende Vorgang zuerst in den Brahmanas und älteren Upanisaden ab. Es wäre nützlich, die Materialien aus diesen Texten - sie sind im Vergleich mit denen der vorangehenden und der folgenden Periode recht spärlich - vollständig zu sammeln. Doch reicht das gegenwärtig Zusammengebrachte wohl schon hin, wenigstens die Hauptzüge der Entwicklung erkennbar zu machen. Ich verweise auf meine Zählungen ZDMG. XXXVII, 61 und auf die Kühnaus. Ohne daß sich eine vollkommen scharfe Grenze ziehen ließe, können wir den eben bezeichneten Texten der "älteren Übergangszeit" dann eine weitere Textmasse anreihen, die wir einer "jüngeren Übergangszeit" zuschreiben. Sie reicht von Upanisaden der nicht ältesten Gruppe, wie der Katha Up., bis zu breiten Schichten des großen Epos. Hier ist zuvörderst von der älteren Periode zu sprechen.

Die entscheidenden Wandlungen vollziehen sich in der Mitte der Reihe. Die den Eingang betreffenden Vorgänge sind charakteristisch genug, stehen aber an Bedeutung hinter jenen unverkennbar zurück.

In den Mittelsilben 5—7 zunächst von Ta gewinnt die Gestalt | \_ o \_ erheblich an Terrain 1). Verhältnismäßig noch mehr | \_ o o; diese ursprünglich stark zurücktretende Form holt die vorangehende nahezu ein. Die von altersher weitaus häufigste Gestalt der Mitte von Ta, | o o \_ , behält den alten Vorsprung für jetzt noch ungefähr unverändert. Zweifelhaft bleibt die Stellung des ohnehin zurücktretenden | o o o.

Was To anlangt, so behält die Mitte - | oo etwa unveränderte

Geltung; oloo geht entschieden zurück; die Nebenformen von T<sup>b</sup> verschwinden.

Außerhalb von  $T^a$  und  $T^b$  beginnt sich ein Typus mit der Mitte  $\_ \circ \circ$  (ohne Cäsur) zu zeigen  $^1$ ).

Wenn auch das Zahlenmaterial, auf dem diese Feststellungen beruhen, recht beschränkt ist, dürfen wir ihnen doch um so eher vertrauen, als sie sich mit den bestimmt erkennbaren Vorgängen der dann folgenden Periode in überzeugender Konsequenz zusammenschließen.

Folgende Motive scheinen aus den beigebrachten Einzelheiten hervorzutreten.

Es zeigt sich eine sehr entschiedene Tendenz für die lange fünfte Silbe. Dem entsprechend wächst in Ta die Geltung von | \_\_\_ und |\_\_\_, während | \_\_ sich eben nur behauptet. In Tb verschiebt sich das Verhältnis von \_ o und o o zu Gunsten der ersteren Form. Die lange fünfte nun steht in unverkennbarer Beziehung zur kurzen sechsten. Diese ist ohnehin in stärkster Überzahl vorhanden; entgegenstehende Möglichkeiten verschwinden jetzt fast spurlos. An der siebenten Stelle, wo in Ta von altersher die Länge dominierte, überwiegt sie auch jetzt noch. Daß | oo\_ sich hält, | \_o\_ sogar zunimmt, zeigt, daß von Abneigung gegen lange siebente einstweilen noch nicht die Rede sein kann. Aber das besonders starke Zunehmen des in alter Zeit zurücktretenden | \_ oo gibt doch eine erste Hindeutung darauf, daß Vorliebe für kurze siebente, die ja in Tb ohnehin herrscht, im Begriff ist sich auch in Ta festzusetzen. So kündigt sich, für jetzt noch leise, eine Tendenz an, deren Ziel die Gestalt 200 der Mittelsilben ist. Es ist bezeichnend, daß jetzt auch cäsurlose Reihen eben mit diesen Mittelsilben aufzutreten anfangen. So arbeitet sich an der Stelle der Reihe, wo früher die anapästische Bewegung herrschte, ein neues Motiv heraus. Nach dem aufsteigenden Rhythmus des Eingangs setzt ein Abstieg ein. Die in der vierten Silbe erreichte Höhe wird in der fünsten noch festgehalten, um den Ausgangspunkt für die Senkung der sechsten abzugeben. Die siebente bleibt in Ta überwiegend lang wohl eben nur, weil sie das früher war. Ein positiver Antrieb zu neuem Anstieg ist hier nicht vorhanden. Vielmehr kündigt sich die Tendenz an, in der einmal eingeschlagenen absteigenden Richtung auch in der siebenten Silbe zu verharren und so, unter Aufgabe des schwerfälligen Cre-

<sup>1)</sup> Dahin rechne ich auch  $- \cup | \cup |$ ; das Wortende hinter der sechsten ist wohl zufällig.

ticus, eine daktylische Reihenmitte zu schaffen, die sich mit dem trochäischen Reihenausgang in ähnlicher Weise zusammenschließt, wie das bei den Griechen — die Parallele ist längst bemerkt worden — in den logaödischen Reihen geschah. Der harte Zusammenstoß der Längen an der siebenten und achten Stelle, den schon die Form T<sup>b</sup> vermieden hatte, wurde, wie man sieht, im Verlauf dieser Bewegung auch aus T<sup>a</sup> entfernt. Möglich, daß das Bedürfnis, für zwei aufeinander folgende Kürzen vieler häufiger Worte Raum zu schaffen, jetzt, wo die neu beliebte Länge der fünften dies erschwerte, mitgewirkt hat, die erwachende Vorliebe für die kurze siebente zu stärken. Daß im Daktylus der Silben 5—7 die Länge den Ictus trug, wird man nicht bezweifeln.

Die beschriebenen neuen Tendenzen bauten sich so zu sagen zunächst, wie das begreiflich ist, in das alte Gemäuer ein, dessen Grundriß durch die Cäsur in ihrer einen oder andern Stellung bestimmt wurde. Im Grunde war doch die Cäsur antiquiert. In ihrer Stellung nach der fünften, die Abwärtsbewegung von \_ | oo zerschneidend, stand sie mit dem neuen Motiv wenig im Einklang. Aber auch hinter der vierten, zwischen das Aufwärts der Jamben im Eingang und das unmittelbar dem antwortende Abwärts des Daktylus oder das Hinundherwogen des Creticus eine Cäsur zu setzen lag kein entschiedener Antrieb vor. So erscheinen jetzt in bald stark steigender Zahl die Fälle ihrer Vernachlässigung. Charakteristisch ist auch der Unterschied gegenüber der alten Zeit in der Behandlung ihres Verhältnisses zum Quantitätenschema. Einst beherrschte sie dies Schema; je nach ihrer Stellung schob sich der Anapäst hin und her. Jetzt arbeitete die Entwicklung auf unabhängige Festigkeit des Schemas hin; in dem Fall. dem diese Bewegung als dem Hauptfall zustrebte, mit der Mitte \_\_oo, mochte die Cäsur an der einen oder an der andern Stelle oder bald auch überhaupt nicht hineinschneiden, ohne daß die Quantitätsverhältnisse dadurch wesentlich alteriert wurden. So lange man immerhin doch noch an der Cäsur festhielt, lag es nah, daß unter ihren beiden Stellungen die vordere, welche die Bewegung von der langen fünften zur kurzen sechsten nicht retardierte, an Beliebtheit zunahm. Die in alter Zeit bevorzugte Mitte - | ∪ ∪, die den Daktylus bereits vollständig aufweist¹), zeigt doch nicht wachsende Häufigkeit, während es die der neuen Tendenz

<sup>1)</sup> Freilich scheint die Länge dieses Daktylus im alten — oo den Ictus nicht getragen zu haben (vgl. S. 500), der ihr später zusiel, wie sich das darin zu erkennen gibt, daß in alter Zeit oo gleichberechtigt daneben stand, später nicht. Vgl. oben S. 502 f.

entsprechenden Formen der Mitte mit Cäsur nach der vierten sind | \_ \_ und | \_ \_ u, die jetzt ansehnlich an Geltung gewinnen.

Über den Eingang der Reihe in dieser Periode wage ich einstweilen keine Behauptungen. Hier zu einem klaren Bilde zu gelangen wird auf das wesentlichste dadurch erschwert, daß für die Behandlung der Tristubh — nicht in gleichem Maße für die des Śloka — jetzt¹) eine starke Neigung zu Freiheiten aller Art, überzähligen Bildungen u. s. w. charakteristisch ist²). Wenn es in der Tat gelingen kann, in diesem chaotischen Gesichtsfeld das Bild der Reihenmitte in sicheren Umrissen zu erkennen, wird es angezeigt sein hinsichtlich des Eingangs, wenn nicht zu verzichten, so doch die Herstellung einer vollständigen Materialiensammlung abzuwarten. Gegenwärtig muß es genügen zu konstatieren, daß das alsbald darzulegende Gesetz, das im folgenden Zeitalter für die Quantität der dritten Silbe des Eingangs gegolten hat, jetzt allem Anschein nach noch nicht in Kraft stand³).

4. Die jüngere Übergangszeit. Es scheint zweckmäßig, Zwischenstufen vorläufig überspringend die Weiterentwicklung sogleich an einer Stelle aufzufassen, wo sie zu einem deutlich erkennbaren Ruhepunkt gelangt ist. Von da aus werden die Mittelglieder in ihrer charakteristischen Erscheinung leichter verständlich werden.

Ich wähle, um leichten Überblick zu ermöglichen 4), die Tristubhpartien der Bhagavadgītā, für die zu verzeichnen ist 5):

<sup>1)</sup> Und schon vorher in großen Teilen des Atharvaveda, dann auch in der nachstjüngeren Literatur.

<sup>2)</sup> Man möchte in dieser wie in andern Beziehungen auf die Tristubh dieses Zeitalters anwenden, was Caesius Bassus vom Saturnier sagt (Leo, Der Saturnische Vers 10): nostri autem antiqui ... usi sunt eo non observata lege nec uno genere custodito, ut inter se consentiant versus, sed praeterquam quod durissimos fecerunt, etiam alios breviores alios longiores inseruerunt.

<sup>3)</sup> Wir sehen dies Gesetz in einem Text wie der Katha Up. erst im Werden (s. unten S. 510). Doch ist nicht ausgeschlossen, daß die Zahlenverhaltnisse von Sat. Br. XIV, 7, 1. 2 schon ähnlich zu deuten sind. In Sat. Br. XII, 3, 1; 3, 2, 7. 8 ist davon nichts zu bemerken.

<sup>4)</sup> Die überaus verdienstlichen Zählungen Zubatýs (ZDMG. XLIII, 619 ff.), die das ganze Mahābhārata betreffen, können, da sie sich auf die Produkte der verschiedenen Entwicklungsstadien zugleich beziehen, das Bild eines einzelnen solchen Stadiums der Natur der Sache nach nicht in voller Anschaulichkeit hervortreten lassen.

<sup>5)</sup> Hier und in den folgenden Tabellen ist Jagatī der Tristubh gleich gerechnet und sind die wenigen Fälle, in denen Cäsur hinter der 4. od er 5. Silbe angenommen werden kann, nach Gutdünken entschieden.

| Mitte (Silben 5-7) | Dritte Silbe d | oe des Eingangs 1) |  |
|--------------------|----------------|--------------------|--|
| (0.2.7 0.2 %)      | kurz           | lang               |  |
|                    | 32             | 10                 |  |
| _ · · _            | 10             | 20                 |  |
| 00_                | 14             | 8                  |  |
| [v                 |                | 1                  |  |
| _ 00               | 49             | _                  |  |
| U U U              | 2              |                    |  |
|                    | 62             | <u> </u>           |  |
| (ohne Cäsur)       |                |                    |  |

Dazu vier überzählige Reihen<sup>2</sup>).

Wir finden hier von den Ta-Typen | \_\_oo zur größten Häufigkeit aufgestiegen; dies hat vor der Form | \_oo\_, beide haben vor der alten Hauptform | ooo den Vorsprung gewonnen. Von den Tb-Typen hat \_ | oo annähernd die Alleinherrschaft erreicht; o | oo ist nahezu verschwunden. Ta überwiegt Tb an Häufigkeit recht stark. Neben beidem aber haben sich häufig Reihen ohne Cäsur eingestellt, durchweg mit der Mitte \_\_oo.

Man sieht, wie diese Verhältnisse sich durchaus in den vorher beschriebenen Richtungen weiter entwickelt haben. Die Quantitäten der Mitte — oo herrschen entschieden vor, ohne doch alleinherrschend geworden zu sein. Der cäsurlose Typus ist zu starker Häufigkeit angestiegen; insofern zeigt sich die Bedeutung der Cäsur wesentlich abgeschwächt. Auch darin ist, wie eben schon berührt wurde, in gewisser Weise dieselbe Abschwächung erkennbar, daß jetzt die in den Quantitäten einander gleichen drei Typen | — oo, — | oo und das cäsurlose — oo der Häufigkeit nach an der Spitze stehen, wobei offenbar das Schema der Quantitäten entscheidend, die Cäsur annähernd gleichgiltig ist. In andern Beziehungen freilich zeigt sich deutlich, daß die Cäsur noch immer einen Rest von

<sup>1)</sup> Der Eingang, bis zur vierten Silbe gerechnet, hat durchweg lange zweite und vierte.

<sup>2)</sup> Zwei davon gehören wohl dem Wesen der Sache nach dem Typus | \_\_\_\_ mit kurzer dritter zu. Nur ist die Länge nach der Casur in zwei Kurzen aufgelöst. Die beiden andern haben | \_\_\_ mit fünfsilbigem Vorderglied (\_\_\_\_\_, \_\_\_\_) statt des viersilbigen: ein Typus, auf den unten (Nr. 5) zurückzukommen ist.

Lebenskraft bewahrt hat: die Mitten \_\_o\_ und oo\_ kommen nur mit vorangehender Cäsur vor; sie würden eben bei Cäsur nach der fünften die schon im Veda namentlich für den Fall dieser Cäsur energisch abgelehnte lange zweite hinter der Cäsur ergeben haben.

Wichtig ist sodann die sehr scharf ausgeprägte Behandlung des Eingangs. Alle Eingänge, die nicht lange zweite und vierte haben, sind jetzt verschwunden. Was aber die dritte anlangt, so scheiden sich die Gestalten der Mitte, die im Eingang die kurze dritte verlangen, nämlich \_ | oo, das cäsurlose \_ oo und wohl auch oloo1), und andrerseits die übrigen Mitteformen, die beide Quantitäten der dritten gestatten: | \_ oo, | \_ o\_, | oo\_ (dazu das ausnahmsweise | 0 \_ 0). Cäsur nach der vierten also läßt beliebige dritte zu; Cäsur nach der fünften und fehlende Cäsur fordert die Kürze<sup>2</sup>). Das zu Grunde liegende Motiv aufzudecken oder unter den denkbaren Motiven das richtige herauszufinden ist wohl nicht leicht. Auf der einen Seite ist vielleicht Fortleben und Steigerung jener Tendenz anzunehmen, die schon im Rgveda im längeren Reiheneingang, anders als im kürzeren, der kurzen dritten einen gewissen Vorzug einräumte: dem Tonfall der zweiten Reihenhälfte sollte schon die erste entsprechen. Auf der andern Seite mochte ein fünfsilbiger Komplex entschiedener als ein viersilbiger der ungegliederten Aufeinanderfolge von Längen zu widerstreben scheinen, dringender die Artikulation durch Kürze der Senkung in seiner Mitte verlangen. Wo es dann wohl verständlich ist, daß die neu entstehende cäsurlose Form an dieser bestimmteren Ausgestaltung des b-Typus teilnahm. Spielte vielleicht auch die Empfindung mit, daß vor der absteigenden Bewegung der Mitte - oder des cäsurlosen Loo der jambische Aufstieg deutlich hervorgehoben werden mußte? Dagegen spricht, daß das betreffende Gesetz für die Mitte Loo nicht gilt, vor welcher Mitte freilich wiederum andrerseits die kurze dritte, wenn sie auch nicht geboten ist, doch bemerkenswert überwiegt 3).

<sup>1)</sup> Wie sich bei dieser seltenen, in der Bhagavadgītā nur 2 mal vertretenen Mitte die Verhaltnisse im ganzen Mahābhārata stellen, zeigt Zubatý a. a. O. 634 f. (unter Nr. 56, 57, 59, 61): lange dritte erscheint in der Tat einigemal, aber doch nur ganz ausnahmsweise.

<sup>2)</sup> Wenn der Gang der vorliegenden Auseinandersetzuugen es mit sich bringt, daß diese Regel hier ausgesprochen wird, so beanspruche ich damit keineswegs — wie dem Kundigen nicht erst gesagt zu werden braucht — sie entdeckt zu haben. Vgl. u. a. Kühnau 193; Zubatý a. a. O. 627. 630.

<sup>3)</sup> So in der Bhagavadgītā (oben S. 506) und offenbar üherhaupt im Epos (Zubatý a. a. O. 627, 630); schon vorher in der Švetāsvatara Up. (nicht so in der

So ist hier nicht ohne Feinheit eine Vielheit gleichwertiger und doch gegen einander nuancierter Formen zusammengeordnet: obenan der Haupttypus mit der daktylischen Mitte, der aus dem doch nicht vollständigen Zusammenfließen mehrerer, bei scharfer Betrachtung noch unterscheidbarer Gestalten sich gebildet hat; dann mannigfaltige Nebentypen verschiedenen Charakters. In dieser Form steht die elfsilbige Reihe innerhalb weiter literarischer Massen vollständig oder annähernd fest 3); die im Fluß begriffene Entwicklung hat da einen wenigstens vorläufigen Haltepunkt erreicht. Gehen wir nun von dort aus wieder einen Schritt rückwärts, so finden wir einen Zustand, wo das, was wir eben in fertiger Gesetzmäßigkeit antrafen, erst im Begriff ist, sich zu dieser herauszubilden: für jetzt ist es nur eine mehr oder minder entschiedene Vorliebe, die sich auf den betreffenden Typus richtet. Vorstadium scheint mir die Tristubh (Jagati) der Katha- und Śv etāśvatara Upaniṣad sowie der in einigen Dharmasūtras begegnenden Zitate auzugehören. Ich lege folgende Zählungen vor 1):

Katha Up.; s. unten S. 509); in auffallendem Maße dann in den S. 509 behandelten Dharmasütras. Daß da eine gewisse Gemeinsamkeit der Mitten | —00 und — | 00 bz. —00 im Spiel ist, ist wohl wahrscheinlich. Zu dem hier Gesagten würde die unten S. 510 A. 1 ausgesprochene Vermutung, daß der Fall der Mitte 0 00 ursprünglich abweichend behandelt wurde, gut passen.

<sup>1)</sup> Im Gegensatz zur Mitte | \_ oo, s. die vorige Anmerkung.

<sup>2)</sup> Bei meinen eignen Zahlungen habe ich leider im Glauben an die Indifferenz der ersten Silbe diese Verhaltnisse zu beachten unterlassen.

<sup>3)</sup> Man vergleiche beispielsweise die Angaben Zubatýs uber den Bestand des großen Epos, a. a. O. 648 f. (§ 49).

<sup>4)</sup> Altere vedische Verse, die in den betreffenden Texten angeführt oder

Katha und Śvetāśvatara Upaniṣad¹).

| Mitte<br>(Silben 5—7)                        | Regelmäßige<br>Dritte kurz | r Eingang 2) Dritte lang | Unregel-<br>mäßiger<br>Eingang ³) |
|----------------------------------------------|----------------------------|--------------------------|-----------------------------------|
| 1_00                                         | 13. 32                     | 9. 9                     | 7. 3                              |
| <u> </u>                                     | 23. 16                     | 18. <b>2</b> 8           | 7. 4                              |
| \                                            | 6. 3                       | 21. 16                   | 10. 74)                           |
| UUU                                          | 2. 1                       | 1. 1.                    | 1. —                              |
| T <sup>a</sup> mit unregel-<br>mäßiger Mitte | 5.                         | 2                        |                                   |
| _[••                                         | <b>27</b> . <b>7</b> 0     | 6. 7                     |                                   |
| U UU                                         | 6. 10                      | 9. 5                     | 2. 3                              |
| Tb, unreg. Mitte                             | 1.                         | 3                        |                                   |
| _∪∪ohne Cäsur                                | 6. 32                      | 2. 2                     | 1. 1                              |
| Unreg. Mitte<br>ohne Cäsur                   | 1.                         | 4                        |                                   |

Bandhāyana Dharm. und Vāsiṣṭha Dharm. 6).

| Mitte<br>(Silben 57) | Regelmäßiger Eingang  Dritte kurz Dritte lang |           | Unregel-<br>mäßiger<br>Eingang |
|----------------------|-----------------------------------------------|-----------|--------------------------------|
|                      | 4. 14                                         | <b></b> 1 | 1. 1                           |
|                      | 3. 6                                          | 5. 5      | — <b>—</b>                     |
| 00_                  | 2. 3                                          | 6. 3      | 1. 1                           |
| 000                  | 1. 1                                          | 1. —      | 2. —                           |
| _ 00                 | 10. 29                                        | 1. 3      | 1. 1                           |
| U UU                 | 1. —                                          |           |                                |
| ohne Cäsur           | 5. 20                                         | 1. —      |                                |
| ohne Cäsur           | <b>—</b> . 1                                  |           |                                |

wiederholt werden, sind natürlich unberücksichtigt gelassen. Ebenso die großen Mengen überzähliger oder sonst ganz unregelmäßiger Reihen; auf einige unter diesen hervortretende Typen komme ich unten (Nr. 5) zurück. Die seltenen Unregelmäßigkeiten des Ausgangs habe ich nicht berücksichtigt.

<sup>1)</sup> Von den jedesmal gegebenen zwei Zahlen betrifft die erste die KU., die zweite die Sv. U.

<sup>2)</sup> D. h., bis zur vierten Silbe gerechnet, -

In diesen Zahlen tritt der Zusammenhang mit dem Stadium der Bhagavadgītā, zugleich aber auch der altertümlichere Charakter der hier untersuchten Versifikation deutlich hervor. Die Stellung der Cäsur nach der vierten (vgl. oben S. 506) überwiegt durchweg, wenn auch in verschiedenem Maße. Cäsurlose Reihen sind, außer im Vasistham, noch nicht so häufig geworden wie in der Bhagavadgītā; allerdings mag dabei mitspielen, daß sich in dieser zahlreiche lange Komposita finden. Die daktylische Mitte hat, wieder außer im Vasistham, noch nicht das Übergewicht erreicht wie in der Bhagavadgītā. Das Mittelstück looo ist noch nicht, wie in dieser, verschwunden; die Mitte oloo ist wenigstens in den Upanisaden noch ziemlich häufig. Besonders deutlich tritt die Verschiedenheit des Entwicklungsstadiums im Reiheneingang hervor. Die von verschiedenen Formen des Eingangs sind noch entfernt nicht verschwunden. Die Abhängigkeit der Zulassung der langen dritten von der Stellung der Cäsur ist schon zur Regel geworden 1), aber namentlich in den Upanisaden zeigen verhältnismäßig zahlreiche Ausnahmen, daß diese Regel sich doch noch keineswegs vollständig durchgesetzt hat. Das Übergewicht der langen dritten im Fall der Mitte | \_\_\_\_ ist (außer in Svet. Up.?) noch nicht bemerkbar. Von den beiden Upanisaden scheint sich auch im Metrum, wie das zu den sonstigen Erwägungen stimmt, die Katha Up. als die ältere zu erweisen.

5. Überzählige Reihen. In der Übergangszeit sind, wie schon berührt wurde, überzählige Reihen sehr häufig, weitaus häufiger als unterzählige. Das Gefäß des Verses kann die Fülle dessen, was man zu sagen hat, oft nicht fassen. Und offenbar war dem Formgefühl eine Reihe, die alles Nötige enthielt — nur noch darüber hinaus eine Zugabe —, erträglicher als eine solche, die irgendwo verstümmelt schien. Selbst die sorgfältige Versifikation der Bhagavadgītā ließ die Reihen zu

na caitad vidmah kataran no gariyah yad vā jayema yadi vā no jayeyuh;

<sup>4)</sup> Darunter eine oft wiederholte stehende Wendung.

<sup>5)</sup> Jedesmal betrifft die erste Zahl Baudhāyana, die zweite das Vāsistham.

<sup>1)</sup> Die Zahlen für die Upanisaden legen aber den Gedanken nahe, daß damals in Tb die Bevorzugung der kurzen dritten nur für die Mitte — | 00, noch nicht für 0 | 00 galt. Vgl. oben S. 507 Anm. 3.

man darf annehmen, daß derartiges als durchaus vollgiltig betrachtet worden ist.

Nähere Prüfung der überzähligen Reihen des großen Epos, deren Bau man dank der Sorgfalt Zubatýs (a. a. O. 637 ff.; vgl. auch Hopkins, The Great Epic 286 ff.) leicht überblicken kann, stellt einige Tatsachen heraus, auf die hinzuweisen nützlich scheint.

Seit vedischer Zeit 1), wie bekannt, beruht die typische Hauptform der Überzähligkeit in der Tristubhmetrik darauf, daß statt des kürzeren Vordergliedes und längeren Hintergliedes, oder des längeren Vordergliedes und kürzeren Hintergliedes, das längere Vorderglied und das längere Hinterglied zusammengefügt sind. Hier zeigt nun das Epos entschiedenste Vorliebe für folgende drei Kombinationen:

Das Motiv, auf dem die erste Form beruht, ist leicht verständlich. Der Poet hob an mit dem Eingang der in diesem Zeitalter häufigsten Reihenformen (Zubatý 627): \_\_\_\_\_. Nach der Cäsur fuhr er dann, eben dieser Form entsprechend, fort mit \_\_\_\_. Aber dabei geriet er aus dem normalen Geleise \_\_\_\_\_ in das zuerst diesem gleich verlaufende, ebenfalls recht häufige andre (Zub. 630) \_\_\_\_\_\_ So begreift sich der Hergang besser als durch die Annahme, daß dem Dichter schon anfangs als Ziel die zweite Hälfte \_\_\_\_\_ vorschwebte und ihm dann die zugehörige erste Hälfte um eine Silbe zu lang geriet. Denn da zu jener zweiten Hälfte häufiger das Vorderglied \_\_\_\_\_ als \_\_\_ gehört (Zub. 630), versteht man auf diese Weise nicht, warum der in Rede stehenden überzähligen Form kurze dritte zukommt 3).

Anders muß der psychologische Vorgang bei der dritten oben verzeichneten Kombination gedacht werden. Hier ist in der Tat von der schon anfangs vorschwebenden Vorstellung des zweiten Teils auszugehen. Denn ein erster Teil \_\_\_\_\_ kommt normalerweise überhaupt nicht vor<sup>4</sup>). Unzweifelhaft veranlaßte die

<sup>1)</sup> Vgl. meine Prolegomena 66 ff.

<sup>2)</sup> Dies die Vaiśvadevī der klassischen Metrik.

<sup>3)</sup> Die im übrigen gleiche Form mit langer dritter ist wesentlich seltener (Zub. 638).

<sup>4)</sup> Er findet sich, außer in der eben in Frage stehenden Kombination, noch in Zubatýs Nummern 60. 82. 112. Die beiden letzten sind selbst überzählig und kommen als Ausgangspunkt für jene viel häufigere überzählige Form nicht in Betracht. Ebenso wenig aber Nr. 60. Wie hätte diese an sich nicht besonders

Absicht einen zweiten Teil \_\_\_\_ zu bilden, dazu, den ersten Teil aus lauter Längen herzustellen (vgl. was oben S. 508 über die hierauf gerichtete Vorliebe bemerkt ist); nur geriet diese Längenreihe eben in Anlehnung an andre fünfsilbige Reihen um eine Silbe zu lang.

Bemerkenswert ist, daß die beliebteren Typen dieser überzähligen Reihen immer nur das Mittelstück — oom oder — om haben, aber nicht — oom bescheiden. Es scheint, daß die überzählige Form mit dem Daktylus deshalb der Phantasie ferner lag, weil die Hauptform dieses Zeitalters den Daktylus hatte und die besondere Geläufigkeit dieses Geleises Entgleisungen erschweren mochte.

Blicken wir von diesen Verhältnissen des großen Epos auf die Katha und Śvetāśvatara Upaniṣad hinüber, in denen wir vorher den epischen Zustand sich vorbereiten sahen, so finden wir auch hier Ähnliches, namentlich in der Śv. U., in der sich eine ziemlich ausgeprägte Sachlage herausgebildet hat, während in der KU. noch bunte, offenbar den Stempel höheren Altertums tragende Verwirrtheit herrscht.

Als zweite Reihenhälfte ist in der KU. am häufigsten oo\_\_\_o\_\_z; wenn die vorangehende erste Hälfte am häufigsten die Gestalt \_\_o\_\_ hat (4 mal), so entspricht das dem ersten der oben angegebenen drei Haupttypen des Epos²). Es folgt die hier noch nicht so wie später zurückgedrängte zweite Hälfte \_\_o\_\_ (4 mal, darunter 2 mal mit dem Eingang \_\_o\_\_ 3)). Weiter die zweite Hälfte \_\_o\_\_ ; wenn die 2 mal den Eingang \_\_\_\_ hat 4), so könnte sich hier der obige 3. Typus (S. 511) vorbereiten. Endlich zweite Hälfte \_\_o\_\_ mit dem Eingang \_\_\_\_\_

häufige normalzählige, aber in ihren Quantitäten der Norm nicht entsprechende Form eine überzählige viel häufigere, in den Quantitäten des Hintergliedes vollkommen anders gebildete hervorgerufen?

<sup>1)</sup> Verhältnismäßig seltene solche Formen gibt Zubatý S. 639 unter Nr. 107—115. Vgl. auch Hopkins 288.

<sup>3)</sup> Eingang in den beiden andern Fällen: \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_

<sup>4)</sup> Außerdem der Eingang - - - (1 mal).

(1 mal). Man sieht, daß im Ganzen für den Eingang \_\_\_\_ besondere Vorliebe herrscht; das paßt in den sonstigen Entwicklungsgang gut hinein. In der ŚvU. findet sich: zweiter Teil \_\_\_\_\_\_; davor Eingang meist \_\_\_\_\_ (10 mal!): der erste epische Typus von S. 511¹). — Zweiter Teil \_\_\_\_\_\_; davor Eingang meist \_\_\_\_\_ (5 mal) bz. \_\_\_\_\_ (2 mal), sowie \_\_\_\_\_ (3 mal): der dritte und zweite obige epische Typus²). — Seltener ist, wie im Epos, der zweite Teil \_\_\_\_\_ (4 mal); davor Eingang \_\_\_\_\_ (2 mal)³). — Je einmal finden sich die zweiten Teile \_\_\_\_\_ (davor: \_\_\_\_\_).

Hält man das alles zusammen mit den rgvedischen Materialien, die ich vor langer Zeit vorgelegt habe 4), so ergibt sich ein Bild davon — natürlich wird dies der Vervollständigung durch Feststellungen über die jüngeren Samhitās, die Brāhmaṇas und ältesten Upaniṣaden bedürfen —, wie die allgemeine Geschichte der Triṣṭubh sich auf dem speziellen Gebiet dieser überzähligen Triṣṭubhreihen widerspiegelt.

6. Die Tristubh des alten Buddhismus. An die fest ausgeprägte Tristubh der epischen Schichten, als deren Repräsentantin wir etwa die Bhagavadgītā betrachten können, schließt sich in andern Partien des großen Gedichts und im Rāmāyaṇa die gegen die Cäsur gleichgiltig gewordene, allein das eine Schema Loudoud beständig wiederholende: womit die Geschichte dieses Versmaßes im wesentlichen ihr Ziel erreicht hat.

Es bedarf kaum der Bemerkung, daß die Hervorhebung dieser beiden Typen der epischen Tristubh eben nur ganz im Großen die Entwicklung der betreffenden Verhältnisse charakterisieren soll. Auf Einzelheiten, individuelle Eigentümlichkeiten bestimmter Abschnitte u. dgl. mehr (wie z. B. die sehr hervortretenden metrischen Besonderheiten der Erzählung von Vāmadevas Rossen M. Bh. III, 192, mit dem Vorherrschen der Mitte [ u. uud der großen Häufigkeit überzähliger Reihen) lag es nicht in meiner Absicht einzugehen.

Nun aber ist zu fragen, wie sich in die betrachtete Entwicklung die Verstechnik des alten buddhistischen Kanon einordnet <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Sonstige Eingänge: 0\_0, 0\_\_\_\_ (je 1 mal). Die Abneigung gegen die lange dritte im Typus 2\_\_\_\_ | 00\_0 kommt auch in dieser überzähligen Varietät zur Erscheinung.

<sup>2)</sup> Sonstige Eingänge: \_\_\_\_, \_\_\_\_ (je 1 mal).

<sup>3)</sup> Sonstige Eingänge: O\_\_\_\_, \_\_\_\_.

<sup>4)</sup> Prolegomena a. a. O.

<sup>5)</sup> Ich habe mich mit dieser Frage schon in der Gurupujäkaumudi 10 f. beschäftigt. Das dort Gesagte aber bedarf auf Grund fortgeschrittener Kenntnis der außerbuddhistischen Tristubh mancher Ergänzungen.

Neben den Zählungen Fausbölls über das Dhammapada 1), die leider die Cäsur nicht berücksichtigen 2), lege ich die folgenden über den Atthakavagga (Sutta Nipāta) und über das erste Kapitel (Devatāsamyutta) des Samyutta Nikāya zu Grunde. Der für diese Textschicht geltenden Normalgestalt der ersten vier Silben der Reihe (———) ist die in einer Anzahl von Fällen auftretende fünfsilbige Form mit dem bekannten Vorschlag einer Kürze (————) gleichgerechnet worden. Die verschwindend seltenen Unregelmäßigkeiten des Reihenausgangs sind nicht berücksichtigt; ebensowenig das gleichfalls recht seltene Auftreten einzelner Jagatīreihen inmitten der Triṣṭubh 3).

| Mitte<br>(Silben 5—7) | Regelmäßiger<br>Eingang | Unregelmaßiger<br>Eingang             |
|-----------------------|-------------------------|---------------------------------------|
|                       | 112. 26                 | 24). 65)                              |
| v_                    | 12. 3                   | — 1 <sup>6</sup> )                    |
| 00_                   | 5. 6                    | — 1 <sup>7</sup> )                    |
| 000                   | 2. —                    |                                       |
|                       | 7. —                    | 1 <sup>8</sup> ). —                   |
| _ 00                  | 167. 33                 | 7 9). 2 10)                           |
| UUU                   | <b>25.</b> 9            | 3 11). 1 12)                          |
|                       | 5. 3                    |                                       |
|                       | 3. —                    |                                       |
| Ohne Cäsur :          |                         | <br>                                  |
|                       | 100. 36                 | 11 <sup>13</sup> ). 1 <sup>14</sup> ) |
|                       | 3. 1                    |                                       |
|                       | 1. —                    |                                       |
|                       | 4. —                    |                                       |
|                       |                         |                                       |

<sup>1)</sup> Vgl. auch die Bemerkungen von Moore JAOS. XXVIII, 326 ff. über das Itivuttaka.

<sup>2)</sup> Zur Erganzung verweise ich auf meine Angaben ZDMG. XXXVII, 61.

<sup>3)</sup> Die erste Zahl der Tabelle betrifft jedesmal den Atthakavagga, die zweite das Devatäsamyutta. — Einzelne Fälle, deren Beurteilung zweifelhaft ist, können das Gesamtergebnis der Statistik nicht beeinflussen. Natürlich steht nicht immer fest, welches die genaue dem Verskunstler vorschwebende Wortform war; so kann man vielfach zwischen -am und langem -am schwanken.

<sup>4)</sup> Eingänge 00\_\_\_, \_\_\_00.

Dazu kommen über- und unterzählige Zeilen (Atth.: 12, Devat.: 10). Mit einer gewissen Regelmäßigkeit tritt unter ihnen die Verbindung eines fünfsilbigen ersten Reihenteils (fast immer ————, einmal ————) mit einem siebensilbigen zweiten (fast immer —————, einmal —————) hervor (zusammen 6 mal).

Diese Zahlen ergeben ein sehr starkes Übergewicht der Gestalt \_oo in den Mittelsilben 5-7, gleichviel ob Wortende hinter der vierten oder fünften<sup>1</sup>) oder an keiner der beiden Stellen steht<sup>2</sup>). Ferner überhaupt weitgehende Gleichgiltigkeit gegen die Cäsur. Endlich sehr starkes Vorherrschen des normalen Reihen. eingangs. So nähert sich hier die Tristubhreihe, wie auch aus Fausbölls Feststellungen über das Dhammapada hervorgeht, in hohem Grade dem Schema = \_\_\_\_\_\_. Aber was von den Formen mit andrer Mitte als \_ oo übrig ist, weist immerhin deutlichste Spuren des alten von der Cäsur beherrschten Zustandes auf. Wie es diesem entspricht, gehört zur Mitte \_o\_ und oo\_ überwiegend oder durchweg Cäsur nach der vierten, zur Mitte überwiegend die nach der fünften. Eine klare Spur des Alten liegt auch darin, daß in den überzähligen Reihen von 5+7 Silben der zweite Teil, wie in der alten Zeit, weit überwiegend die Gestalt von van hat und nur ausnahmsweise die in diesen Texten selbst herrschende Gestalt dieses Teils \_ oo \_ o \_ v. Auch in der Bildung des Eingangs erkennt man besonders im Devatāsamyutta hinter der Hülle der modernen allein mit der kurzen dritten arbeitenden Technik deutlich die Spur des älteren Zustandes.

·\_\_\_, \_\_\_\_.

<sup>5)</sup> Eingange oo \_ oo (mit Kurze als Vorschlag), \_ \_ oo (2 mal), \_ oo ,

<sup>6)</sup> Eingang ----

<sup>7)</sup> Ebenso.

<sup>8)</sup> Eingang \_\_\_\_\_\_.

<sup>9)</sup> Eingange  $- \circ - = (2 \text{ mal}), - \circ \circ = (3 \text{ mal}), - = = (2 \text{ mal}).$ 

<sup>10)</sup> Eingange \_\_\_\_, \_\_\_\_.

<sup>11)</sup> Eingange \_\_\_\_ (2 mal), \_\_\_\_\_.

<sup>12)</sup> Eingang \_\_\_\_\_.

<sup>13)</sup> Eingange \_\_\_\_ (2 mal), \_\_\_\_ (7 mal; mehrfach annähernd gleicher Wortlaut), \_\_\_\_ (0, 00 \_\_ \_ (mit Kürze als Vorschlag).

<sup>14)</sup> Eingang - oo-.

<sup>1)</sup> Letzteres bemerkenswert häufiger als ersteres, im Unterschied von den früher betrachteten Materialien. Ist das dahin zu deuten, daß jetzt, wo die Cäsur sehr schwach oder verwischt war, der Grund zur Bevorzugung ihrer Stellung nach der vierten fortsiel?

<sup>2)</sup> Die Casur tritt im Ganzen doch wohl noch häufiger auf, als der bloße Zufall ergeben mußte: so im Dhammapada (ZDMG. XXXVII, 61).

Wenn von den wenigen hier sich findenden Eingängen mit langer dritter vier vor den Mitten | \_\_\_\_, | \_\_\_, | \_\_\_ stehen und auf die so viel häufigeren Mitten mit Cäsur nach der fünften oder ohne Cäsur nur ein solcher Fall kommt, wird hier doch eine Nachwirkung des oben besprochenen Gesetzes vorliegen, das lange dritte im Ganzen nur in T<sup>\*</sup> gestattete. Man bemerke insonderheit, daß auf nur 7 Fälle mit | \_\_\_ und nur vier mit | \_\_\_ schon je ein Fall der langen dritten kommt (beide in I, 4, 3: anägantvä puriso maccudheyyä, na te kāmā yāni citrāni loke. Ähnlich im Dhammapada. Dort finden sich zwei Fälle mit langer dritter 1): 142 santo danto niyato brahmacārī, 354 sabbadānam dhammadānam jināti²). Daß beide nicht nur Cäsur nach der vierten, sondern auch die seltenen Mitten | \_\_\_ und | \_\_\_ haben, ist wohl kein Zufall 3).

Bei alledem kann man sich nicht verbergen, daß die Vergleichung der buddhistischen Tristubh etwa mit der der Bhagavadgītā ein wesentlich andres Resultat ergibt, als man erwartet hätte. In der so entschiedenen Vorherrschaft der Mitte \_\_\_\_ und des Eingangs von zeigen die buddhistischen Texte eine Annäherung an den klassischen Zustand, die in der Tat überrascht. Was in ihnen als Überrest spärlich fortexistiert, ist in der Bhagavadgītā in vollem Leben vorhanden. Man wird dies vorurteilslos würdigen und doch, wie wohl kaum ausdrücklich gesagt zu werden braucht, nicht daran denken, den Suttanipata oder das Dhammapada darum für jünger als die Bhagavadgitä zu erklären. Auf andern Gebieten liegende Momente würden das unmöglich machen, mit denen auf Seiten der Metrik die Vergleichung der Slokatechnik im Einklang steht. Wir werden ohne die Annahme eines langsameren und eines schnelleren Entwicklungstempos in den verschiedenen literarischen, vermutlich auch in den geographischen Bereichen nicht durchkommen. Der Buddhismus und vielleicht überhaupt der Osten4) war in der Uniformierung der Tristubh

<sup>1)</sup> Von dem ganz unregelmäßigen V. 330 sehe ich ab.

<sup>2)</sup> Allerdings Eingang hier nicht \_\_\_\_, sondern \_\_\_\_.

<sup>3)</sup> Im nachsten Abschnitt wird von den Vipuläformen des Śloka die Rede sein, die ja durch die Entwicklung der Tristubh entscheidend beeinflußt sind. Es wird sich zeigen, daß auch in ihnen die buddhistische Metrik eine Spur des Gesetzes bewahrt hat, welches die Quantität der dritten Tristubhsilbe von der Stellung der Cäsur abhängig macht.

vorausgeeilt, während die brahmanischen westlichen Verskünstler oder doch große Gruppen von ihnen noch an Älterem festhielten, das erst später zu dem im Osten erreichten Zustand oder vielmehr über ihn hinaus entwickelt worden ist.

7. Der Einfluß der Tristubh auf den Śloka: die Vipulās. Die Geschichte der Ślokaformen mit anderm zweitem Fuß¹) als dem normalen der alten Zeit oud oder dem normalen der jüngeren Zeit oud habe ich Nachr. 1909, 233 ff., zum Teil nach dem Vorgang Jacobis, darzustellen versucht. Die leitende Tatsache ist, daß die Ślokazeilen mit Boood ("I. Vipulā"), Buood ("II. Vipulā"), Buood ("II. Vipulā"), Buood ("II. Vipulā"), Buood ("II. Vipulā"), dazu in älterer Zeit auch mit Boodd, sich an die Tristubhzeilen, zu deren Silben 5—8 sie in ihren Quantitäten stimmen²), in der Cäsur und den Quantitäten des Eingangsfußes anlehnen³). Auf Grund der im Obigen dargestellten Geschichte der Tristubh glaube ich die bisher gewonnenen Erkenntnisse nach einigen Seiten erweitern oder präzisieren zu können.

Ein besonders unbequemes Problem war es gewesen, weshalb in gewissen Vipulās (I. IV; dazu im Fall von B oole) A (abgesehen von der allgemein geltenden Ausschließung von wool) nur der Beschränkung unterworfen ist, daß es auf eine Länge ausgehen muß, während in den andern Fällen (Vip. II. III) für A die Gestalt wool verlangt wird.

XXXVIII, 607 f. Vgl. zur Tristubh der Jainas auch Schubring, Acarangasutra p. 54.

<sup>1)</sup> Als "Füße" des Śloka benenne ich die vier viersilbigen Teile. Ich bezeichne sie als A, B, C, D.

<sup>2)</sup> Nur bei der III. Vipulā findet solche Übereinstimmung nicht statt. Diese ist, wie ich a. a. O. gezeigt habe, Neubildung nach der zweiten.

<sup>3)</sup> Anschaulich und lehrreich hat Hopkins, The Great Epic 216, an epischen Beispielen gezeigt, wie sich der Zusammenhang zwischen solchen achtsilbigen Reihen und dem entsprechenden Teil von elfsilbigen gelegentlich in direkter Identität des Wortlauts ausprägt. Zeigt sich die Wirkung des elfsilbigen Vorbildes auf die achtsilbige Reihe auch darin, daß die Schlußsilbe mehrerer Vipuläformen, weil einer Länge des elfsilbigen Schemas entsprechend, meist lang ist? Vgl. die Angaben von Hopkins 221 f., auch Jacobi Ind. Studien XVII, 450. Ich habe die Frage nicht hinreichend untersucht und zweifle einstweilen. Bei der ersten und zweiten Vipulä könnte sich das Überwiegen der Länge wegen der drei bz. zwei vorangehenden Kürzen von selbst ergeben haben. Für die dritte Vip., wo Längen vorangehen, gilt jenes Überwiegen der Länge nicht. Für die seltene vierte soll es nach Hopkins gelten, aber in seinen Beispielen S 453 f. erscheint die Kürze oft genug. Simons Tabellen für Pälitexte (ZDMG. XLIV, 84ff.) können allerdings an absichtliche Bevorzugung schließender Länge in dieser Vipulä denken lassen.

Jetzt verstehen wir die betreffende Regelung sofort zunächst für die II. Vipulā \( \frac{1}{2} \)— \( \frac{

Daran schließt sich als Nachahmung die dritte Vipulā ———————, die keiner Tristubhform nah steht und denn auch, wie ich früher gezeigt habe, in ihrer Vorgeschichte nicht in dieselbe Vergangenheit wie die übrigen Vipulās hinaufreicht. Sie ist eben nur indirekt, durch die zweite hindurch, von der Tristubh beeinflußt.

Weiter die vierte Vipulā mit B \_ \_ \_ \_ ; sie stellt sich zur Triṣṭubhreihe \_ \_ \_ \_ | \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ ; Cäsur nach der fünften ergäbe keine gebräuchliche Triṣṭubhform. So ist es in der Ordnung, daß die Vipulā Cäsur nach der vierten und mithin, dem oben entwickelten Gesetz entsprechend, indifferente dritte (Eingang \_ \_ \_ \_ \_ ) hat. Wenn nun daneben auch der Eingang \_ \_ \_ \_ gestattet wird (die einzige noch in Betracht kommende Möglichkeit mit langer vierter, da \_ \_ \_ prinzipiell ausgeschlossen ist), so entspricht auch dieser Eingang einer im Triṣṭubhvorbild gegebenen Möglichkeit. Da herrscht ja durch lange Zeit im Eingang von T² wesentlich größere Freiheit als in dem von Tb. Daß die hier im Śloka aufrecht erhalten wurde, mag durch den Zustand in der Pathyāform dieses Metrums befördert sein.

Sehr durchsichtig ist ferner die später aufgegebene Reihenform mit Boole , vor der gleichfalls nicht August , sondern nur Ausgang des A auf Länge gefordert wird. Auch hier wie bei der vierten Vipulā war Anschluß allein an eine Taform möglich, die mit der Mitte ou, welche in Bezug auf den Eingang mit der für die vierte Vipulā entscheidenden Taform, mit Mitte ou, gleich steht. So erklärt sich, daß auch für diese Ślokazeile Cäsur nach der vierten und betreffs der Quantitäten des Eingangs das eben über die IV. Vipulā Bemerkte gilt.

<sup>1)</sup> Genau genommen muß hinzugefügt werden: und sofern wir von der cäsurlosen Tristubhreihe absehen.

Für die erste Vipulā endlich, mit Booos, bot sich Anknüpfung an zwei der minder häufigen T.formen, The mit Mitte out und The mit Mitte out. Dem entspricht es, daß die Vipulā Cäsur beliebig nach der vierten oder der fünften zuläßt. Die engere Quantitätsbeschränkung im Eingang gilt für das erste der beiden T-Vorbilder nicht; vielleicht ursprünglich auch nicht für das zweite (oben S. 510 A. 1). So ist es begreiflich, daß diese Vipulāform betreffs des Eingangs mit den freieren zuletzt besprochenen auf einer Linie steht.).

Wir kehren noch einmal zur zweiten Vipulā zurück. Wir sahen, daß B = 00 = Anschluß an eine allergeläufigste und an eine immer noch recht geläufige Tristubhform (mit Mitte = |00 bz. |-00) ermöglicht. Beide, die Cäsur verschieden stellend, haben entsprechend verschiedene Gesetze für den Eingang. Da nun die Vipulā die beiden Cäsurstellungen zuläßt (häufiger nach der fünften, seltener nach der vierten), ergibt sich die Frage: verbindet sich damit, dem T-Vorbild entsprechend, verschiedene Regelung der Quantitäten des Eingangs?

Diese Fragestellung führt uns zu einer Beobachtung Jacobis<sup>2</sup>) und hilft uns diese in den ihr zukommenden Zusammenhang einordnen. Jacobi hat für beide Epen festgestellt, daß überall, wo die II. Vipulä "nicht mit dem gesetzmäßigen Fuße ———— anhebt, sondern mit einem andern viersilbigen, auf eine lange Silbe endenden Versfuße", Cäsur nach der vierten steht. Also — wie auch durch die Beispielsammlung bei Hopkins, Gr. Epic 449 f. bestätigt wird — Cäsur nach der vierten läßt den "gesetzmäßigen" wie den freieren Eingang zu; Cäsur nach der fünften verlangt den ersteren; z. B. einerseits yato yato niścarati oder bhavān dharmo

<sup>2)</sup> Gurupūjākaumudī 50 f (s. auch Das Rāmāyana 25 Anm.), vgl. meine Ausführungen Nachr. 1909, 243 f.

dharma iti; andrerseits surām surāpāh pibata. Diese Regelung stimmt so genau zu den oben (S. 507) beschriebenen Verhältnissen der Triṣṭubhreihen mit den Mitten | \_ \_ \_ \_ und \_ \_ | \_ \_ \_ , daß — zumal in dieser Umgebung, wo wir beständig den Einklang der Vipulābildungen und der Triṣṭubh beobachten — der Zusammenhang sich wohl mit Evidenz aufdrängt.

Da die dritte Vipulā der zweiten nachgebildet ist, entsteht die Frage, ob bei ihr das eben beschriebene Verhältnis wiederkehrt. Meine Sammlungen ZDMG. XXXV, 184 ergaben aus den fünf ersten Büchern des Manu vier Fälle¹), in denen die im Ganzen recht streng behandelte dritte V. nicht den normalen Eingang \_\_\_\_\_ hat. Von diesen hat II, 120 (Eingang \_\_\_\_\_) und III. 214 (Eing. \_\_\_\_) in der Tat Cäsur nach der vierten; IV, 154 (Eing. \_\_\_\_) nach der fünften²); IV, 98 (Eing. \_\_\_\_\_) läßt beide Auffassungen zu. Bei der Genauigkeit, mit der in diesem Typus im allgemeinen die Cäsur nach der fünften beobachtet wird, könnte wohl glaublich scheinen, daß hier ein bestimmter Zusammenhang obwaltet. Die Sammlungen von Hopkins a. a. O. 451 f. indessen unterstützen diese Auffassung nicht, und es ist wohl denkbar, daß hier, wo keine Triṣṭubhparallele Wirkung übte, die für die zweite Vipulā festgestellte Regelung nicht in Kraft trat.

Jacobi dehnt seine Cäsurregel, mit der wir uns bisher in Bezug auf ungewöhnliche Eingänge der II. Vip. beschäftigt haben, auch auf die Fälle ungewöhnlicher Padaausgänge aus: eben auf der Ungewöhnlichkeit soll das Bedürfnis beruht haben. die Mitte des Pada durch die Cäsur zu markieren und so dessen regelmäßige Silbenzahl hervortreten zu lassen. Zu den Fällen dieser Art rechnet J. zunächst die IV. Vipulā (B \_ u \_ u), die bekanntlich verhältnismäßig selten ist: wir haben schon gesehen (S. 518). daß sich in ihr die Cäsur nach der vierten in der Tat aus dem Tristubhvorbild erklärt. Weiter den Fall mit Boo-e: von ihm gilt dasselbe. Endlich den Fall mit dem sehr seltenen Bounds. Ich habe früher 3) darauf anfmerksam gemacht, daß dieser seiner geschichtlichen Natur nach von den Vipulas durchaus verschieden ist: die Materialien, die Hopkins a. a. O. 456 f. zusammengebracht hat, scheinen denn auch der Annahme von Jacobis Cäsurregel wenig günstig.

<sup>1)</sup> Ein fünfter, damals von mir angenommener, III, 231, fällt nach der seitdem erschienenen Ausgabe Jollys fort.

<sup>2)</sup> Man bemerke in diesen beiden Fällen die Kurze am Schluß des Eingangs.

<sup>3)</sup> Nachr. 1909, 235. 244.

Alles in allem möchte ich glauben, daß die Herleitung dieser Regel aus dem Bedürfnis nach klarer Markierung der Pādalänge mit einer allzu fraglichen Empfindung operiert, als daß nicht die hier vorgelegte, auf konkreten, scharf bestimmten Verhältnissen aufgebaute und innerhalb mannigfacher Verzweigungen sich bewährende Erklärung aus Nachbildung der Tristubh den Vorzug verdienen sollte. —

Endlich ist zu fragen, welchem Zeitalter die Regelung der Vipulaformen angehört hat. Schon früher 1) habe ich gezeigt, daß hinsichtlich der Behandlung der Cäsur Erscheinungen, die in der Richtung der Vipulabildungen liegen, bis in den Rgveda zurückgehen. In Bezug auf die Quantitäten kann derartiges natürlich erst da sichtbar werden, wo die Eingänge der achtsilbigen und der elfsilbigeu Reihe sich einigermaßen von einander entfernt haben. Deutlich treten die betreffenden Gesetze, soviel ich bis ietzt finden kann, erst in der altbuddhistischen Metrik hervor. Aber wie ich schon früher bemerkte, sie zeigen eine Gestalt, die aus den Prämissen dieser Metrik nicht abgeleitet werden kann, vielmehr auf ein vorbuddhistisches Aussehen der Tristubh deutet. Jetzt können wir dem auf Grund der obigen Untersuchungen hinzufügen, daß jene Regelung der Quantitäten das Vorhandensein des Gesetzes über die dritte Tristubhsilbe voraussetzt. Man wird in der einen und in dem andern denselben Stil des metrischen Gestaltens erkennen, dasselbe Hinarbeiten darauf, an die Stelle alten Schwankens scharf umrissene, positive, von Willkürlichkeit nicht freie Ordnung zu setzen. Weiter muß die Regelung der Vipulas offenbar in eine Zeit zurückgehen, als die Cäsur der Tristubh noch nicht im Absterben war, als die Bildungen der Mitte looo und oloo und die Reste alter Freiheit im T.eingang noch einigermaßen kräftiges Leben besaßen, wohl auch als vor der Mitte | \_ o \_ noch nicht der aus Längen bestehende Eingang herrschte. In der Katha Upanisad glaube ich die Quantitätsregelung der Vipulas noch nicht zu bemerken; die Svet. Upanisad scheint mir an entscheidenden Daten zu arm. Weitere Nachsuchung nach den ersten Spuren dieser merkwürdigen Gebilde wird vielleicht Bestimmteres ergeben.

8. Die Tristubh in den Wiener Phonogrammen. Dr. E. Felber hat der Indologie einen höchst dankenswerten Dienst geleistet durch die Veröffentlichung und musikwissenschaftliche Besprechung der im Phonogramm-Archiv der Wiener Kais. Akademie der Wissenschaften aufbewahrten phonographischen Auf-

<sup>1)</sup> Nachrichten a. a. O. 237 ff.

nahmen von musikalischem und deklamatorischem Vortrag altindischer Texte 1). Es muß versucht werden, der Arbeit Felbers die erreichbaren Ergebnisse für die Tristubh-Metrik, genauer für die Frage nach der Stellung der Icten in der T.reihe abzugewinnen.

Die in den Phonogrammen vorliegenden vedischen Texte freilich liefern für unsern Zweck, so viel ich bis jetzt sehe, kaum
irgendwelchen Ertrag. Die Verzierungen, mit denen beim Sāmangesang die Texte geschmückt werden, verdecken ihre metrische
und rhythmische Struktur. Nr. 425 der Sammlung ist fast ganz
ohne Angaben von Icten²); in 444 wird Betonung an Stellen verzeichnet, die als mögliche Sitze des Ictus schlechterdings nicht in
Betracht kommen³) (duhāna ūdhar diviyam madhū priyām; so in
der achtsilbigen Zeile: ūtso devo hiranyayo); am ersten könnte
Nr. 443 eine gewisse Beachtung verdienen⁴).

Außerhalb des Sāmaveda finden wir in Nr. 436 eine vedische Jagatī-Triṣṭubhstrophe aus Taitt. Br. III, 1, 1, 1. Gewiß ist es berechtigt, ihren Vortrag als singend zu bezeichnen. Doch ist festzustellen — und hierin stimmt das Phonogramm durchaus zu dem, was auf Grund der literarischen Überlieferung erwartet werden mußte —, daß die Tonbewegung keiner Melodie, sondern durchaus der Akzentuation der Textworte folgt<sup>5</sup>) (vgl. oben S. 490 A. 1). Somit ist sie in jeder Versreihe eine andre und würde bei jedem andern Text, je nach dessen Wortlaut, Reihe für Reihe eine andre sein. Angabe von Icten fehlt fast ganz <sup>6</sup>). Da Felber hier

<sup>1)</sup> Erwin Felber, Die indische Musik der vedischen und der klassischen Zeit. Studien zur Geschichte der Rezitation. Nach den Platten des Phonogramm-Archivs der kais. Akademie. Mit Texten und Übersetzungen von Bernh. Geiger (XXIII. Mitt. d. Phonogr.-Archivs-Kommission, Sitz.-Ber. der K. Ak. der Wiss. in Wien, Bd. 170, Wien 1912).

<sup>2)</sup> Doch bemerke man die an zwei (von vier) Stellen verzeichnete Betonung der zweiten Silbe der Reihe. Auch die besonders starke Länge der vierten ist hervorzuheben.

<sup>3)</sup> Ich bezeichne wie Felber die betonten Silben mit ', die "besonders stark exponierte Betonung" mit >.

<sup>4)</sup> In der Reihe ā rātnadhāh yonim rtāsya sāidāsī wird fur die Silben yo, tā, sā starke Betonung verzeichnet. Die Silben nim r- sind besonders flüchtig, mit Vorschlagsnoten bezeichnet.

<sup>5)</sup> Die kleinen Differenzen zwischen dem danach zu erwartenden und dem wirklich vorliegenden Vortrag zu erörtern ist hier nicht am Platz.

<sup>6)</sup> Man wird das — mindestens im Hinblick auf die uns hier beschäftigenden Fragen — nicht bedauern, wenn man in derselben Nummer im Ausgang einer achtsilbigen Reihe vicaksanam liest.

moderne Notation, nicht wie in den meisten Fällen alte Choralnoten gibt¹), ist über die Zeitwerte ein genaues Urteil möglich. Es scheint sich herauszustellen, daß bei keiner nur denkbaren Auffassung über die Stellung der Icten deren Abstände sich auch nur annähernd als gleichmäßig ergeben.

Wichtiger für unsre Untersuchung als diese vedischen sind die epischen und späteren Textstücke. Im Einzelnen begegnen da natürlich manche Schwankungen je nach Zufall oder Laune, vielleicht auch mangelhafter Sachkenntnis des Vortragenden. Aber mir scheint doch, daß über alles derartige sich ein durchgehendes, sicher begründetes Ergebnis über die Stellung der Icten heraushebt.

Ehe ich dies für die Tristubh veranschauliche, tue ich zunächst einen Blick auf einige Metra der späteren Kunstpoesie, die ebenfalls in diesen Rezitationen begegnen<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. F.s Bemerkungen S. 7.

<sup>2)</sup> Das Vorhandensein von Icten in diesen Metris kann, so erwünscht Vermehrung unsrer Materialien wäre, doch schon jetzt als gut bezeugte Tatsache konstatiert werden (s. oben im weiteren Verlauf), und wir dürfen uns, scheint mir, in der Anerkennung dieser Tatsache nicht durch apriorische Betrachtungen über das Verhältnis der Metra zur Musik (wie bei Jacobi, On Indian metrics, WZKM. V, 147 ff.) beirren lassen. So viel ich bis jetzt sehe, scheint mir dies Verhältnis in seinen Grundzugen das folgende. Verse in Versmaßen wie Śloka, Vasantatilakā, Śārdūlavikrīdita (die Aryā lasse ich hier beiseite) können gesangmäßig, in musikalischem Takt vorgetragen werden: etwa unter Begleitung eines Musikinstruments und mit der in Indien gewöhnlichen Markierung des Takts durch Händeklatschen. Für den Śloka verweise ich beispielsweise auf Rāmāyana I, 2, 18 ed. Bomb.; Sakkapañhasutta, Dīgha Nikāya vol. II p. 265 ff. ed. PTS.; Jātaka vol. III p. 189; Divyāvadāna p. 413 Ende; für andre Metra s. sogleich. Dem musikalischen Takt (tāla), der dann den Vortrag beherrscht, fügt sich das Metrum zuweilen von selbst. So Vasantatilakā dem Tāl Mānt (5/4), s. FoxStrangways 175. Zuweilen anderseits wird das Metrum dem Takt durch verschiedenartige Mittel angepaßt wie die Zuteilung mehrerer, bisweilen zahlreicher Noten an dieselbe Silbe, die zusammen eben die für den Takt verlangte Zeitdauer ergeben, oder durch mannigfache Abstufungen längerer und kürzerer Quantitäten. die an sich im Metrum nicht liegen; so in den Beispielen bei F. Str. 197 f. Śikharinī an den Tāl Tevra (1/4), Śārdūlavikrīdita an den T. Rūpak (3/4). Das Tristubh-Metrum Upendravajrā ist in einem dort 194 f. gegebenen Beispiel dem Dreivierteltakt in komplizierter Weise angepaßt, so daß die Längen des Metrums nach einander 5, 2, 4, 3, 2 Zeiteinheiten umfassen. Neben all dem steht nun aber der weitere Fall, daß solche Verse überhaupt nicht taktmäßig gesungen, sondern in freierer Weise rezitiert werden. Das geschieht immer noch in einem Ton, den wir als singend empfinden. Felber (10 ff.) spricht von "Sprechgesang"; Tawney (WZKM. XXIII, 275) sagt vom Inder, daß er "never reads in European sense . . . ; he chants in monotonous way". So wird in einer buddbistischen Vorschrift (Cullavagga V, 3) der streng gesangmäßige Vortrag der heiligen Texte

(āyatakena gītassarena) als verboten dem erlaubten rezitativischen (sarabhañña) gegenubergestellt. Zum Beweis, daß der letztere auch auf Verstexte Anwendung fand, genugt die Erzählung Mahāvagga V, 13, 9, wo ein Monch alle Atthakavagga-Texte (Sutta Nipāta) in sarabhañña vortragt. Rh. Da vids (SBE, XX, 73). der solchen Vortrag selbst gehört hat, beschreibt ihn als "precisely like the intoning of prose passages as practised in our cathedral churches". Im Gitagovinda stehen bekanntlich rezitierte und gesungene Strophen - die letzteren mit Taktangabe - bestandig neben einander (Pischel, Hofdichter des Laksmanasena 20). Viele, wohl die meisten der von Felber wiedergegebenen phonographischen Aufnahmen zeigen rezitativischen Charakter. Die verbreitete Annahme, daß jedem Metrum von Haus aus eine eigne Melodie eigentumlich sei. ist irrig (Felber 20). Die Frage, wie sich das Metrum zum tāla verhalt, fallt bei dieser Vortragsweise selbstversfändlich uberhaupt fort. Daß nun diese Freiheit des Metrums vom tāla etwas Unursprungliches sei, finde ich nicht den mindesten Vielmehr erscheinen Adaptierungen, wie sie Strangways Grund anzunehmen. a. a. O. kennen lehrt, deutlich als sekundär. Beruhte der Aufbau des Metrums auf dem tāla, in den es in so kunstlich verwickelter und willkurlich erscheinender Weise hineingepaßt ist, so ware schwer zu verstehen, wie jenes eben zu der Gestalt, die es in der Tat besitzt, mit ihrer in sich geschlossenen Einfachheit gekommen ist. Was speziell die Vortragsweise der vedischen Verse betrifft, so sind wir, wie schon oben S. 490 f. bemerkt ist, daruber aus den alten Rezitationsregeln und jetzt auch durch die Phonogramme genau genug orientiert, um dessen gewiß zu sein, daß Beurteilung des Metrums im Sinn irgend eines tāla hier nicht in Frage kommt: was für die vedischen Gesänge (Sāman) gleichermaßen gilt. Daß also die Erforschung der indischen Metrik in die Musikforschung hineinzuverlegen sei, daß beispielsweise der von Strangways verzeichnete Gesang der Upendravajrā den Schlussel zur Tristubhmetrik in sich enthalte, werden wir nach alledem durchaus bestreiten: wie denn auch von den rhythmischen Folgerungen, die sich so ergeben wurden, in Felbers zahlreichen Beispielen nichts sich bewahrt.

1) Was die Schlußsilbe anlangt, so kann die Frage sein, ob dieser ein Ictus im eigentlichen Sinn zuzuschreiben ist, oder ob ihre Betonung in den Phonogrammen - hier wie vielleicht in andern analogen Fallen - eben nur auf einer möglicherweise modernen Neigung beruht, den Abschluß hervorzuheben (vgl. Felber S. 43; s. auch Sievers Metr. Studien I, 245). - Im Übrigen bemerke man, daß der Pāda der Vasantatilakā zuerst den viersilbigen Tristubheingang enthalt, zum Schluß den siebensilbigen Fortgang und Ausgang der Tristubhreihe: zwischen beidem, auf die diesen Fortgang eröffnende Lange binleitend, drei Kurzen: so daß das Verhaltnis der beiden Metra sich durch das Schema ausdrucken laßt \_\_o\_(ooo) \_oo\_o\_o\_s. Was Jacobi ZDMG. XXXVIII, 610 sagt, führt statt dessen auf folgendes Schema -- -- -- ( -- - - ) -- - - - - - - , Ich möchte die erstere Auffassung aus mehreren Grunden vorziehen. Zunachst setzt sie eine Form der zugrunde liegenden Tristubh voraus, welche in dem in Betracht kommenden Zeitalter sehr gewöhnlich war, während im andern Fall auf eine damals recht seltene Form zurückgegangen werden muß (die eine Form erscheint nach Zubatý ZDMG. XLIII, 627. 634 in den beiden ersten Buchern des Mahābhārata

einen Ictus trägt, bleibt zweifelhaft. Man überzeuge sich nun, wie genau die von Felber verzeichneten Betonungen zu diesem Schema stimmen; ich setze die erste und letzte der vier Reihen mit seinen Betonungsangaben hierher:

yāty ékato 'staśikharám patir óṣadhinām. lokó niyamyata ivaiṣu daśāntaréṣú.

In einer der vier Reihen ist, was wohl irrelevant ist, die erste Silbe als betont verzeichnet '). Daß den Ictussilben häufig die längeren Noten oder auch zwei bz. drei der kürzeren gehören, begreift sich leicht; eben die Längen sind ja offenbar die Träger des Ictus. Noch ist zu bemerken, daß beim Ictus gern der Vortrag zu einer höheren Note ansteigt '2). Insonderheit wenn in der Vasantatilakā, wie so oft in den jüngeren Versmaßen, durch eine größere oder kleinere Reihe von Kürzen hindurch die Bewegung zu einer ictustragenden Länge hinstrebt, drückt sich das mehrfach im Aufsteigen zu einer höheren Note bei dieser Länge aus, z. B. zweimal in -rmapurahsara e- (0002, 002), ebenso zweimal in -yata ivoisu daśānt-.

<sup>1)</sup> Befremdend ist in der dritten Reihe die Betonung yugápad-; Vortragsoder Druckfehler für yugapád-?

<sup>2) &</sup>quot;Und zwar scheint in der Regel die zunehmende Tonhöhe für die Aufmerksamkeit des Hörenden und als Ausdrucksbewegung des Sprechenden dieselbe Bedeutung zu haben, wie gesteigerte Intensität". Meumann, Untersuchungen zur Psychologie und Ästhetik des Rhythmus S5. Doch herrschen hierin auf verschiedenen Sprachgebieten verschiedene Verhältnisse.

<sup>3)</sup> Zweifel bestehen nur, ob im Eingang sowie hinter der Casur die erste oder zweite Silbe den Ictus hat.

einer der vier Reihen haben diese vier Silben dieselbe musikalische Note; die andern drei Male findet Aufsteigen zu höherem Niveau der Länge statt (darunter zweimal die drei Kürzen unter einander gleich; einmal liegt schon die zweite und dritte Kürze höher als die erste, dann die Länge noch höher).

Nur wenige Bemerkungen mögen hier noch über den Śloka ihre Stelle finden. Natürlich begegnen da eine Menge von Betonungen, die dem Schema nicht entsprechen; ich gehe auf die Einzelheiten nicht ein. Aber ich hebe zunächst das klare, übrigens selbstverständliche Sichabzeichnen der Hebungen des Reihenschlusses hervor. z. B. sa védavit Nr. 401 = 402 = 467; na pávakah Nr. 401 = 402 = 467, u. s. w. Weiter mache ich aufmerksam auf die Behandlung des zweiten Fußes der Pathyā (∪\_\_\_ \u222). Von den beiden hier auf einander stoßenden Längen trägt bald die erste den Vermerk der Betonung (z. B. avápnotí Nr. 401), bald die zweite (z. B. adhah-> > sākham ebendas.), bald auch beide: nivártánté Nr. 401. 402; -ni sámyáti Nr. 401, -yaté súryó Nr. 402. 467 (dagegen -yate súryó Nr. 401); anúprāptam Nr. 418. Anders fallen die Icten natürlich im zweiten Fuß der vierten Vipula: -nindriyani Nr. 401. Sehr wechselnd - wie eben zu erwarten - gestalten sich die Betonungen des ersten und dritten Fußes, z. B. tád dhāma pa- Nr. 401. rasanám ghrã- ebendas.; aśvatthám prá- Nr. 402 (ebenso 467; ähnlich 401); chandamsi yásy- Nr. 402; na tád bhasa- ebendas.; ádidévam Nr. 438. Im Ganzen trifft die Betonung eben dahin, wo wir es erwarten würden, wenn auch an vielen solchen Stellen sie nicht verzeichnet oder auch an Stellen, wo es auffällt, verzeichnet ist (z. B. parívavrus, athá tesū- Nr. 418).

Nach dieser Orientierung über einige andre Versmaße wenden wir uns jetzt zu unserm eigentlichen Gegenstand, zur Tristubh (Jagatī) in ihren nachvedischen Formen.

Wir gehen von Nr. 411 aus. Gleich die erste Reihe weist auf das schönste alle zu erwartenden Icten auf: śriyáḥ patíḥ śrimati śasitúm jagát. Ebenso die Jamben des Eingangs wie der mittlere Daktylus und der Ausgang kommen zu ihrem Recht. Dazu stimmen die folgenden drei Reihen, nur daß in ihnen hier dieser, dort jener Ictus nicht angegeben ist. Eine einzige unerwartete Entgleisung im Ausgang der vierten Reihe: múnim háriḥ.

Was Nr. 411 ergibt, finden wir nun in den übrigen Exemplaren (401. 402. 413. 467; in moderner Notation 433-435), soweit

Icten bezeichnet sind, in so großer Annäherung bestätigt, wie den Umständen nach irgend erwartet werden kann; z. B. adhaś ca mūlány anusámtatāni Nr. 401 (fast ebenso 402); aśváttham enám suvirúdhamūlam Nr. 402 (vgl. aśvátthám enám suvirúdhamūlam Nr. 467); zatah padam tut parimárgitavyám Nr. 402 = 467. Mit der Stellung des Ictus hängt wohl auch die Tonbewegung zusammen (vgl. S. 525), wenn in den Silben 6-8 (00-) der Ton in besonders häufiger Wiederkehr derselben Figur von tieferem Niveau der Kürzen sich in der Länge erhebt, oder wenn in den Silben 5-8 (\_\_oo\_) er sich zuerst von der ersten Länge zu den Kürzen senkt, dann von diesen zur zweiten Länge aufsteigt (Nr. 401. 402. 411. 413. 467). merkenswert ist nun aber die Abweichung von der beschriebenen Ictenstellung in einer glücklicherweise unter den verzeichneten Vorträgen begegnenden Reihe der Bhagavadgītā, die noch die alte Mitte | 00 = hat. Nr. 401 lesen wir adháś cordhvam prasrtas tásya  $\hat{sakha(h)}$ ; ähnlich Nr. 402 = 467 adhás cordhvám prasṛtās tásya sakha(h). Da hat also nicht, wie bei der daktylischen Mitte, die fünfte Silbe der Reihe den Ictus, sondern die siebente: dem Erscheinen des Anapäst anstelle des gewöhnlichen Daktylus entspricht — im Einklang mit dem oben S. 496 Vermuteten — eine andre Stellung des Ictus, der eben das eine wie das andre mal auf die Länge des Versfußes trifft. In einer zweiten Reihe, die gleichfalls die Mitte | 00 \_ hat, yasmin gatā na nivartanti bhūyah, ist an den beiden Stellen, wo sie verzeichnet ist (Nr. 402, 467), für die Reihenmitte ein Ictus überhaupt nicht angegeben. —

Ein Rückblick auf die Gesamtheit unsrer Ausführungen verbindet sich leicht mit der von selbst sich aufdrängenden Vergleichung dieser Entwicklungslinien und derer der Anustubh bz. des Śloka.

Man hat die Richtungen, in denen sich die Geschichte der beiden Versmaße bewegt, als einander entgegengesetzt bezeichnet: bei der Anustubh Entwicklung zu möglichster Vielgestaltigkeit, bei der Tristubh Hinstreben auf einen festen Typus 1). Daß das in vieler Hinsicht richtig ist, liegt auf der Hand. Doch ist es angezeigt, einige nähere Bestimmungen oder Einschränkungen hinzuzufügen.

Wo unsre Überlieferung beginnt, hebt sich beim einen wie beim andern Versmaß innerhalb der altertümlichen Freiheit, die

<sup>1)</sup> Jacobi Ind. Studien XVII, 451, vgl. Das Rāmāyaņa 78 f.

beiden eigen ist, ein bevorzugter Typus hervor, oder vielmehr bei der Tristubh deren zwei, infolge der Neuschöpfung des Tb. Auf beiden Seiten ist allein der Ausgang von vornherein metrisch und rhythmisch fest bestimmt. Auf beiden herrscht dieselbe nur annähernde Bestimmtheit des Eingangs. Durch das allein in der längeren Reihe vorliegende Mittelstück ist hier für jetzt der Spielraum für mannigfaltige Möglichkeiten vergrößert. Nun setzt in der Anustubh früher als in der Tristubh, dort für den Fuß B. hier für die Reihenmitte, eine Bewegung ein, die dem alten Haupttypus die Vorherrschaft entzieht und zunächst eine Vielheit mehr oder minder gleichberechtigter Möglichkeiten neben einander stellt: womit denn hier wie dort ein Tiefstand fester Ausgeprägtheit erreicht ist. Darauf aber gelangt auf beiden Seiten, wieder unter Vortritt der Anuştubh, ein neuer, der Vorliebe eines jüngeren Zeitalters entsprechender Typus, dort der mit Boule, hier der mit der Mitte \_oo, zu vorwiegender Geltung. Nicht zu ausschließlicher: sondern neben ihm bleiben in zweiter Linie auch die andern Möglichkeiten stehen und, indem die alte freie Unbestimmtheit des metrischen Gestaltens engerer, fest stilisierter Gesetzlichkeit Platz macht, entwickeln jene sich zu schärfer umschriebenen Formen, etwa wie die wogenden Gedankenmassen der frühen Upanisa lenzeit sich zum System des alten Samkhya klären. In der Tristubh die oben beschriebenen Typen mit den verschiedenen Gestalten der Mitte; man könnte sie die Vipuläformen dieses Metrums nenneu. In der Anustubh oder nunmehr dem Śloka, beeinflußt von der Tristubh, die in der Tat als Vipulas benannten Gebilde. Soweit geht die beiderseitige Entwicklung vielmehr in paralleler als in entgegengesetzter Richtung. Aber während sie damit für den Sloka ihr Ende erreicht hat, tut die Tristubh einen letzten Schritt. Sie wirft jene Nebenformen beiseite. oder genauer, einige dieser Nebenformen werden zu gelegentlicher, fast möchte man sagen spielerischer Verwendung als selbständige, der Hauptform nicht mehr äquivalente Versmaße abgezweigt; als eigentliche Repräsentantin aber der alten Tristubh bleibt allein die Hauptform übrig. Ein Grund dafür, daß hier geschehen konnte, was auf dem Gebiet des Sloka nicht geschah, mag darin liegen, daß die einzelne Tristubhreihe schon an sich für größere Mannigfaltigkeit der einzelnen Elemente Raum bietet, als die kürzere Reihe; sodann auch darin, daß der Sloka das vorherrschende Versmaß größerer Kompositionen wurde, während die Tristubh immer nur in verhältnismäßig geringen Massen auftrat 1) und dadurch der Gefahr der Eintönigkeit weniger ausgesetzt war. Endlich wird die Empfindung, daß im Tristubhtypus mit dem jambischen Aufstieg, der daktylischen Mitte, dem trochäischen Abstieg ein alle andern Formen überragendes Ideal erreicht sei, dahin gewirkt haben, daß hier die ja überhaupt der jüngeren, schulmäßig pedantischen Metrik der Inder eigene Neigung zur unbedingt festen Schablone ihre letzten Konsequenzen gezogen hat: eine Neigung, die beim Śloka aus den eben angedeuteten Gründen nicht zur Herrschaft hat gelangen können.

## Exkurs.

Zur Behandlung des auslautenden -i und -u im Rgveda.

Nachdem Edgren<sup>2</sup>) in bezug auf die Behandlung von -i und -u vor unähnlichem Vokal im Rgveda etwas rasch "the needlessness of searching through the whole Rig-Vedic material behauptet hatte, zeigte Sievers3) speziell für das -i und -u zweisilbiger Präfixe (Präpositionen), um wie komplizierte Verhältnisse es sich hier in der Tat handelt, deren Gesetzmäßigkeiten es zu ermitteln gilt. Die "nähere Prüfung", zu der er seine Beobachtungen vorlegte, hat bis jetzt nicht stattgefunden. Wir Vediker sind es doch der Sache wie der Dankespflicht gegen die bedeutende, von anderm Forschungsgebiet her uns gewährte Mitarbeit schuldig. eine solche Prüfung vorzunehmen, die, wie mir scheint, an einigen Stellen Sievers' Resultate präzisieren oder berichtigen wird 4). Das inzwischen erfolgte Erscheinen von Bloomfields Konkordanz und Arnolds Vedic Metre erleichtert die Arbeit. Da sich diese zum größeren Teil auf dem Boden der Tristubh-Metrik bewegt. scheint es berechtigt, sie eben hier zu unternehmen.

Sievers stellt als im allgemeinen giltig die Regel auf, daß in zweisilbigen Präfixen (áti ádhi ánu ápi pári práti), bei denen ja

<sup>1)</sup> Jacobi (Das Rāmāyaṇa 78 f) scheint mir mit Unrecht Triṣṭubh bz. Jagatī für "das eigentlich epische Versmaß der alten Zeit" zu erklären, wie sich schon aus dem alten (?) Namen der ersteren, Akhyānaka, ergebe. Besaß überhaupt die "alte Zeit" ein in einem "epischen Versmaß" verfaßtes Epos?

<sup>2)</sup> JAOS. XI, 70.

<sup>3)</sup> Festgruß an Roth 203 ff.

<sup>4)</sup> S. hat seiner Untersuchung die sechs ersten Bucher des Rv. zu Grunde gelegt. Aber besonders wichtig ist das zehnte, in dem die Konsonantisierungen des -i und -u stark zunehmen.

allein Konsonantisierung des -i -u in größerem Umfang auftritt, vor langer Silbe der Vokal bleibt, vor kurzer der Konsonant erscheint (ádhi eti, ádhy atiṣṭhat).

Ob die im Großen und Ganzen damit zutreffend beschriebene Sachlage auf sprachlichen oder auf metrischen Verhältnissen beruht, wird zum Schluß gefragt werden. Zunächst sind die Materialien nach den verschiedenen Stellungen im Metrum näher zu betrachten¹). Mit Sievers sei dabei die Tristubh (Jagatī), und zwar zunächst deren zweite Hälfte, der Teil nach der Cäsur, und hier wieder zunächst die Stellung unmittelbar nach der Cäsur vorangestellt.

Den Hauptfall liefert da Tb2) mit dem Typus | ánu éti, | ápi etu. labhí asnavava. Auf das Präfix, das den Vokal bewahrt, folgt Verbum bestehend aus (oder anfangend mit) Länge und danach Kürze<sup>3</sup>). Die Quantitätenfolge von Präfix und den ihm folgenden Silben 00-04) weist die Verbindung mit Selbstverständlichkeit an diese Stelle des Verses. Würde hier im Auslaut des Präfixes konsonantisiert, ergäbe sich die Folge \_\_\_\_, die hinter der Cäsur von Tb so gut wie ausgeschlossen ist. In Betracht kommt Konsonantisierung hinter dieser Cäsur nur, wenn die immer noch für das Metrum seltene Folge \_o entsteht, das Verb also kurze erste Silbe hat. In der Tat liegen dafür einige Beispiele vor (abhy ànūsata, abhy ácukṣata etc.; VI, 38, 3; IX, 68, 8 = 86, 17; X, 13, 5; 123, 2. 6; vor Nomen I, 120, 8). Umgekehrt Bewahrung des Präfixvokals vor anlautender Kürze ergibt die normalerweise ausgeschlossene Kürze der achten und ist dem entsprechend gleichfalls ganz selten 5).

Damit sind die Möglichkeiten für die Stellung unmittelbar hinter der Tb-Cäsur erschöpft; der Tatbestand gehorcht den Forderungen der Metrik.

Hinter der Ta-Cäsur bevorzugt das Metrum | 00 \_ 0. Hier findet sich bequemer Platz für das Präfix mit Bewahrung seines Vokals (also in der Gestalt 00), sofern ein Wort folgt, das mit zwei Längen anhebt oder aus ihnen besteht. Solche Verbalformen

<sup>1)</sup> Komposita schien es großenteils entbehrlich zu berücksichtigen, so pratyáñc-, ádhyakṣa-, átyavi-, -átyūrmi. Vgl. Edgren a. a. O. 71.

<sup>2)</sup> Ich brauche auch hier die oben S. 490 angegebenen Bezeichnungen.

<sup>3)</sup> Auch entsprechendes Nichtverbum, wie ádhi antárikse, ádhi ákrte. Vgl. Sievers 204 A. 1.

<sup>4)</sup> Man berücksichtige, daß alle diese Präfixe kurze erste Silbe haben.

<sup>5)</sup> S. verzeichnet aus den ersten 6 Büchern nur abhi asi (abhi ási) IV, 6, 1; VI, 25, 5.

sind nicht allzu reichlich vorhanden. Die häufigsten mit Länge anfangenden wie astu, eti passen nur dann hierher, wenn anlautende Doppelkonsonanz des folgenden Worts Positionslänge schafft. Sonst kommen noch einige Typen wie arcanti, asnoti in betracht. Begreiflich daher, daß dieser Fall, soweit es sich um Verbalformen handelt, verhältnismäßig selten ist. Leichter kommt er mit Nichtverben zustande wie ánu indro g- I, 132, 3; ánu eşām IV, 27, 1 (Sievers 204 A. 1): worin ich nichts Tieferes als die natürliche Konsequenz der Häufigkeitsverhältnisse sehen kann 1).

Nächst [00\_\_\_0 wird an dieser Stelle auch |\_00\_\_0 nicht selten zugelassen. Dem entspricht eine Reihe von Stellen mit konsonantisierendem Präfix und dahinter Verbalformen von der Prosodie von amanyanta, avartanta, avindud bṛ-²) (I, 32, 12; 116. 17; 146, 4; V, 31, 5; VII, 78, 3; X, 109, 5; Präfix vor Nichtverb I, 118, 3 = III, 58, 3; III, 31, 4. — Nicht viel anders IX, 82, 5).

Weiter ist nicht ausgeschlossen die Form | 00000. Zu ihr paßt ein Verb oder Eingang einer Verbalform mit der Prosodie 000. Vor solcher Form ist die vor einer Kürze die Regel bildende Konsonantisierung des -i -u dadurch ausgeschlossen, daß das so entstehende | 00000 kurze achte ergibt³). Vokalisches -i -u des Präfixes dagegen führt zu einer möglichen metrischen Form;

<sup>1)</sup> Daß Verbindungen wie pári eti, nach der Tb-Casur häufig, hinter der Ta-Cäsur wenig beliebt sind, erklärt Sievers (205), der der sechsten Silbe Ictus zuschreibt, damit, daß man gegen Versbetonung pari eti Bedenken gehabt habe. "Präfix und Verbum sind im Akzent zu sehr an einander gebunden, als daß man der sprachlich unbetonten Endsilbe des Präfixes einen Ictus hätte verleihen können". Ich zweisle am Vorhandensein dieses Ictus der sechsten (oben S. 495). Und vor Verbalformen — nur eben von andrer Prosodie als eti — findet sich pári etc. in der von S. beanstandeten Stellung häufig genug, z. B. VII, 1, 15 sujātásah pári caranti vīrāh. Mir scheint evident, daß das einzige, aber durchaus hinreichende Bedenken gegen | pári eti in Ta sich gegen das kurze -li in der achten Silbe richtete: auf welchen Gesichtspunkt dann übrigens S. auch hinweist. Es ist kein Zusall, daß bei | abhi astu IV, 12, 1 der Dichter durch das folgende pr- für Positionslänge gesorgt hat.

<sup>2)</sup> Die beiden zusammentreffenden Längen in der Folge —— weisen diese Worte so ziemlich unvermeidlich an die Stellen 6—9 von Ta, machen also mit Rücksicht auf die Cäsur Vorangehen eines einsilbigen Worts wie anv notwendig. Etwas zu summarisch bemerkt S. (205), daß Verbalformen mit kurzer erster im Eingang der zweiten Hälfte der T-Reihe seltener sind "hauptsächlich wohl nur, weil sie so viel bequemer im Versschluß zu verwenden waren". Das trifft zu oder trifft nicht zu je nach dem weiteren Verlauf der Quantitäten. Für den Typus amanyanta trifft es nicht zu; für ihn ist der gegebene Ort eben der in Rede stehende.

<sup>3)</sup> In der Virātsthānā-Abart der Tristubh wird diese Konsequenz vermieden. Hier findet sich denn auch in der Tat | ápy abhūma víprāh II, 11, 12.

freilich selbstverständlich in geringer Häufigkeit entsprechend der geringen Beliebtheit dreier Kürzen hinter der Cäsur. In der Tat gibt S. (204) einige Beispiele dieses Typus wie | abhiámanta 1 | I. 189, 3.

Die schließlich noch denkbare Form | \_\_\_\_, die Konsonantisierung des -i -u voraussetzen würde 2), ist nicht vertreten; bei der Seltenheit dieses metrischen Typus befremdet das nicht. —

Fir die Mitte der zweiten Reihenhälfte lieferten die sechs ersten Mandala Sievers nur das eine Beispiel I. 162. 2 indravāsnóh! printim ápu eti páthah. Ein zweites mit konsonantisjertem Ausgang des Präfixes findet sich auch in VII-X nicht. Ob eins mit vokalischem Ausgang, habe ich nicht festgestellt: es ist kaum wahrscheinlich, weil das Metrum der Norm nach für die Silbenfolge oo in dieser Gegend der Reihe keinen Platz bietet 3). An der eben angeführten Stelle finde ich das durch das Metrum fast unausweichlich herbeigeführte -y vor langer Silbe nicht auffälliger. als eine Reihe solcher -y und -v. die im folgenden begegnen werden. Daß die vorliegende Konstellation, gegenüber der so leicht sich darbietenden Stellung von Verbindungen wie áni eti unmittelbar hinter der Tb-Cäsur (vgl. II, 3, 9; III, 8, 9; VII, 47, 3, aus welchen Stellen die unsre umgeformt sein mag), nur geringe Chancen hatte zum Dasein zu gelangen und darum ihre nur einmalige Verwirklichung nicht auffallen kann, ergibt sich aus naheliegenden Erwägungen. —

Im Ausgang der Reihe war die Folge des Präfixes in der Gestalt ob und eines daran anschließenden Worts nicht unterzubringen. Begreiflich, daß jenes da als Länge, wie das Metrum es mit sich brachte in der Regel mit der Quantitätenreihe (bez. ob) dahinter, auftrat. So in einer großen Zahl durchaus typischer Versausgänge von der Form påry apasyan, ånv avindan, pråty amuñcata (mit Nomen påry årātīh IX, 97, 10). Selten mit Stellung des Präfixes in der Hebung der zehnten statt der achten Silbe: abhy àsat I, 156, 2; II, 26, 1; ånv ihi X. 53, 6 (daselbst mit Nomen abhy àghám VII, 104, 2).

Nun zum Eingang der Reihe, dessen Hauptform ist  $\leq - \leq -$ bz.  $\geq - \leq - \leq$ bz.  $\leq - \leq -$  Hier findet sich nicht besonders leicht ein Platz für  $\sim \sim$ 

<sup>1)</sup> So, nicht mit Padap. abhí ámanta, schreibe ich aus den ZDMG. LXI, 811 dargelegten Grunden. In IV, 1, 16 ist natürlich abhí anūṣata zu lesen (vgl. Siev. 204).

<sup>2)</sup> Also als wenn es nach viersilbigem Reiheneingang etwa hieße \*páry abhavan máhobhíh.

<sup>3)</sup> Oder es mußte durch Kontraktion mit vorangehendem - $\check{a}$  ein  $\bar{a}$  des Präfixes herbeigeführt sein.

der die Präfixe in zweisilbiger Gestalt zu sich zöge. Ebenso wenig legt ein durchgeführter Wechsel der beiden Quantitäten wie im Reihenausgang der Einpassung der Worte in das Schema strenges Gesetz auf. So bemerkt S. nicht mit Unrecht, daß die Behandlung des -i -u hier nicht mehr viel mit der Quantität zu tun hat. Eher kommt in diesem engen Raum der vier oder fünf Silben, wie er gleichfalls hervorgehoben hat, der Silbenzahl wesentliches Gewicht zu.

Selbstverständlich — auch hierauf hat S. hingewiesen — kann das den Reihenanfang bevorzugende Präfix vor viersilbigem Wort nur einsilbige Gestalt haben, auch wenn dieses, wie das der überwiegenden Behandlung der zweiten Silbe der Reihe entspricht, langsilbig anhebt (pråty agrabhīṣma).

Folgt auf das Präfix dreisilbiges Wort, so eröffnet das Metrum mehrere Möglichkeiten: eine für unsre Untersuchung wertvolle Situation, weil hier das sprachlich Zulässige deutlicher zum Vorschein kommt, die nach anderweitigen Gesichtspunkten geübte Auslese minder stark wirkt.

Mit Unrecht lehrt Sievers, daß das Präfix in diesem Fall stets gekürzt werde. Ich wüßte nicht, wie das kommen sollte, und habe schon in meiner Note zu V. 41, 19 die Gegenbeispiele angeführt: abhí ānaśma X 31, 3; abhí ārṣeyám IX, 97, 51, ánu óṣadhōḥ X, 89, 13, vielleicht abhiūrṇvānā V, 41, 19; man kann atiāyāhi III, 35, 5 hinzufügen, insofern dem Wesen der Sache nach áyāhi ein Wort ist¹). Auf das seinen Vokal bewahrende Präfix folgt stets Länge; zur Wertung dieser Tatsache übersehe man nicht, daß der im andern Fall entstehende Eingang ooo metrisch sehr unbeliebt ist.

Bei verkürztem Präfix läßt das Metrum mit seiner Vorliebe für Länge der zweiten Silbe in erster Linie Folgen der Länge, daneben doch auch das der Kürze erwarten. So finden wir in der Tat einerseits abhy àrṣata IV, 58, 10, áty akramīt IX, 69, 4, abhy aíkṣetām X, 121, 6, ápy aulānám X, 98, 11; im Kompositum unvartitá X, 109, 2 (s. meine Note dort), abhyāvartī VI, 27, 8. Andrerseits práty adhattam I, 118, 7, ánv avindan V, 11, 6, práty ávartim V, 76, 2. Man sieht, daß hier, wo das Metrum freien Spielraum gibt, doch nicht, wie Sievers (206) meinte, die meisten Beispiele seiner Quantitätsregel folgen²).

<sup>1)</sup> Daß sich hier nicht wie mehrfach in der achtsibigen Reihe ein Eingang abhî arşanti findet, halte ich für Zufall oder für Wirkung davon, daß im Pavamānabuch die elf- und zwölfsilbigen Reihen hinter den achtsilbigen zurücktreten.

<sup>2)</sup> Ich glaube, daß diese Tatsache nicht dadurch entwertet wird, daß — wie man allerdings nicht übersehen darf — das Metrum ja selbstverständlich nicht nur

Der Fall der Folge eines zweisilbigen Worts nach dem Präfix führt zu Enklitiken wie enam, asya. Da diese Anlehnung an das erste Wort erstreben, ist hier ihr regelmäßiger Platz. Das tonlose Verbum finitum rechne ich nicht zu dieser Gruppe, sondern stelle es, wie in den vorangehenden Fällen stets geschehen, zu den orthotonierten Worten. Genauer würde in bezug auf Enge des Anschlusses an das vorangehende Präfix ihm vielleicht eine Mittelstellung zwischen beiden Wortklassen zuzuschreiben sein (vgl. unten S. 542).

S. gibt nun die Regel, daß in der in Rede stehenden Stellung vor vollbetontem Wort das Präfix zweisilbig bleibt, vor Enklitikon es verkürzt wird. Zunächst der erste Teil dieser Regel befremdet, nicht nur wenn man ihn an S.s Quantitätsgesetz bemißt, sondern auch an sich: warum soll eben hier die dem Metrum keineswegs zuwiderlaufende Verkürzung ausgeschlossen sein? Das Metrum läßt hier, wie schon für den Fall des dreisilbigen Worts bemerkt wurde, hinter zweisilbigem Präfix Länge, vor Kürze einsilbiges Präfix erwarten: neben diesen Kombinationen ist noch einsilbiges Präfix mit folgender Länge zulässig, zweisilbiges Präfix mit Kürze aber nur ausnahmsweise. Zu den von S. beigebrachten Eingängen nun, wie práti agníh, pári agníh, pári ékā, stellen sich in der Tat zunächst noch mehrere ähnliche mit gleichfalls zweisilbigem Präfix: abhí arsa IX, 96, 16, abhiársan IX, 106, 13, pariéti X, 6, 1, diese alle der Quantitätsregel entsprechend - sehr begreiflich, denn der Eingang ooo war ja, wie erwähnt, unbeliebt. Weiter doch mit metrischer Freiheit und jenem Gesetz widersprechend ánu apám VII, 82, 3; abhí-abhi hí IX, 110, 5. Dann aber. entgegen der Annahme Sievers', jedoch im Einklang mit der eben dargelegten metrischen Situation, eine Anzahl von Fällen, in denen gekürzt ist: meist vor langer Silbe, die ja an zweiter Stelle der Reihe bevorzugt wird, und dann entgegen der Quantitätsregel; in einem Fall vor kurzer Silbe. Die Beispiele sind: ádhy asthāt sánu IX. 86, 8, paryávard 1) rāṣṭrám X, 124, 4, ánv áha másāh X, 89, 13; dazu in zwei Fällen mit vernachlässigter Cäsur prátyardhim devásyadevasya mahná X, 1, 5, ánv ápo ajihata jáyamānam²) X, 89, 13.

vermöge der Silbe unmittelbar nach dem Präfix seine Herrschaft übt, sondern auch durch Forderungen, die es im weiteren Verlauf stellt, auf die Behandlung des Präfixes zurückwirken kann. \*abhí arṣata, \*áti akramīt, \*anuartitá ergab in der vierten Silbe zwar kein unüberwindliches Bedenken, aber doch ein Bedenken. Es ist lehrreich, etwa die an den verschiedenen Stellen von X, 89, 13 (vgl. VIII, 7, 24) hinter ánu entstehenden Situationen zu prüfen.

<sup>1)</sup> avart sehe ich als einem Wort gleichstehend an.

<sup>2)</sup> Zweifelhaft; s. meine Note.

Nun zur Stellung vor Enklitikon, wobei zugleich der Fall einsilbiger Enklitika hinter dem Präfix zu erledigen ist. S. gibt vier Beispiele (I, 162, 7: 179, 1: II, 38, 5: III, 9, 4, mit enam. asya, ū, īm), in denen allen das Präfix gekürzt ist: ich füge hinzu ánv asmai IX, 72, 3, ánv asya VIII, 1, 34, ádhy ū X, 27, 6, und aus Eingängen der achtsilbigen Reihe, zu der ich hier schon hinübergreife. neben Sievers Beispielen abhy ènam I, 80, 12, ánv enān V, 52, 6 noch abhy ènam X, 18, 11, práty u VII, 81, 1, áty ū IX, 45, 4. Dem gegenüber aber mit unverkürztem Präfix aus einer Tristubh- bz. Jagatīreihe práti asya X, 142, 5 und vielleicht pári ū IX, 110, 11); aus einer achtsilbigen práti asmai VI, 42, 1 (schon bei S.). Gegenüber den zahlreichen Stellen mit pári agníh, práti agníh u. dgl. kann das hier zu beobachtende starke Vorwiegen der Konsonantisierung kaum Zufall sein. Abweichend von Sievers glaube ich, daß es in der Tat direkt auf der Enklise, der engen Akzentverbindung von Enklitikon und Präfix beruht. Mich macht daran die von S. hervorgehobene Tatsache nicht irre, daß hinter der Cäsur die Bewahrung des Vokals in der gleichen Verbindung unanstößig ist (wie in | anu eṣām IV, 27, 1 u. a.). Hier griff eben die starke metrische Neigung zur Silbenfolge | oo\_ ein. Daß da die Kreuzung verschiedener Einflüsse dem Ergebnis schematische Einheitlichkeit geraubt hat. ist schließlich natürlich. Sievers seinerseits, wie mir scheint hinblickend auf Gesichtspunkte der germanischen Metrik, auf die dort den starktonigen, bedeutungsschweren Worten gehörende Herrschaft, nimmt an, die Kürzung des Präfixes vor Enklitikon habe den Zweck gehabt, im Reihenabschnitt vor der Cäsur Platz für ein derartiges gewichtigeres Wort zu schaffen. Daß ein solchen Anforderungen mehr oder minder genügendes Wort in der Tat dort meist dasteht, ergab sich wohl von selbst. Aber daß in der vedischen Metrik, die "den reinen Typus eines nichtakzentuierenden Versbaues aufweist" 2), dynamischen Abstufungen ein solches prinzipielles Gewicht zukommt, bezweifle ich doch. Derartiges würde sich gewiß noch anderweitig vielfach fühlbar machen: auf eine von Sievers angenommene mir recht zweifelhafte solche Erscheinung im Bau der Gāvatrī komme ich unten zurück. zeichne ich nur eine Anzahl ohne viel Suchen zusammengebrachter Tristubh- oder Jagatīeingänge, die mir dem erwähnten Prinzip Sievers' sich schwer zu fügen scheinen: práti yát syá I, 104, 5, práti

<sup>1)</sup> Doch fraglich, man kann auch páry ū lesen (dann hinterher dhanua), vgl. Benfey Quantitätsversch. IV, 1, 19 (Abh. GGW. XXV).

<sup>2)</sup> Sievers, Metrische Studien I (Abh. S. G. Wiss., phil.-hist. Kl. XXI), 66.

va enå I. 171. 1, ánu yád vām I, 184, 4, práti yád asya II, 20, 8, abhí nú mā II, 33, 7, yámś co nú VI, 66, 3, abhí yé nah VII, 25, 2, å na ená und abhí yád vām VII, 71, 4, ádhy ū nú eṣu X, 27, 6, prá yé nú asya X, 92, 7; práti asya X, 142, 5: eine Sammlung, die sich leicht nach Belieben vermehren ließe 1). Konsonantisierte der Dichter in der achtsilbigen Reihe wirklich, um dort für zwei gewichtige Worte Platz zu schaffen (vgl. unten S. 538), so hätte er in ánr enāň áha ridyútah V, 52, 6 sein Ziel schlecht erreicht 2).

Es bleibt übrig, nach der Anfangsstellung den weiteren Verlauf des Reiheneingangs zu betrachten. Normal ist dort für ein Präfix von der Gestalt ook kein Platz. So muß man Konsonantisierung erwarten. Ob auf die so entstehende Länge eine weitere Länge oder Kürze folgen wird, entscheidet das Metrum nicht. Dem entspricht es bestens, daß zu Sievers' beiden Beispielen svåpnenāhhyúpyā II, 15, 9 und yám adhyásthāt V, 31, 1 sich ebenfalls mit Länge hinter dem einsilbigen Präfix stellt tå im práty eşi X, 1, 4 und kám ápy ühe X, 52, 3 (dazu im Kompositum duratyétā VII, 65, 3), andrerseits aber mit Kürze tám ánv avindan X, 71, 3, yád adhyátisthat X, 81, 4, tád anvávait X, 139, 43). Man sieht, daß diese Materialien von Sievers' Quantitätsregel nicht beherrscht werden.

Sehr viel kürzer kann die achtsilbige Reihe erledigt werden.

In ihrem Ausgang bevorzugt das Metrum vor viersilbigem <sup>4</sup>) Wort Länge, vor dreisilbigem (oder Gruppe aus zwei- und einsilbigem) verlangt es Kürze; im ersteren Fall also wird konsonantisiert, im letzteren nicht. So ergeben sich die Reihenausgänge einerseits vom Typus ánv anonavuh, abhy ùsrkṣata (dagegen aus-

<sup>1)</sup> S. (Altgerm. Metrik 182) führt selbst die Gäyatrireihe an yac cid dhi te viso yathā I, 25, 1. Für eine solche mit ihren vier Hebungen gewichtloseres sprachliches Material ausfindig zu machen, wurde wohl schwer sein.

<sup>2)</sup> Allerdings gehört die Zeile keiner Gāyatrī an, fur welche S. diese Wortverteilung annimmt, sondern einer Pankti. Aber drängt sich nicht die Zusammengehörigkeit dieses anv enan mit den analogen Wendungen in den andern Versmaßen auf?

<sup>3)</sup> Stellen mit zweisilbigem Präfix haben sich in dem von Sievers durchsuchten Gebiet nicht gefunden. Auch ich kenne keine. Denkbar wäre immerhin etwa, daß zu Eingängen wie yénābhi kretih I, 160, 5, mā mādhi putré II, 29, 5, wo die erste Kurze des Präfixes durch Kontraktion beseitigt ist, sich Gegenstücke mit vokalischem Anlaut des nachfolgenden Wortes fänden. Ich habe Ermittelungen darüber für überflüssig gehalten.

<sup>4)</sup> Und zweisilbigem. Doch ein Ausgang wie anv ihi findet sich hier zufälligerweise nicht.

nahmsweise unverkürzt (á)dhi ajāyata X, 190, 1, vgl. ZDMG. XLIV, 322); andrerseits tvābhi akṣaran, pratiétana (s. Sievers 207). Es liegt in den metrischen Bedingungen des Falls, daß an jenen Stellen auf das Präfix Kürze, an diesen Länge folgt: was ein der Sieversschen Quantitätsregel entsprechendes Resultat gibt. Eine besondere Stellung nehmen nur die ersten und dritten Pādas des modernen Anuṣṭubhtypus¹) ein. Deren metrische Eigenart führte in einer Reihe von Fällen zu Konsonantisierung vor dreisilbigem Schlußwort: práty adṛśran I, 191, 5, ánv avindan V, 40, 9, práty agṛbhṇan IX, 113, 3, páry avahan X, 85, 38. Diese Konsonantisierung stimmt so gut wie der Vokal des vorher erwähnten Typus tvābhi akṣaran zu Sievers Regel, aber man übersehe nicht, wie deutlich vor allem die metrische Figur, das geschichtliche Anderswerden der Anuṣṭubh, sich in diesen Verhältnissen spiegelt²).

Vor der Schluß- und hinter der Eingangsstellung ist Konsonantisierung zu erwarten, da das Metrum oo nicht gern zuläßt<sup>3</sup>). Die beiden Beispiele, die mir zur Hand sind, entsprechen dem: yám adhyásthāḥ I, 49, 2, indrasyābhy èti IX, 101, 16<sup>4</sup>).

Im Eingang der achtsilbigen Reihe läßt ähnlich wie in dem der längeren (oben S. 532 f.) das Metrum verhältnismäßig freien Spielraum. Hier finden wir einsilbiges Präfix vor Kürze wie vor Länge. Einerseits abhy àmīṣi X, 86, 8, áty atiṣṭhat X, 90, 1, páry acāmi X, 119, 5, abhy àsākṣi X, 159, 1, abhy àvastháḥ V, 19, 1 (zweisilbiges Präfix hätte den Eingang ooo ergeben). Andrerseits práty āyam I, 11, 6, práty oṣa X, 118, 8, páry anyá V, 73, 3, ánv indram VIII, 7, 24; hierher stelle ich, obwohl unbetont, auch den Vokativ: práty ayne X, 87, 24, 25. Dem gegenüber erscheint zweisilbiges Präfix aus dem schon erwähnten Grunde nur vor Länge: pári āsa VII, 32, 10, abhí arca VIII, 40, 4, abhí arṣa IX, 1, 4; 4, 7, 8; 20, 4; 51, 5; 63, 12, 29; 67, 3, abhí arṣati IX, 66, 22, abhí arṣanti IX, 62, 3 63, 6, abhí ūrṇoti VIII, 79, 2, abhí arkāḥ V, 5, 4, pári agním X, 155, 5, parietā I, 27, 8, abhiáram VIII, 72, 11, prátiardhiḥ X, 26, 5.

<sup>1)</sup> Siehe meine Prolegomena 27 ff., NGGW. 1909, 222 und die dort A. 1 verzeichnete Literatur.

<sup>2)</sup> Moderne Anuştubhform haben auch zwei Stellen — oder lieber eine Stelle — mit Prafix in der drittletzten: adhyéti IX, 67, 31 = 32. Die Verse sind so gebaut, daß hier in der drittletzten kein Unterschied vom Normaltypus erscheint. — Moderne Anuştubh mit Präfix in der viertletzten, an dieser Stelle vom alten Typus nicht abweichend: ánv ajāyanta X, 72, 3.5.

<sup>3)</sup> Die Gestalt etwa  $\simeq - \simeq \circ \circ - \circ \simeq$  findet sich zwar oft genug. Aber dann wird mit Präfix an den Stellen 4. 5 die Verbindung bis zum Reihen schluß laufen

<sup>4)</sup> Daß kein Gegenbeispiel vorliegt, kann ich nicht bestimmt behaupten.

Die Verbindungen von Präfix mit Enklitikon (abgesehen vom Verbum finitum und dem Vokativ) wurden für den Eingang der achtsilbigen Reihe schon oben (S. 535) neben den entsprechenden Materialien der längeren Reihe verzeichnet. Durch sie werden wir aber auf eine wichtige Theorie von Sievers (207; Altgerman. Metrik 176 ff.) geführt. Die Gäyatrīreihe hält er nach ihrer sprachlichen Gliederung in der Regel für zweigeteilt, mit 2+2 oder 1+3 oder 3+1 Hebungen:  $agnim ile \mid puróhitam, hótāram \mid ratnadhátamam, prá deva varuṇa | vratám. In der Anuṣṭubh dagegen seien auch dreiteilige oder ungegliederte Reihen gewöhnlich, z. B. I, 10, 2:$ 

yát sắnoḥ sắnum ắruhad || bhúri áspaṣṭa kártuam tád índro árthaṃ cetati || yūthéna vṛṣṇir ejati.

Das Streben, für die durch die Sinnesgliederung der Gayatrī erforderten sinnvollen, starkbetonten Worte Platz zu schaffen. müßte hier wie in der längeren Reihe (oben S. 535) zur Konsonantisierung des Präfixauslauts vor dem Enklitikon - beide des markanten Bedeutungsinhalts entbehrend - führen, während in der Anustubh diese Rücksicht fortfallen würde. Wir prüfen auf diese von S. (207) formulierte Fragestellung, den etwaigen Unterschied der beiden Metra betreffend, die oben (S. 535) beigebrachten Materialien. Leider ergeben auch diese kein sehr bestimmtes Resultat, aber soviel ist doch klar, daß sie zur Annahme eines solchen Unterschiedes in keinem Fall drängen. Rechnen wir die Verbalformen den Enklitiken nicht zu, ergibt sich für die Anustubh eine Ausnahme von der Verkürzung (VI, 42, 1)1). Für Gāyatrī liegt keine Ausnahme, doch eben auch nur ein Fall der Verkürzung vor (IX, 45, 4). Wenn wir aber anderseits, wie Sievers tut, die unbetonten Verbalformen als Enklitika mitzählen, so erhalten wir für die Gāyatrī alsbald eine Fülle von Ausnahmen: die Stellen mit abhí arşa, abhí arşati, abhí arşanti, abhí ūrnoti oben S. 537.

Gewinnen wir also von dieser Seite kein Vertrauen zu jener Unterscheidung zwischen beiden Versmaßen, so möchte ich hinzufügen, daß ich auch sonst hier unüberzeugt bleibe. Worauf sollte es wohl beruhen, daß die Sinnesgliederung im Innern von Paaren achtsilbiger im Übrigen identisch gebauter<sup>2</sup>) Reihen verschieden

<sup>1)</sup> Den Beispielen für die Verkürzung werden wir auch die in Panktiversen vorkommenden I, 80, 12; V, 52, 6 zurechnen dürfen. Das einemal ist die Pinkti eine Anustubh, an die ein fünfter Pada als Refrain getreten ist. Das andremal steht sie inmitten von Anustubhs und als deren offenbares Äquivalent. Auch X, 18, 11 kann ohne Bedenken auf die Seite der Anustubh gestellt werden.

<sup>2)</sup> Ich sehe hier natürlich vom jüngeren Anustubhtypus (oben S. 537) ab.

ist, je nachdem auf die Pause hinter ihnen noch eine solche Reihe folgt (Gāyatrī) oder zwei (Anuştubh)? Und in der Tat glaube ich, daß sich Gayatrizeilen genug auf Schritt und Tritt finden mit deutlicher Dreiteilung oder mit einem Bau, welcher dem der von S. (Altgerm. Metrik 176) angeführten Anustubhreihen gleichartig genug ist 1). Die Reihe váruno mitró aryamá I, 26, 4 gehört einer Gāvatrī an; váruna mitra áryaman steht VIII, 67, 4 in einer Gāvatrī, V. 67, 1 in einer Anuştubh. In Gāyatrīversen liest man virapśt gómatī maht I, 8, 8, urór rsvásya brhatáh I, 25, 9, sámiddhah śnkrá áhutah VI, 16, 34, gavyá sómāso aśvayá IX, 64, 4. die Anustubhzeile yūthéna vṛṣṇir ejati I, 10, 2 nicht hinter yūthéna in zwei Teile zerlegen. Haben dann Gavatrīzeilen wie pavitre sómo akṣauḥ IX, 18, 1, vāyúm sómā asṛkṣata IX, 46, 2, ṛṇắ ca dhṛṣṇúś cauate IX. 47.2 höheren Anspruch auf Zweiteilung? Und so drängen sich weitere Bedenken in Menge auf. Daß, was ich hier herausgegriffen habe, nicht vereinzelte Raritäten sind, davon werden sich, glaube ich, Leser einiger Gäyatrīlieder leicht überzeugen.

Auf den Überblick über die Materialien folgt die Frage, wieweit in diesen Erscheinungen sprachliche, wieweit metrische Gesetzmäßigkeit vorliegt.

Sievers Quantitätsregel steht unzweifelhaft mit dem größten Teil der Materialien im Einklang. Aber Schritt für Schritt haben wir gesehen, wie in den allermeisten Fällen die dieser Regel entsprechende lautliche Behandlung sich ohne weiteres aus der Metrik ableiten läßt: aus der für viele Gebiete der Versreihen erhobenen Forderung des Wechsels von Längen und Kürzen, aus der für andre Gebiete geltenden Abneigung wenigstens gegen die Folge mehrerer Kürzen, aus der Bevorzugung der Prosodie och hinter der Cäsur der längeren Reihe. Nur wenn wir das Verhalten der Liedverfasser an den Stellen beobachten, wo die Metrik anderweitige Behandlung als die aus jener Regel sich ergebende verlangt oder möglich macht, können wir entscheiden, ob die Regel eben nur die unvermeidliche Konsequenz metrischer Verhältnisse ausdrückt oder ob ihre Wurzeln in die Sprache selbst hineinreichen.

Da fand sich nun, daß in der ersten Silbe des Tristubh-Jagatī-Eingangs vor viersilbigem Wort, dann überhaupt im weiteren Verlauf dieses Eingangs, ebenso im Innern des Vorderteils der achtsilbigen Reihe, schließlich im Innern der zweiten Hälfte der län-

<sup>1)</sup> Ich bemerke hier, daß Versuche, von den Textabteilungen in den Gänas des Sāmaveda aus Licht auf diese Frage fallen zu lassen, vergeblich scheinen.

geren Reihe das Metrum für Folge zweier Kürzen keinen (oder keinen leicht zugestandenen) Platz hat. An allen diesen Stellen sahen wir, daß die Quantitätsregel versagt, das Präfix einsilbig vor Länge so gut wie vor Kürze erscheint. Ich erinnere an práty agrabhīşma (S. 533), an die Gruppen von Fällen wie yám adhyásthāt (S. 536), wie yám adhyásthāḥ (in der achtsilbigen Reihe, S. 537), an | priyám ápy eti páthaḥ (S. 532).

Wollte man hier doch Verletzungen einer an sich giltigen Regel erkennen, zu denen das Metrum verführt hat, so werden die Fälle, an die wir jetzt erinnern, bedenklich machen.

Am Anfang der kürzeren wie der längeren Reihe eröffnet hinter einsilbigem Präfix die Metrik beide Möglichkeiten folgender Kürze oder Länge; hinter zweisilbigem (oo) verlangt sie Länge. Hier fügen sich nun im letzteren Fall die Belege natürlich, mit unerheblichen Ausnahmen, der Quantitätsregel. Aber sobald wir zum ersteren übergehen und damit das Gebiet betreten, wo die Metrik keine Entscheidung trifft, verschwindet alsbald jene Regel spurlos: neben einander finden wir in der längeren Reihe mit dreisilbigem Wort die Typen abhy àrṣata | und práty adhattam | (S. 533), mit zweisilbigem Wort überwiegend mit folgender Länge, also der Quantitätsregel zuwiderlaufend, ádhy asthāt u. ähnl. (S. 534), in der kürzeren Reihe práty āyam etc. und abhy àmīṣi etc. (S. 537).

Endlich sei daran erinnert, daß hinter der T²-Cäsur, wo das Metrum neben dem bevorzugten | 000 seltener auch | 000 zuläßt, dem entsprechend neben dem häufigeren Typus | abhí arcanti sich doch auch, entgegen der Quantitätsregel, Fälle wie | abhiámanta finden (S. 532).

Nach all dem trage ich kein Bedenken zu schließen, daß die Quantitätsregel eben nur ein Produkt der metrischen Notwendigkeiten ist. Wie die Sprache selbst sich in bezug auf die Konsonantisierungen verhalten hat, bleibt eine offene Frage.

Hier scheint mir nun alles darauf zu deuten, daß wir es mit Erscheinungen zu tun haben, die unter den in meinen Prolegomena 472 ff. besprochenen Gesichtspunkt der "engeren und loseren Wortverbindung" 1) fallen. In pári sicyate (sehr fest, denn danach párītó siñcatā (IX, 107, 1) ist der Zusammenschluß der beiden Worte enger als in pári sáptih; in nís tatakṣuḥ enger als in ūtibhis tireta; in prá nonumaḥ, prá naḥ enger als in prá nānám oder prá návyasā; in divás pári (beide Worte zusammengehörig) enger als in diváḥ

<sup>1)</sup> Vgl. noch Bartholomae KZ. XXIX, 511; Wackernagel Ai. Gramm. I, 307.

pári IX, 8, 8 (beide Worte zufällig zusammentreffend). Natürlich ist die Abgrenzung solcher neben einander liegender Möglichkeiten in der Regel nicht vollkommen scharf. Aber soviel scheint mir klar, daß gerade das Präfix (bz. die Präposition) besonders starken Zusammenhang mit dem ihm folgenden, enger oder loser zu ihm gehörigen Wort, speziell mit dem folgenden Verb, auch in der Lautgestalt des Sandhi zu zeigen die Tendenz haben muß, und daß anderseits Ähnliches inbezug auf das Enklitikon in seinem Verhältnis zu dem ihm vorangehenden Wort anzunehmen ist.

Damit halte man nun die Tatsache zusammen, daß die Konsonantisierung des -i, -u in der ältesten Sprache fast ausschließlich eben in Präfixen erscheint, Verbindungen dagegen wie sástv ayám VII, 55, 5, máyy āśth X, 128, 3 spät und im Rv. noch ganz selten 1) eintreten. Man beachte weiter die besondere Konstanz, mit welcher die Konsonantisierung des Schlußvokals da, wo man sich überhaupt an sie gewöhnt hatte<sup>2</sup>), nämlich in Präfixen, eben bei folgendem Enklitikon, also im Fall engsten Wortzusammenschlusses eintritt. In der Behandlung der einzelnen Fälle, wo vor einer Länge das Metrum einsilbiges wie zweisilbiges Präfix gestattet, ist natürlich bei dem Sichkreuzen mannigfachster Rücksichten oder Zufälligkeiten durchgehende Konsequenz oder Nachweisbarkeit der iedesmal obwaltenden Motive nicht zu erwarten. Immerhin möchte ich es kaum für Zufall halten, daß den Eingängen práti agnih III, 5, 1; IV, 13, 1; IV, 14, 1 (Sievers 206), pári agníh IV, 6, 4, pári agním X, 155, 5 (agnim nicht von pári abhängig) gegenübersteht prátu agne X, 87, 24. 25 mit unbetontem Vokativ, páry anyá V, 73, 3 (anyá von p. abhängig).

Noch muß von einem Faktor gesprochen werden, der in der Alternative zwischen -i -u und -y -v eine wichtige Rolle gespielt hat: der chronologische. Die Konsonantisierung nimmt in den jüngeren Teilen des Rgveda, dann vollends im Atharvaveda an Häufigkeit stark zu. Für den Rgveda zeigt das anschaulich die Tabelle Arnolds, Vedic Metre 76<sup>3</sup>). Es ist in der Tat frappie-

<sup>1)</sup> S. die Materialien bei Arnold, Ved. Metre 76.

<sup>2)</sup> Für enam habe ich festgestellt, daß es in den drei Fallen, wo es auf ein keinem Präfix angehöriges -i -u folgt (-īti enam II, 12, 5; añjánti enam IX, 109, 20; hantu enam X, 87, 5), keine Konsonantisierung hervorruft. Freilich wird dabei von Bedeutung sein, daß dem -i -u jedesmal Lange vorausgeht, also der Vokal für das Metrum bequem ist. Für den engen Anschluß von enam an das vorangehende Wort ist bezeichnend indra enam I, 163, 2; śakrá enam VIII, 1, 19.

<sup>3)</sup> Seiner Abgrenzung der von ihm mit \* bezeichneten jüngeren Partien kann man im Ganzen wohl zustimmen. Im Einzelnen bleibt natürlich Raum für Mei-

rend, wie sich die Konsonantisierungen in den von A. mit einem \* bezeichneten Partien vermehren; außer dem 10. Buch treten dabei sehr deutlich auch die sonst dem Revedaleser als jünger wohlbekannten Stellen wie I, 162—164. 179. 191; IV, 58; VII, 103. 104; IX, 67, 31—32. 113 hervor. Gewiß spielt das Häufigerwerden der unmittelbaren Verbindung von Präfix und Verb, gegenüber der seltener werdenden Tmesis¹), bei dieser Zunahme mit, aber ebenso gewiß reicht zahlenmäßig jenes entfernt nicht aus die Zunahme zu erklären.

Läge nun den Konsonantisierungen einfach die Quantitätsregel als ein rein sprachliches Gesetz zu Grunde, so wäre die erwähnte Verschiebung der Häufigkeit offenbar schwer zu verstehen. Das Zahlenverhältnis zwischen den auf die Präfixe folgenden Längen und Kürzen blieb doch wohl zu allen Zeiten annähernd dasselbe. Wohl aber konnte sich die Enge der Verknüpfung der im Satz zusammentreffenden Worte, je nach den Verschiedenheiten des zwischen ihnen obwaltenden Verhältnisses, für das Sprachgefühl ändern, und diese Änderung konnte nicht allein in der Sprache selbst sich vollziehen, sondern auch in Gewohnheiten und Moden der Verskünstler, in der Geneigtheit der Poeten der metrischen Bequemlichkeit zuliebe oder auch ganz allgemein gewisse sprachliche Möglichkeiten zu steigern, vielleicht sie bis ins Unmögliche zu erweitern. Bekannte Tatsachen der vergleichenden Grammatik lassen kaum zweifelhaft, daß die Dublette práti-práty grundsprachliches Erbteil ist. Beobachten wir die Zunahme des práty etc. im Reveda und nach der regvedischen Periode, so werden wir wahrscheinlich finden, daß schon im ältesten uns bekannten indischen Zustand ein Vordringen des Konsonanten gegenüber der noch älteren Zeit vorliegt. Im Rgveda, scheint es, hängen am vorangehenden Präfix am engsten Enklitika wie enam im, dann das Verbum finitum: das Material reicht nicht hin, den Vokativen in dieser Rangordnung ihre Stelle anzuweisen. Auch die Verbindung von Prä-

nungsverschiedenheiten; ich wurde die Grenzen dieser Abschnitte eher etwas weiter ziehen. Daß A. die augmentierten Verbformen vom ubrigen Verb gesondert hat, scheint mir prinzipiell nicht berechtigt. Freilich erscheinen aus erklärlichen Gründen unter den Fällen der Konsonantisierung jene Formen in starker Überzahl. Aber an sich ist abhy àmīsi doch lautlich nichts andres als abhy ànūsi. Auch wäre es m. E. erwünscht gewesen, andre aus zwei Kürzen bestehende Worte wie yādi von den Präfixen zu trennen. — Für den Atharvaveda gibt die Tabelle JAOS. XI Proceedings XXIX, leider nur ein sehr summarisches Bild der betreffenden Verhältnisse. In mancher Hinsicht hilft Whitneys Wortindex weiter.

<sup>1)</sup> Ich verweise auf meine Zählungen ZDMG. LXI, 808.

position und Nomen ist eng. Den Dichtern schreibt im Ganzen die Metrik vor, ob sie vom Recht der Konsonantisierung Gebrauch machen sollen. Aber sie werden immer geneigter die Sache so zu wenden, daß die metrische Notwendigkeit und die Geneigtheit zur Konsonantisierung im Einklang stehen. Das Verb verwächst immer fester mit dem Präfix; so steigt die Gelegenheit dieser Neigung nachzugeben. Und man fängt nun auch an zu sagen såstv ayåm, våsty åntigrhät. Oder wenigstens — für viele solcher Fälle wird die Einschränkung am Platz sein — die Dichter fangen damit an, und bald tun dazu auch die Grammatiker ihr Teil. Denn daß die Bewegung auf die Konsonantisierung des -i -u in der lebendigen Sprache doch zu allen Zeiten nur ein begrenztes Gebiet beherrscht haben kann, läßt der spätere Zustand annehmen, wie er im Pāli und den Asokainschriften vorliegt.

# Nachtrag zu S. 224.

Betreffs Kāth. XI, 10 hat schon Caland GGA. 1900, 704 das Richtige gesehen.



| , |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

as mornishous inher such los poura Living good son copy artaly and band and the comographic of a low . posperon - s'io à volu r montipo wood in my abject a study to law in 416 is the proposition order with a solve r-pez-arcos sorà - woxólia liar es les similar & 220 templognoso, 3-20, "124 prom. לנב שלא בב שובשאידטטידסססס שטטוני דם איצ one with the the selection of the says sa voca startila são Emacilhon. · a och i de s la sorso de elevo ho co sorà Trodu sind to spromopeupa . in who To Sur him the factive hypothes is in me your me said , and it is a most in un in caly wo how? you willena lion-this von Graffordo s valen oco orghander on nopa liay of p. avaluera his ra lian arouse - loopeho hide acole nottos saintiganto, oxonissa oh ude ouri este open or wolld seption Toursuriou Basales a per the State at p Jeer voge 3 dohielle ple orgoorsolier \* 144v-11 a va: " Acar or our of otomio, promotification 301 PONONTO TEON PEONOPOUR Someton STA 1 radhur Too a shoomer store ohours word in 1:64

Ungefähr natürliche Größe.

## Nachrichten

von der Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philologisch-historische Klasse. 1915. Beiheft.

# Hexaplarische Randnoten zu Isaias 1—16,

aus einer Sinai-Handschrift

herausgegeben

von

Leonhard Lütkemann und Alfred Rahlfs.

Mit einer Lichtdrucktafel.

Berlin, Weidmannsche Buchhandlung. 1915. Vorgelegt von J. Wackernagel in der Sitzung vom 12. Juni 1915.

# Vorbemerkungen.

Während seines Aufenthaltes auf dem Sinai im Frühjahr und Sommer 1914¹) hat Herr Prof. Carl Schmidt (Berlin) für das Septuaginta-Unternehmen photographische Aufnahmen von mehreren griechischen Handschriften des Katharinenklosters gemacht, die er im September 1914 trotz mancher Schwierigkeiten glücklich nach Deutschland heimbringen konnte. In einer dieser Hss. fand sich eine Menge bisher größtenteils unbekannter hexaplarischer Randnoten zu Is. 12—164, die unsere Kenntnis der Hexapla in höchst erwünschter Weise bereichern und daher hier sogleich veröffentlicht werden.

Die Handschrift ist von V. Gardthausen, Catalogus codicum graecorum Sinaiticorum (Oxonii 1886), S. 2 unter Nr. 5 beschrieben. Nach seinem Urteil gehört sie dem X. Jahrhundert an, und der Charakter der Schrift, einer im Texte etwas nach rechts geneigten, in den Randnoten durchaus aufrecht stehenden schönen Minuskel (s. die Tafel), bestätigt dies Urteil. Es ist eine Pergamenths. von 1762) Blättern zu 21 × 16 cm. Sie enthielt ursprünglich alle sechzehn Propheten, doch fehlen jetzt am Anfang das ganze Buch Osee und Amos bis 612, in der Mitte Isaias 1914-Ieremias 67 und am Schluß Ezechiel von 275 an und das ganze Buch Daniel. Zu Isaias bemerkte schon Gardthausen: "cum scholiis marginalibus minutissime et diligentissime scriptis", ohne jedoch über den Inhalt der "Scholien", die sich erst in der Photographie als hexaplarische Randnoten entpuppten, etwas zu sagen. Diese Randnoten reichen in der Hs. von Bl. 45 b, an dessen Spitze Isaias beginnt, bis Bl. 62 a, das mit den ersten Worten von Is. 16 schließt. Die erste Note gehört

<sup>1)</sup> Vgl. den Bericht Schmidts in den Sitzungsberichten der K. preuß. Akademie d. Wiss. 1915, S. 122-125.

So, nicht 130, wie Gardthausen in seiner überhaupt recht ungenauen Beschreibung der Hs. angibt.

zu Is. 12, die letzte zu 164. Die folgenden Seiten Bl. 62 b—64 b enthalten bloß noch den Text von Is. 166—1914; die Ränder sind hier vollständig leer. Dieser Umstand läßt uns den Verlust der Fortsetzung leichter verschmerzen. Denn es ist ganz unwahrscheinlich, daß die Randnoten später wiedereingesetzt haben. Alles, was an diesen wertvollen Randnoten vorhanden war, wird uns erhalten sein.

Die Hs. wird vom Septuaginta-Unternehmen mit der Sigel 710 bezeichnet, s. A. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (Nachr. d. K. Ges. d. Wiss. zu Gött., Philol.-hist. Kl. 1914, Beiheft — Mitteilungen des Sept.-Untern. Bd. 2) S. 285.

Die beigegebene Lichtdrucktafel, welche auf Grund der von Herrn Prof. Schmidt aufgenommenen Schwarz-Weiß-Photographie angefertigt ist, stellt diejenige Seite der Handschrift dar, welche die größte Zahl von Randnoten enthält. Die Noten füllen hier nicht nur den ganzen seitlichen Rand, sondern setzen sich sogar noch am unteren Rande fort. Die erste Note des seitlichen Randes ist Is. 3<sub>16</sub> A' εκτεταμενω βρογχω (s. unten S. 43 Z. 5), die letzte 3<sub>24</sub> A' Σ' ἔκτηξις. Daran schließt sich dann am unteren Rande links 3<sub>24</sub> A' κολαμμα etc. an, und die letzte Note der ganzen Seite ist unten rechts 3<sub>26</sub> Σ' αί δύραι.

Unsere Ausgabe soll die Randnoten vollständig und genau wiedergeben, aber kein einfacher Textabdruck, sondern eine kritische Ausgabe sein. Daher haben wir die Randnoten mit dem hebräischen Texte und dem bisher schon bekannten hexaplarischen Material verglichen und alles zu ihrer Beurteilung Nötige hinzugefügt. Im einzelnen ist über die Anlage unserer Ausgabe folgendes zu bemerken.

Vorangestellt ist stets der hebräische (masoretische) Text. In der Regel werden bloß diejenigen hebräischen Worte oder Wortbestandteile angeführt, welche in den Randnoten übersetzt sind. Eine Ausnahme wird nur bei solchen Worten und besonders Wortbestandteilen gemacht, die wie das 7 consecutivum für die richtige Auffassung des hebräischen Textes unentbehrlich sind, oder die wie die Pronomina suffixa sich nicht gut abtrennen lassen; diese werden mit angeführt, aber eingeklammert.

Auf den hebräischen Text folgt der entsprechende griechische Text der Septuaginta. Dieser wird stets in der Fassung angeführt, die er in 710 selbst hat. Zu welchen LXX-Worten die Randnoten gehören, zeigt die Hs. selbst in der Regel durch korrespondierende Indices im Texte und am Rande an. Doch leidet dies System der Indices an mehreren Mängeln, welche den Herausgeber zwingen, alles genau nachzuprüfen und die den Randnoten

entsprechenden LXX-Worte in vielen Fällen selbständig festzustellen. Denn 1) steht der Index stets nur bei einem oder höchstens zwei 1) Wörtern des Textes, auch wenn die Randnote lang ist und zu einer größeren Zahl von Textworten gehört; man kann also aus der Hs. selbst nicht ersehen, bis wie weit der Index gilt. 2) Der Index steht, wo die Randnote zu mehreren Textworten gehört, regellos bald bei dem ersten, bald bei einem der folgenden Wörter: man kann also aus seiner Stellung nicht einmal ersehen. wo sein Geltungsbereich beginnt. 3) Der Index steht gar nicht selten bei einem Worte, zu dem er überhaupt nicht gehört. 4) Hie und da fehlt der Index ganz, entweder bloß im Texte oder auch am Rande. Wir haben in allen diesen Fällen das Richtige hergestellt, aber es für unsere Pflicht erachtet, den Leser auch über den Befund in der Hs. selbst stets genau zu unterrichten. Daher haben wir jedesmal das oder die LXX-Worte, bei welchen 710 den Index hat, gesperrt und, wo 710 den Index bei einem falschen Worte oder gar nicht hat, den Tatbestand in der Anmerkung angegeben.

Hinter dem LXX-Texte kommen, vom Vorhergehenden durch eine eckige Klammer geschieden, die hexaplarischen Randnoten selbst. Sie sind genau nach der Hs. herausgegeben, doch sind alle sicher aufzulösenden Abkürzungen ohne weiteres aufgelöst und gewisse Fehler und Mängel der Hs. verbessert. Hierüber ist folgendes zu bemerken: 1) Die Spiritus, Akzente und das Iota adscriptum sind in 710 wie in manchen anderen Hss. jener Zeit sehr unregelmäßig gesetzt, z.B. ist in der Randnote zu Is. 718 geschrieben τη μυη τηι πέραν. Unter Umständen lassen sich auch die feinen Akzente der Randnoten auf der öfters unscharfen Photographie nicht deutlich erkennen. Daher haben wir diese Zeichen einfach nach den grammatischen Regeln gesetzt und die Akzentuation der Hs. nur in wenigen Fällen, wo sie ein gewisses Interesse zu haben schien, angemerkt. 2) 710 hat manche orthographische Fehler wie 15 εκκλησιν statt εκκλισιν, ε εμωτωθησαν st. εμοτ., (8 συσσκιασμω st. συσκ.,) 9 λημμα st. λειμμα und auch einige andere Fehler, die als bloße Lese- oder Schreibfehler zu betrachten sind, wie 18 authothplov st. audischplov. Diese haben wir verbessert, jedoch in den Anmerkungen stets angegeben, was 710 selbst bietet:

<sup>1)</sup> Dieser Fall ist ziemlich selten; die ersten Beispiele finden sich in 1 13 (ἐἀν φέρητε) und 14 (οὐχέτι ἀνήσω). Der Index steht an solchen Stellen entweder zwischen den beiden Wörtern, oder, wenn er breiter ist, über dem Schlusse des ersten und dem Anfange des zweiten Wortes.

dabei haben wir aber die Spiritus und Akzente, da sie nicht überall deutlich zu erkennen sind, überall fortgelassen.

In anderen Punkten dagegen haben wir uns in unserer Ausgabe an die Hs. angeschlossen. Dies gilt 1) für das in der Hs. regellos bald gesetzte, bald fortgelassene v egehnoginov. 2) für alle Fehler, die nicht als bloße Lese- oder Schreibfehler. sondern mehr als Fehler der Überlieferung zu bezeichnen sind. wobei allerdings die Grenze naturgemäß etwas fließend ist 1). Zu diesen Fehlern rechnen wir besonders auch die Fehler in den Autorennamen. Die Randnoten nennen A' = Aquila,  $\Sigma' =$ Symmachus,  $\Theta'$  = Theodotion<sup>2</sup>) und einigemal (3<sub>10.12</sub> zweimal, 21. 518. 618. 812. 118) auch E', d. h. die Quinta, die fünfte griechische Kolumne der Hexapla. Hier ist nun & an einigen Stellen (312 [19]. 8 12) wohl sicher Fehler für C', an anderen (3 21. 6 13) vermutlich für Θ'. und auch die übrigen Stellen, wo €' genannt wird, sind nicht ohne Bedenken, zumal €' bislang in den großen Propheten außer einem zweifelhaften Falle bei Ezechiel noch gar nicht vorkommt. s. Field I, S. XLIV. Auch sonst finden sich in 710 falsche Autorennamen, und an anderen Stellen fehlen die Autorennamen ganz: man kann jedoch den Autor häufig, besonders wenn es A' ist, aus dem Charakter der Übersetzung mit Sicherheit erschließen. Trotzdem haben wir im Texte alle Autorennamen einfach nach der Hs. gegeben und uns damit begnügt, unsere Bedenken und Verbesserungen in den Anmerkungen darzulegen.

Alles bei Field Fehlende ist durch Unterstreichen gekennzeichnet. Man sieht daraus sofort, wie groß der sich aus 710 er-

<sup>1)</sup> Für zwei besondere Kategorien dieser Fehler, die Angleichung der Randnoten an den LXX-Text und die Hinzufügung des Artikels bei A', sind die Fälle unten S. 26 Anm. 51 und im hebräisch-griechischen Wörterverzeichnis unter "Artikel" zusammengestellt. Sie sind im Texte nur in den seltenen Fällen korrigiert, wo der Text durch sie geradezu sinnlos wurde (8 τ τέναγος, 14 οἶχος).

<sup>2)</sup> Wo zu denselben Worten des LXX-Textes mehrere jüngere Übersetzungen notiert werden, folgen sie einander regelmäßig in der aus der Hexapla beibehaltenen Reihenfolge A', Σ', θ'. Ausnahmen finden sich nur 1) wo θ' mit A' zusammengefaßt wird und infolgedessen dem Σ' voraufgeht, z. B. 121. 22 (aber hier ist θ' falsch). s. 322, 2) in drei besonderen Fällen, von denen zwei (715. 914) eine Erklärung zulassen, während der dritte (814) unerklärlich ist, s. die Anmerkungen zu diesen Stellen. Die Beobachtung der Reihenfolge ist zuweilen für die Herstellung des Ursprünglichen von Wichtigkeit, s. besonders die Anmerkungen zu 116 καθαρίσθητε. 524 ἀνειμένης. 615 βάλανος. 811 χειρίς. 910 συγκεράσει. 1430 πενήτων. Dasselbe Anordnungsprinzip herrscht in Syrohex. und im großen ganzen auch in Q, doch hat Q viele willkürliche Abweichungen, z. B. 12 θ' Σ' ἐξέθρεψα, 9 Σ' θ' τῶν δυνάμεων Α' στρατειῶν, 23 θ' ἐκκλείνοντες Σ' ἀπειθεῖς.

gebende Gewinn ist 1). Manches, was die Randnoten von 710 bieten, war uns allerdings schon aus der bisher zur Verfügung stehenden Überlieferung bekannt, ja öfters bot diese bereits Stücke, die wir in 710 vergeblich suchen. Aber in vielen Fällen überwiegt die Fülle des Neuen alles bisher schon Bekannte, sodaß wir die Entdeckung gerade dieser Quelle als einen besonderen Glücksfall preisen müssen.

Und das umsomehr, als auch die Güte der neuen Quelle im großen und ganzen über allen Zweifel erhaben ist. Die häufige Übereinstimmung mit der bisherigen Überlieferung legt dafür ein beredtes Zeugnis ab, wobei noch als besonders merkwürdig zu erwähnen ist, daß 710 mit Q, unserer bisher neben Syrohex. besten Quelle, sogar in zwei offenbar sehr alten Fehlern zusammentrifft: 529 αυτών statt αυτώ, 162 των statt τω (vor αρνών, was bei der falschen Lesart των als Genetiv von ἄρνες statt als Eigenname gefaßt ist). Aber auch da, wo die übrige Überlieferung versagt, drängt sich, besonders bei den neuen Stücken aus A', dem eigenartigsten Übersetzer, die Echtheit jedem mit seiner Art auch nur einigermaßen Vertrauten so unmittelbar auf, daß er keinen Augenblick darüber im Zweifel sein kann. Beispielshalber sei nur auf  $\dot{a}$ תל בני קדם  $9_{11}$  and  $\dot{a}$ סניס  $\dot{a}$ סניס איז  $11_{14}$  hingewiesen; mehr findet man in den Anmerkungen, die zu den charakteristischeren Übersetzungen Parallelstellen anführen.

Der hohe Wert der neuen Quelle zeigt sich auch darin, daß sie öfters, wo die bisherige Überlieferung zwiespältig war, den Ausschlag gibt und manchmal auch gegen die bisherige Überlieferung recht hat. Z. B. weist 710 gleich in 14, wie die Anmerkung zur Stelle zeigt, διέσυραν = צאט gegen Theodoret zweifellos richtig dem A' zu.

<sup>1)</sup> Um den Gewinn ja nicht zu übertreiben, haben wir auch dasjenige, was bei Field nur in richtiger Retroversion aus dem Lateinischen oder Syrischen erscheint, von der Unterstreichung ausgeschlossen, z. B. 15 ξακλισιν, was schon Montfaucon richtig aus dem Lateinischen retrovertiert hatte. Dagegen ist dasjenige, was Field nicht zu retrovertieren gewagt hat, z. B. 122 vinum tuum mixtum est aqua, mit unterstrichen. (Einige bei Field fehlende richtige Retroversionen hat schon die Wechelsche LXX-Ausgabe von 1597 [s. unten zu 114], z. B. gibt schon sie die eben angeführten Worte in 122 richtig durch ὁ οἴνός σου μεμιγμένος υδατι wieder. Aber daneben weist sie infolge ihres Prinzips, alles nur in Retroversion zu geben, so viele Mißgriffe auf, daß es richtiger scheint, von ihr abzusehen.) Übrigens sei auch hier darauf hingewiesen, daß nicht schlechthin alles Unterstrichene wirklich einen Gewinn bedeutet; die Anmerkungen lehren, daß öfters Zweifelhaftes oder sicher Falsches mit unterläuft.

Aber auch 710 ist natürlich nicht ohne Fehler und Mängel. Die mancherlei Fehler in den einzelnen Wörtern, die an falsche Stelle geratenen Indices und die falschen Autorennamen sind schon erwähnt. Sonst stören besonders die häufigen Zusammenfassungen mehrerer ähnlicher Übersetzungen und die Kürzungen, die gern da eintreten, wo mehrere gesondert angeführte Übersetzungen teilweise übereinstimmen.

Bei Zusammenfassungen mehrerer Übersetzungen kann man nie sicher sein, daß sie wirklich genau gleich gelautet haben; vielmehr sind sehr häufig, ja vielleicht in den meisten Fällen, gewisse Unterschiede zwischen ihnen vorhanden gewesen. die man bei der Zusammenfassung unbeachtet gelassen oder verwischt hat. Nur zwei absolut sichere Fälle seien hier angeführt. In 823 sollen Α΄ Σ΄Θ΄ הרם לשר durch όδὸν τὴν κατὰ θάλασσαν wiedergegeben haben, aber A' hat sicher nicht so frei übersetzt, und Q gibt für A' θ' richtig an όδὸν τῆς θαλάσσης, s. die Anm. z. St. In 162 sollen A' 0' מעברות לארנה durch αί διαβάσεις τῶν (lies τῷ) 'Αρνών wiedergegeben haben, aber Q, der A' und O' einzeln anführt, lehrt uns, daß A' kein ai und Θ' kein τφ gehabt hat; hier ist also die  $A'\Theta'$ -Übersetzung von 710 weder = A' noch =  $\Theta'$ , sondern ein Mischmasch aus beiden, vgl. die Anm. z. St. Wir wissen also bei solchen Zusammenfassungen, wenn nicht gerade der Charakter eines bestimmten Übersetzers besonders klar durchleuchtet, nie genau. wie der einzelne übersetzt hat 1). Sogar wo es sich nur um ein einziges Wort handelt, das mehreren Übersetzern zugeschrieben wird, kann doch die Übereinstimmung nur eine ungefähre gewesen sein: vgl. 14, wo zwar nicht 710, aber Q βεβαρημένον für die λοιποί d. h. für alle drei Übersetzer angibt, und erst 710 uns lehrt. daß in Wirklichkeit A' βαρός, Θ' βαρόνων und nur Σ' βεβαρημένον (oder -vos) gesetzt hat; hier hat also der Umstand, daß alle drei Übersetzer nicht wie die LXX πλήρης "voll", sondern βαρός "schwer" oder ein Derivat von βαρός verwenden, dem Exzerptor genügt. um alle drei in der längsten Form βεβαρημένον zusammenzufassen. Dieser Fall zeigt übrigens zugleich, daß derartige mißliche Zusammenfassungen keineswegs auf 710 beschränkt sind, sondern sich ebenso in der übrigen Überlieferung finden. Auch ist dies keine ganz neue Beobachtung; schon Montfaucon hat z.B. zu Is. 8, bemerkt: "dicendum erit Theodoretum hîc trium simul interpreta-

<sup>1)</sup> In den Anmerkungen ist öfters darauf hingewiesen, daß eine mehreren Autoren zugeschriebene Übersetzung zum Charakter des einen von ihnen, besonders des A', nicht paßt, oder umgekehrt, daß sie nur dem A', nicht auch den übrigen Übersetzern anzugehören scheint.

tionem adferre, neglectâ quarumdam vocum discrepantiâ: quod saepissime contigisse jam passim vidimus"; vgl. ferner Reider¹) S. 331 Anm. und S. 334 f. Und in gewisser Weise geht die Praxis, mehrere Übersetzer zusammenzufassen, auf Origenes selbst zurück, s. z. B. unten S. 36 Anm. 97. Wir werden nicht bei jeder Stelle, wo eine solche Zusammenfassung vorkommt, auf die Unsicherheit der Überlieferung hinweisen; nur wo noch andere Verdachtsgründe hinzukommen, werden wir sie in den Anmerkungen geltend machen. Übrigens scheinen bei diesen Zusammenfassungen besonders oft die Eigentümlichkeiten des A' unter den Tisch gefallen zu sein, und das ist auch nicht zu verwundern, da gerade bei A' so sehr vieles vorkommt, was einem griechischen Ohre sonderbar oder ungeheuerlich klingen mußte.

Weniger schlimm als die Zusammenfassungen sind die Kürzungen bei gesondert aufgeführten Übersetzungen. Gleich in 16 wird z. B. zu der A'-Übersetzung οὸκ ἔστιν ἐν αὐτῷ όλοκληρία als Σ'-Übersetzung nur ὑγιές, als O'-Übersetzung nur ἀπλῶς hinzugefügt. In solchen Fällen können natürlich die anderen Übersetzer das Ausgelassene ebenso übersetzt haben wie der zuerst genannte, und gerade in 16 ist uns οδα ἔστιν ἐν αδτῷ für Σ' ausdrücklich durch Theodoret und Prokop bezeugt; aber οὸκ ἔστιν ἐν αὐτῷ ἀπλῶς gibt keinen vernünftigen Satz, also muß O' hier auch sonst von A' abgewichen sein. Wie vorsichtig man bei solchen Kürzungen sein muß, lehrt uns 715 besonders deutlich: 710 führt hier zuerst vollständig an θ' ἐν τῷ γνῶναι αὐτὸν ἀπώσασθαι τὸ πονηρὸν κτλ., dann unvollständig Σ' ἀποδοκιμάσαι τὸ κακὸν κτλ., und man würde an sich nicht das geringste Bedenken zu tragen brauchen, auch für  $\Sigma'$  jenes έν τῷ γνῶναι αὐτόν zu ergänzen; aber Q lehrt uns, daß Σ' nicht έν τῷ γνῶναι αὐτόν, sondern εἰς τὸ γνῶναι αὐτόν übersetzt hat. Hier hat also wieder die ungefähre Übereinstimmung gegenüber dem πρίν ἢ γνῶναι αὐτόν der LXX dem Exzerptor genügt, um diese Worte bei L' fortzulassen. Sicher verlassen kann man sich also in allen solchen Fällen nur auf das, was wirklich dasteht.

Nimmt man alle Fehler und Ungenauigkeiten zusammen, auf die hier und in den Anmerkungen aufmerksam gemacht ist, so könnte man den Eindruck gewinnen, als sei unser günstiges Urteil über 710 von der Entdeckerfreude beeinflußt und 710 in Wirklichkeit doch nur eine recht minderwertige Quelle. Aber dieser Eindruck kann nur deshalb entstehen, weil wir die in 710 vorliegende Überlieferung einer schonungslosen Kritik unterworfen

<sup>1)</sup> Den Titel von Reiders Schrift s. unten S. 18.

haben 1). Würde man an das bei Field zusammengetragene Material ebenso schonungslos die kritische Sonde legen, so würde sich zeigen, wie unendlich vieles auch bei ihm ganz unhaltbar ist. Schon Reider S. 328-330 hat durch eine Vergleichung Fields mit den in neuerer Zeit gefundenen A'-Fragmenten ganz richtig gezeigt, "that where Field is our sole authority for an Aquila rendering the whole force of internal evidence must come into play if we are minded to give to Aquila what is his and not perchance the property of another", und er hat S. 331-335 an manchen Angaben Fields eine durchaus treffende Kritik geübt. Weitere Belege für die Unzuverlässigkeit vieler Angaben Fields werden unsere Anmerkungen zur Textausgabe bringen. Hier sei nur ein besonders krasses Beispiel hinzugefügt, welches zugleich zur Vorsicht beim Gebrauche der Konkordanz von Hatch und Redpath mahnen kann. A' übersetzt nach fester Praxis אָמֶר oder אָמֶל durch λόγος und das längere hebräische Wort κατικ durch das längere griechische λόγιον 2), da-

<sup>1)</sup> Ob diese Kritik schon alles Falsche getroffen hat, ist allerdings sehr zweifelhaft. Die Arbeit wurde durch das Fehlen einer brauchbaren Konkordanz zu den jüngeren griechischen Übersetzungen sehr erschwert, und es sollte nicht noch mehr Mühe auf eine Arbeit verwendet werden, die sich später, wenn wir erst einmal eine wirklich brauchbare Konkordanz besitzen, mit sehr viel weniger Mühe wird erledigen lassen.

<sup>2)</sup> A' gibt verschiedene Ableitungen derselben hebräischen Wurzel, selbst wenn sie völlig gleichbedeutend sind, möglichst auch durch verschiedene Ableitungen desselben griechischen Stammes wieder, z. Β. המשת άμαρτία (oft) und κυπ άμάρτημα (Is. 31 7), πρη ἀχρίβεια und pπ ἀχρίβασμός (s. die Belege bei Hatch-Redpath S. 50 und Suppl. S. 199; in Reg. III 1134 ist statt des von Field aus A und Syrohex. falsch rekonstruierten ἀχριβασμόν μου vielmehr ἀχριβείας μου = הקתר herzustellen; in Exod. 13 10, wo für Α' ἀχριβάσματα oder ἀχρίβασμα = חקתר überliefert ist [s. Brooke-McLean], muß die Uberlieferung falsch sein, ebenso wie in Deut. 617. Ier. 522 [Auct.], wo A' pΠ durch ἀχρίβασμα wiedergegeben haben soll [Deut. 6 17 fehlt bei Brooke-McLean ganz, statt dessen haben sie in 620 richtig מֹצְרָבֶה σωτηρία und יְשֹׁרְבָה σωτήριον (streng unterschieden in den von Hatch-Redpath Suppl. S. 214 aus den Fragmenten Mercatis und Taylors angeführten Stellen außer Ps. 27s, wo aber die Hs. für das von abhängige ישועות gewiß den Gen. Plur. σωτηριων hat, der nicht σωτηρίων, sondern σωτηριών zu akzentuieren ist; in den von Hatch-Redpath im Hauptwerke aus Field angeführten Stellen kommen mehr Ausnahmen vor, die sich aber sämtlich aus Ungenauigkeit oder Unzuverlässigkeit der bei Field vorliegenden Überlieferung erklären), auch כמלה שלה und השלה όμοίως oder δμοιος (Ier. 52 22 אלה A' Σ' όμοίως ist falsch). Ebenso unterscheidet A' auch אֹמֶר oder אֹמֶר λόγος und אָמֶר, λόγιον (s. oben), ΡΤΙ δίχαιον und ΤΡΤΙ διχαιοσύνη (s. unten zu Is. 121), Της άμα und יְחְדֶּר ὁμοῦ (s. zu 1 31), ΥΡ τέλος und תְּבֶר, תְבֶּר, תְבֶר, τέλεσμα oder τελευταΐον (s. zu 27), מבשלה סאמילמאסי und מבשלה סאמילמאני (s. zu 36), און אמאלי und

gegen τις durch ρήμα 1). Die Belege für λόγος sind Iob 6 25. Ps. 5 2. 184 (außerdem die aus dem Syrischen rekonstruierte Stelle Prov. 22 21), für λόγιον Ps. 17 31 (in den von Mercati entdeckten Mailänder Hexapla-Fragmenten, s. Hatch-Redpath Suppl. S. 208; auch E' hat dort λόγιον). 11841 (A'Θ'). 1372 (A'E'). Is. 329 (außerdem nur syrisch erhalten Ps. 11867). Für ρήμα brauchen die sehr zahlreichen Belege nicht angeführt zu werden; es genügt zu erwähnen, daß auch unsere beste A'-Quelle, die von Burkitt herausgegebenen Fragments of the books of Kings according to the translation of Aquila (1897), an allen sieben Stellen, wo der hebräische Text רבר hat (Reg. III 219 zweimal. 12. IV 23 16 zweimal. 17. 24), ρήμα bietet, und daß unsere eigenen hexaplarischen Fragmente in Is. 21 diese Übersetzungspraxis des A' aufs neue bestätigen. Nun gibt es aber bei Field manche Ausnahmen von der angeführten Regel. Einerseits soll A' in Ps. 118116 Town oder angeführten Regel. Einerseits soll A' in Ps. 118116 Town oder angeführten Regel.

ממוֹ (s. zu 39). Für die Wahl der griechischen Äquivalente scheinen besonders zwei Gesichtspunkte maßgebend gewesen zu sein: 1) das Geschlecht der hebräischen Wörter wurde im Griechischen nachgeahmt (griechisches Maskulinum und Neutrum entspricht hebräischem Maskulinum): ακαρτία und κυπ άμάρ-רשע oder משועה משועה סשועה שועה לשועה ישע oder ישע סשרעה השועה משועה ישע σωτήριον, ΠΡΊΣ διχαιοσύνη und ΡΊΣ δίχαιον, ΤΡΊ χαχία und ΡΊ καχόν, 2) das längere hebräische Wort wurde durch das längere griechische wiedergegeben: οώς und του όμοίως oder δμοιος, πακ λόγος und λόγιον, Επά δίκαιον und לודקה סובססטיץ, יחד מושם und החדו סובסס (hier stimmt sogar die Zahl der Buchstaben überein, und όμοῦ endigt auf υ = 1), γρ τέλος und ππρ τέλεσμα oder τελευταΐον, Στανδαλον und הששלם σχανδαλισμός. Bei der Feststellung der zu wählenden Übersetzungen ist A' wohl oft so vorgegangen, daß er zunächst für das üblichste hebräische Wort das natürlichste griechische Äquivalent wählte und dann für das seltnere hebräische Wort eine andere Übersetzung suchte; so schuf er z. B. zuerst die Gleichungen παρπ άμαρτία, Ο ώς, πρπ δικαιοσύνη, γρ τέλος, ΣΤΟΣΟ σχάνδαλον, und dann die Gleichungen ΚΟΠ άμάρτημα, ΤΩΣ όμοίως oder ομοιος, ΣΤΙ δίχαιον, ΤΙΣ τέλεσμα oder τελευταΐον, ΤΙΣΙΙ σχανδαλισμός. --Vgl. auch noch die Anmerkung zu διφθέρωμα 81.

sche Hss. haben, durch τῷ ῥήματί σου 1) wiedergegeben haben; aber da man nach der Praxis des A' mindestens ἐν ῥήματί σου erwarten müßte, wird diese Übersetzung nicht ihm, sondern einem anderen Übersetzer angehören. Andrerseits soll A' דבר in Ier. 89 durch λόγιον und sehr oft durch λόγος wiedergegeben haben; Hatch-Redpath bringen für λόγος = τως bei A' nicht weniger als 33 Stellen bei. Aber Ier. 89 τὸ λόγιον = בדבר ist für A', obwohl בדבר von abhängt, eine unwahrscheinlich freie Übersetzung; A' scheut sich sonst nicht, ב מאם durch ἀπορρίπτειν ἐν wiederzugeben (Is. 715. 16. Ier. 31 37). Unter den 33 Stellen mit λόγος aber sind 21, wo A' mit anderen Übersetzern zusammengefaßt ist: Ios. 610. Reg. IV 17<sub>11</sub>. Is. 8<sub>10</sub>. 9<sub>8</sub>. 36<sub>5</sub>. Ier. 1<sub>1</sub>. 5<sub>28</sub>. 7<sub>1.2</sub> zweimal. 22. 10<sub>1</sub>. 16<sub>1</sub>. 18<sub>2</sub>. 25<sub>3</sub>. 29<sub>23</sub>. 36<sub>1</sub>. 44<sub>29</sub>. 47<sub>1</sub>. Ez. 14<sub>9</sub>. 34<sub>9</sub><sup>2</sup>). Diese scheiden ohne weiteres aus, da wir keine Gewähr dafür haben, daß die Übersetzung A's rein vorliegt. Daher brauchen die sonstigen Verdachtsgründe, die an manchen Stellen noch hinzukommen, hier nicht dargelegt zu werden. Doch sei bemerkt, daß an zwei dieser Stellen sogar bei Field selbst das Richtige steht:

Is. 9 s Field: "A. ἡῆμα. Οἱ λοιποί λόγον" 4). Auch hier buchen Hatch-Redpath für A' sowohl ἡῆμα als λόγον!

<sup>1)</sup> Etwas anders Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata 3 (1883), S. 560: "A. τὸ ἡῆμά σου". Hierzu könnte man κατὰ = 5 ergänzen, aber der Artikel ist auch hier gegen die Praxis des A', s. unten S. 26 Anm. 55.

<sup>2)</sup> Die Ier.-Stellen finden sich z. T. in Fields Auctarium am Schluß des II. Bds.

<sup>3)</sup> Field hat den Sprachgebrauch der syrohexaplarischen Übersetzung sehr genau studiert; seine Sammlungen sind von R. Payne Smith im Thesaurus Syriacus benutzt, s. Smith Bd. I S. V unten: "Ex Hexaplis summa fide quae Graeca verba ibi Syriace reddita sunt collegit vir clarissimus Fr. Field . . . et in meos usus humanissime concessit". Daher hat Field im ganzen vorzüglich aus dem Syrischen retrovertiert. Nur hat er es oft versäumt, die Stellen zu kennzeichnen, an welchen das syrische Wort verschiedenen griechischen entsprechen kann.

<sup>4)</sup> Q selbst hat "Θί λοιποί· λόγον" vor "A' ρημα". Der Sinn ist: die übrigen übersetzen nicht wie die LXX "Tod" (θάνατον), sondern "Wort", doch sagt A' ρημα statt λόγον.

Nunmehr bleiben noch 12 Stellen, an welchen A' allein, unvermischt mit anderen Übersetzern erscheint. Auch von diesen scheiden noch 11 aus verschiedenen Gründen aus:

- Ps. 55<sub>11</sub> soll A' das erste אהלל הבר durch καυχήσομαι ἡῆμα, das zweite durch ὑμνήσω λόγον wiedergegeben haben. Niemand, der die Art des A' kennt, wird glauben, daß er sich solch einen Wechsel gestattet habe.
- Ps. 644 Montfaucon und Field: ΤΕΓΓ ΚΕΓΙ ΚΕΓΙ ΤΕΓΙ Α΄ λόγοι ἀνομιῶν ἐδοναμώθησαν παρ' ἐμέ. Aber die ersten Sammler hexaplarischer Fragmente, Morinus (in der Sixtina) und Drusius, haben nur ἐδοναμώθησαν παρ' ἐμέ, und da sich Montfaucon über die Bezeugung von ἀνομιῶν nur sehr vage, über die von λόγοι gar nicht äußert, und auch Field kein Zeugnis dafür beibringen kann, ist der Verdacht nicht abzuweisen, daß Montfaucon mindestens λόγοι aus der LXX ergänzt hat').
- Prov. 26 22 fügt Field selbst zu λόγοι in Klammern "s. βήματα" hinzu. Er druckt βήματα in kleineren Typen, d. h. er hat es aus dem Syrischen rekonstruiert. Syrohex. hat hier freilich dasselbe Wort μω wie oben in Reg. IV 17 11, wo Field es mit λόγους gleichsetzte.
- Eccl. 12<sub>10</sub> Field: Α' λόγους χρείας. Aber griechisch ist nur χρείας überliefert, und Montfaucon hat auch nur χρείας. Field hat λόγους, obwohl er es nicht in kleineren Typen druckt, nach Syrohex. hinzugefügt; indessen hat Syrohex. hier dasselbe Wort μώ, das Field in Prov. 26<sub>22</sub> durch ρήματα retrovertiert hatte.
- Ier. 6 10 Field, Auctarium: ΤΞΤ LXX τὸ ῥῆμα Α' ὁ λόγος. Aber da im Hebräischen der Artikel nicht steht, kann ihn A' nach seiner streng eingehaltenen Praxis auch im Griechischen nicht gesetzt haben, s. unten S. 26 Anm. 55. Also haben wir hier mindestens keine reine A'-Überlieferung; wahrscheinlich aber gehört die Übersetzung überhaupt nicht dem A', sondern dem Σ' oder Θ' an.
- Ier. 6 19 Field, Auctarium: כר על דברי לא הקשיבר ' Α' ἀνθ' ὧν τὧν λόγων μου οδ προσέσχον. Die Übersetzung ist für A' viel zu frei; sie wird einem anderen Übersetzer angehören.

<sup>1)</sup> Vgl. Ps. 90s, wo Agellius nach Fields Anm. z. St. sagt: "Aquila λόγον ἐπιβουλῆς, sermonem insidiosum, transtulit". Auch hier ist λόγον = כוּבָּר (masor. Text בָּרֶּבֶּי) aus der LXX hinzugefügt und nur ἐπιβουλῆς echt, s. Field z. St. und Aquila ed. Taylor S. 72 f., wonach A' hier in Wirklichkeit בְּבֶּר durch λοιμοῦ übersetzt hat.

- Ier. 14<sub>1</sub> Field: דברי Α' τῶν λόγων. Hier gilt dasselbe wie oben bei Ier. 6<sub>10</sub>.
- Ier. 271 findet sich λόγος = רבר in der Überschrift, die im alten LXX-Texte fehlt, aber im hexaplarischen LXX-Texte sub asterisco hinzugefügt ist. Als Autor des Zusatzes gibt Field nach Q den A' an, aber Syrohex. nennt keinen Autor, und dies ist entschieden vorzuziehen. Auf jeden Fall gehört die Übersetzung nicht so, wie sie dasteht, dem A' an, da sie in mehreren Punkten seiner Art widerspricht. Z. B. übersetzt A' אמר ' חובר בי nicht durch λέγων, sondern durch τῷ λέγειν (Field I. S. XXII Z. 1. Aquila ed. Burkitt Reg. IV 2321).
- Ier. 46<sub>13</sub> soll nach Q (s. Swete; die auf Montfaucon beruhende Angabe Fields ist nicht genau genug) ὁ λόγος = הדבר im hexaplarischen LXX-Texte sub asterisco aus A' hinzugefügt sein. Auch Syrohex. hat ὁ λόγος sub asterisco, nennt aber wiederum keinen Autor.
- Ier. 51 59 (Field, Auctarium) findet sich λόγος = גמר Anfange eines längeren Abschnittes, der dem A' zugeschrieben wird, vor dessen letzten Worten jedoch Field in Klammern "'A. Σ." hinzufügt. Hier hat also schon Field an der Überlieferung Kritik geübt, und mit Recht; denn es liegt auf der Hand, daß eine so freie Übersetzung wie πορευομένου αὐτοῦ = κάτοι αὐτοῦ τίκη το Α΄ herrühren kann. Ebenso wird aber auch der Anfang, an dessen Zurückführung auf A΄ Field keinen Anstoß nimmt, mindestens kein reiner A΄-Text sein.

Somit bleibt nur noch eine einzige Stelle übrig, die an sich ganz unverdächtig ist, ja sogar das spezifische Gepräge A"s trägt:

Ier.  $38_{24}$  איש אל ידע בדברים האלה A' מעילף  $\mu$ יף איש איש אייס אַלידע אַידע אַלידע אַלידע אַלידע אַלידע אַלידע אַרער אַרער אַרער אַרער אַרער אַידע אַלידע אַרער אַידע אַרער אַירער אַרער אַרערער אַרער אַרער אַרער אַרער אַרער אַרער אַרער אַרע

Aber diese eine Stelle ist bei dem durchaus konstanten Übersetzungsgebrauch des A' auch nicht haltbar. Wir müssen wohl

oder übel annehmen, daß λόγοις hier irrtümlich für ἡήμασιν eingesetzt ist. Und eine Erklärung dafür läßt sich auch wohl finden: in der Hs. HoP 86, aus der die Angabe stammt, steht neben A' noch  $\Sigma'$ , und dieser und die LXX verwenden nicht ἡῆμα, sondern λόγος, daher konnte ein Abschreiber unter dem Einflusse beider (vgl. unten S. 26 Anm. 51) auch bei A' λόγος statt ἡῆμα schreiben 1).

Zum Schluß noch einige Bemerkungen über die asterisierten und obelisierten Stellen und über den LXX-Text unserer Hs. 710 und ihres Archetypus.

Neun von Origenes sub asterisco hinzugefügte Zusätze werden am Rande notiert: Is. 14.6.22. 41.2. 530. 811 (zwei Zusätze). 922). Im LXX-Texte steht öfters ein entsprechender Asteriskus. aber keineswegs regelmäßig, s. die Anmerkungen zu den angeführten Stellen. Außerdem wird an den beiden ersten Stellen (14.6) am Rande bemerkt οδ φέρεται παρά τοῖς 0', wo 0' die vorhexaplarische LXX bezeichnet. Zwei Worte, 14 26 κόριος und 14 31 πόλεων 3), sind im LXX-Texte von 710 obelisiert, und beidemal wird am Rande bemerkt οὐ κεῖται παρ' Ἑβραίοις 4). Dieselbe Notiz kehrt in dem zuletzt genannten Verse 1431 noch ein drittes Mal wieder, ohne daß im Texte ein Obelus stände, s. die Anm. z. St. Die im LXX-Texte stehenden Asterisken und Obelen stehen sämtlich über der Zeile; im Texte selbst ist an den betreffenden Stellen keinerlei Spatium gelassen. Daraus folgt, daß diese Zeichen wie in B<sup>5</sup>) und Q6) erst nachträglich in den fertigen Text eingefügt sind, und daß bei der Schreibung des Textes selbst noch keine Rücksicht auf sie genommen war. Der LXX-Text von 710 ist auch ebensowenig wie der von B und Q der von Origenes hergestellte hexaplarische LXX-Text; sonst müßten ja die asterisierten Zusätze im

<sup>1)</sup> Der Vollständigkeit halber sei noch erwähnt, daß Hatch-Redpath unter λόγος für A' auch noch Ier. 723 anführen: סקרלי Α'Σ' λόγου μου (Field, Auctarium). Daß diese Übersetzung mit A' nicht das mindeste zu tun hat, versteht sich von selbst. — Die Gesamtzahl der Stellen, welche Hatch-Redpath S. 887 für λόγος aus A' anführen, beläuft sich auf 37. Von diesen gehören nur die drei, an denen λόγος = אמר (Iob 625. Ps. 52. 184), dem A' wirklich an.

<sup>2)</sup> Von der unerklärlichen Stelle 1316 ist hier abgesehen.

<sup>3)</sup> In der Hs. selbst ist irrtümlich das vorhergehende πόλαι mit obelisiert, s. die Anm. z. St.

<sup>4)</sup> οὐ χεῖται παρ' Έβραίοις findet sich zuweilen auch am Rande des Prophetentextes in B (von zweiter, aber sehr alter Hand), s. Bibliorum sacr. graecus codex Vaticanus ed. Vercellone, Cozza, Fabiani, Tom. VI (Rom 1881), S. XIX.

<sup>5)</sup> S. auch hierfür die in der vorigen Anm. angeführte Stelle.

<sup>6)</sup> Ant. Ceriani, De codice Marchaliano (Rom 1890), S. 29.

Texte selbst stehen, und das ist mit Ausnahme von 16, wo der asterisierte Zusatz nicht nur in 710, sondern auch in viele andere nichthexaplarische LXX-Hss. eingedrungen ist, nicht der Fall.

Einige Randnoten lassen schließen, daß der Archetypus, aus dem sie stammen, in seinem LXX-Texte nicht ganz mit 710 übereinstimmte, s. die Anmerkuugen zu 719. 819. 22 (und 14). In 819. 22 kommen wir zu dem Schlusse, daß der Archetypus gegen 710 mit B zusammenging. Anders ist es in 719, wo die zu postulierende Reihenfolge der griechischen Wörter bisher in keiner LXX-Hs. nachzuweisen ist. Eine ähnliche Beobachtung läßt sich übrigens bei Q machen: auch hier setzen die Randnoten zuweilen einen von Q selbst abweichenden, mit B übereinstimmenden LXX-Text voraus, s. unten S. 33 Anm. 89, S. 44 Anm. 152 und S. 85/86 Anm. 422.

Abgesehen von den LXX-Ausgaben von HoP (= Holmes-Parsons), Swete und Brooke-McLean, werden folgende Werke öfter angeführt:

Aquila ed. Burkitt = Fragments of the books of Kings according to the translation of Aquila ed. by F. Crawford Burkitt. Cambridge 1897. Nicht aus der Hexapla, sondern aus selbständiger jüdischer Überlieferung.

Aquila ed. Taylor = Hebrew-Greek Cairo Genizah palimpsests from the Taylor-Schechter Collection . . . ed. by C. Taylor. Cambridge 1900. Darin Psalterfragmente des A' aus selbständiger jüdischer Überlieferung (außerdem ein Psalterfragment aus der Hexapla).

Curterius: s. unten bei Prokop und Q.

Ioh. Drusius, Veterum interpretum graecorum in totum V. T. fragmenta. Arnhemiae 1622.

Eusebius, Commentarii in Hesaiam: B. de Montfaucon, Collectio nova patrum et scriptorum graecorum. Tom. II, Paris 1707, pag. 347 sqq. Schon von Montfaucon und Field benutzt.

Frid. Field, Origenis Hexaplorum quae supersunt. Oxonii 1875. Zwei Bände, am Schluß des zweiten ein besonders paginiertes "Auctarium". Fields Fortschritt gegen Montfaucon besteht, abgesehen von der über alles Lob erhabenen Sorgfalt und Sauberkeit seiner Arbeit, hauptsächlich darin, daß er Syrohex. und das für HoP gesammelte Material benutzen konnte. Syrohex. ist eine durchweg gute Quelle, und Field hat sie im ganzen vorzüglich ausgenutzt, s. oben S. 12 Anm. 3. Viel ungleichmäßiger ist das für HoP gesammelte Material, und diesem gegenüber hat Field nicht immer die nötige Kritik geübt, s. z. B. unten die Anm. zu τυφώνων 13 21. Überhaupt war Field gar zu konservativ gestimmt. Charakteristisch ist z. B. folgendes: Montfaucon hatte auf dem Titel seines Werkes den Flaminius Nobilius als ersten Sammler hexaplarischer Fragmente (in der Sixtina) genannt; Field beginnt seine Vorrede mit dem Nachweis, daß jene erste Sammlung in der Sixtina nicht von Flaminius Nobilius, sondern von Petrus Morinus herstammt, und trotzdem bringt er es nicht übers Herz, Nobilius auf dem Titel durch Morinus zu ersetzen, mit der charakteristischen Begründung: "error adeo inveteravit, ut nobis quoque in opere inscribendo ei non obsistendum esse videretur" (Bd. I S. III). Dieser hyperkonservative Zug, der unter Umständen zur Urteilslosigkeit ausartet, kommt in Fields Verhältnis zu seinen Quellen, auch zu dem Werke seines Vorgängers Montfaucon, oft genug zum Ausdruck. Allerdings muß man billigerweise auch bedenken, daß die Kritik zu Fields Zeit noch keine solche Handhaben besaß, wie sie ihr jetzt besonders in Aquila ed. Burkitt und Aquila ed. Taylor zur Verfügung stehen. — Schade ist, daß Field die wichtige griechische Hs. Q nur mangelhaft kannte, s. unten bei Q. Überhaupt sind die griechischen Bibel- und Katenenhss. noch längst nicht genügend für die Hexapla ausgenutzt; manche Verbesserungen und Ergänzungen lassen sich noch aus ihnen gewinnen.

Hatch-Redpath = Edwin Hatch and Henry A. Redpath, Concordance to the Septuagint and the other Greek versions of the Old Testament. Zwei Bände und "Supplement". Oxford 1897—1906. Diese Konkordanz ist leider gerade für die jüngeren Ubersetzungen ganz ungenügend. Die schlimmsten Fehler sind: 1) sie gibt bei ihnen bloß die Stellen an, aber nicht den Wortlaut und nicht einmal die hebräischen Aquivalente, 2) sie exzerpiert das Werk Fields ganz mechanisch und nicht ohne böse Schnitzer (s. Reider S. 325 f. Anm. 17 und 18) und berucksichtigt nicht einmal die Anmerkungen Fields, in welchen doch oft die Hauptsache steckt (s. Reider S. 326 ff. Anm. 19), 3) sie führt, wo bei einer Übersetzung mehrere Autoren genannt werden, jedes Wort bei jedem der genannten Autoren an, als ob dieselben dann immer ganz genau übereingestimmt håtten, vgl. oben S. 8 f., 4) sie legt überall einfach Fields Text zugrunde und enthält sich angstlich jeder Kritik, weshalb sie z. B., wie oben S. 12-15 gezeigt ist, unter λόγος 37 A'-Stellen aufführt, von welchen nur drei der Kritik standhalten. Durch alle diese Mängel wird jede Arbeit an den jungeren Übersetzungen außerordentlich erschwert, und es ist mit Freuden zu begrüßen, daß die biblische Abteilung des Dropsie College for Hebrew and Cognate Learning in Philadelphia unter Führung von Max L. Margolis es unternommen hat, eine Erganzung zu Hatch-Redpath zu schaffen, die, wie man auch uber die Anlage des Werkes im einzelnen urteilen mag, auf jeden Fall alle künftigen Arbeiten an den jungeren Übersetzungen wesentlich erleichtern wird (vgl. den unten angefuhrten Aufsatz von Reider, der eine Art Voranzeige des Werkes darstellt). - Redpath konnte für den dritten Abschnitt des "Supplement", welcher "Additional words and occurrences of words in Hexaplaric fragments" enthalt (S. 197-216), auch eine Abschrift der von Mercati entdeckten Mailander Fragmente der Hexapla (s. unten bei "Mercati") benutzen. Daher kann man, obwohl Redpath leider auch hier die hebraischen Aquivalente nicht nennt, doch aus seinen Angaben oft mit großer Sicherheit schließen, wie die Übersetzer, besonders A', in diesen Fragmenten ubersetzt haben.

Hieronymus, Commentarii in Isaiam: Opera ed. Vallarsi 4 (Verona 1735), col. 1 sqq. Dieser Kommentar wurde schon von Drusius, Montfaucon und Field benutzt.

Giov. Mercati entdeckte in dem Palimpsest Mailand, Biblioteca Ambrosiana, O. 39 sup. Fragmente einer Hs. der Hexapla zum Psalter, in der nur die erste Kolumne, d. h. der hebräische Text in hebräischer Schrift, fortgelassen war, s. A. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (1914), S. 130 f. Als Probe teilte er Ps. 451—4 mit in einer Anlage zu A. Cerianis Aufsatz "Frammenti esaplari palinsesti dei salmi nel testo originale, scoperti dal Mercati", s. R. Istituto Lombardo di scienze e lettere, Rendiconti, Ser. II vol. 29 (1896),

Anlage zu S. 408. Einen Abdruck dieser Probe gab E. Klostermann in der Ztschr. f. d. alttest. Wiss. 16 (1896), S. 336 f. Weiteres hat Mercati leider noch nicht herausgegeben, doch kann man sich eine gewisse Kenntnis auch der ubrigen Fragmente aus Hatch-Redpath verschaffen, s. oben bei Hatch-Redpath am Schluß.

Bern. de Montfaucon, Hexaplorum Origenis quae supersunt. 2 Bde. Paris 1713.

Prokop von Gaza, Kommentar zu Isaias, hsg. von Ioannes Curterius, Paris 1580. Schon von Drusius, Montfaucon und Field benutzt.

Q = Prophetarum codex graecus Vaticanus 2125 . . . phototypice editus . . . curante Ios. Cozza-Luzi. Romae 1890. Erst durch diese Ausgabe ist Q zuverlässig bekannt geworden. Allerdings hatte schon Curterius in seiner soeben erwähnten Prokop-Ausgabe den Is.-Text Q's abgedruckt, aber er hatte sich dabei allerlei Fehler zuschulden kommen lassen, und Montfaucon, dem die Pariser Jesuiten, die damaligen Besitzer der Hs., dieselbe nur auf vier Tage zur Einsicht gaben (s. Montfaucons Vorbemerkung zu Is.), konnte in dieser Frist natürlich nicht alle Fehler des Curterius verbessern. Field konnte außer Montfaucon noch die für HoP angefertigte Kollation der Hs. benutzen 1). die aber gleichfalls mangelhaft ist und ihn an einigen Stellen, z. B. in 1322 (s. die Anm. z. St.), dazu verführte, etwas, was seine Vorgänger schon richtig gehabt hatten, falsch zu verbessern. Im wesentlichen war aber auch Field noch auf Montfaucon angewiesen. So erklärt es sich, daß sich auch bei ihm noch einige von Montfaucon nicht verbesserte Fehler des Curterius finden, s. die Anmerkungen zu 1 25. 29. 3 20. 5 30. 7 18. 14 16 2). Man muß daher zur Ergänzung Fields, wenn man nicht die Photographie Q's selbst zur Hand hat. wenigstens Swetes Old Testament in Greek heranziehen, wo allerdings Q's Randnoten unpraktischerweise nicht vollständig abgedruckt, sondern nur ihre Abweichungen vom LXX-Texte notiert sind (z. B. 118 Q "Σ' πυραι ωσιν ως xοxxινον", aber Swete nur "pr σ' πυραι Qmg", weil ωσιν ως χοχχινον auch im LXX-Texte steht), und wo sich auch wieder neue Fehler eingeschlichen haben (z. B. 715 Field nach Curterius richtig: Σ' εκλεξασθαι, Swete [bei 716, wohin die Randnote in Q in der Tat, allerdings nur irrtumlich gestellt ist] falsch επιλεξασθαι, obwohl die Photographie aufs unzweideutigste εκλεξασθαι bietet). Vgl. A. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (1914), S. 273.

Joseph Reider, Prolegomena to a Greek-Hebrew and Hebrew-Greek index to Aquila: Jewish Quarterly Review N. S. 4 (Philadelphia 1914), S. 321-356. (To be continued.) Vgl. oben unter "Hatch-Redpath".

<sup>1)</sup> Field II S. 566, Addenda zum "Monitum in Jesaiam": "In perfectiorem codicis praestantissimi notitiam, post curas Curterii, Montefalconii, et Parsonsii, nobis contigit Editorum Oxoniensium schedas MSS. in Bibliotheca Bodleiana repositas pluribus locis inspicere, opem ferente Viro officiosissimo Philippo E. Pusey ex Aede Christi".

<sup>2)</sup> Zu Fields Ruhme muß jedoch bemerkt werden, daß er, wenn auch erst nach Vollendung seines Werkes und zunächst erfolglos, die erste Anregung zu einer photographischen Ausgabe Q's gegeben hat, s. Ant. Ceriani, De codice Marchaliano (1890), S. 47: "Sed de hoc viro, Field, qui et meis Syriacis editionibus Syro-hexaplaris et Pescitto largiter favit, praedicandum quod circa annum 1875 pro codicis Marchaliani editione, eius pretii peritissimus iudex, ad me scripsit, se daturum italicarum libellarum quatuor millia, ut tandem Codex integre ederetur qua meliori ratione fieri posset, photolithographia nempe, si recte memini".

Syrohex. = Codex Syro-Hexaplaris Ambrosianus photolithographice editus curante et adnotante Ant. M. Ceriani (= Monumenta sacra et profana ex codicibus praesertim bibliothecae Ambrosianae. Tom. VII). Mediolani 1874.
 Theodoret, Kommentar zu Isaias: Opera ed. Schulze II (1770), pag. 165 sqq. Schon von Montfaucon und Field benutzt.

In den Anmerkungen wird bei allen Zitaten die Kapitel- und Verszählung Fields zugrunde gelegt. Bei Zitaten aus Fields Auctarium wird in Klammern "Auct.", bei Zitaten aus Q, die man bei Field nicht richtig findet, wird "Swete", bei Zitaten aus den Mailander Hexapla-Fragmenten wird "Mercati" hinzugefugt (vgl. oben unter "Field", "Q" und "Mercati").

# Ausgabe der Randnoten.

# Kapitel 1.

- 2 Ψανί ἀκο νε οὐρανέ]  $\underline{A'\Theta'}$  ἀκούσατε οὐρανοί )
  4  $\underline{A'}$   $\underline{A'}$
- 2) Vgl. Exod.  $4_{10}$  כבד פה וכבד לשון A'  $\beta \alpha \rho \dot{v} s$  סדל און  $\gamma \lambda \dot{\omega} \delta \sigma \rho$  סבד פה וכבד לשון איני
- 3) Q hat, wie schon Montfaucon richtig angab, Ot  $\lambda o(\iota \pi o i)$  ·  $\beta \epsilon \beta \alpha \rho \eta \mu \ell \nu o \nu$ . Da er aber sagt, er habe dies "ex Curterio", während Curterius in Wirklichkeit bloß  $\beta \epsilon \beta \alpha \rho \eta \mu \ell \nu o \nu$  ohne Autornamen bietet, bezweifelte Field, der ja Q noch nicht genauer kannte (s. oben S. 18 unter "Q"), die Richtigkeit von Montfaucons Angabe und schrieb auf Grund von Syrohex. (limited aus )  $\beta \epsilon \beta \alpha \rho \eta \mu \ell \nu o \nu$  nur dem  $\Sigma'$  zu. Er hat damit, wie 710 lehrt, zufällig das sachlich Richtige getroffen. (Über die gar zu ungenaue Zusammenfassung der  $\lambda o \iota \pi o i$  in Q s. oben S. 8.) Zu Q's Neutrum  $\beta \epsilon \beta \alpha \rho \eta \mu \ell \nu o \nu$  ist, wie schon Drusius bemerkt hat,  $\ell \nu o \nu o \nu o \nu$  zu ergänzen. Das

Τυποια ανομοι  $^4$ )]  $A' \Sigma' \Theta'$  διαφθείροντες  $^4$  ταρωρνίσατε]  $A'^5$ ) διέσυραν  $^6$  τα οδισωδή  $^6$ )] οὐ φέρεται παρά τοῖς  $O^{(5)}$  % ἀπηλλοτριώθησαν εἰς τὰ ὁπίσωδ)  $^6$  ἀπόστασιν  $^9$   $\Sigma'$  παράβασιν  $\Theta'$  ἔχχλισιν  $^{10}$ )

Maskulinum kann in 710 durch Angleichung an LXX, A' und  $\Theta'$  entstanden sein, vgl. unten S. 26 Anm. 51.

- 4) Der Index steht beim vorhergehenden viol.
- 5) "διέσυρον (fort. διέσυραν)" führt Field nach Theodoret als Übersetzung des Σ' an. 710 hat recht, da die Wiedergabe von γκ; durch διασύρειν eine Spezialität des A' ist, s. Deut. 31<sub>20</sub>. Reg. I 2<sub>17</sub>. II 12<sub>14</sub>. Ps. 9<sub>24</sub>. 106<sub>11</sub> (nur syrisch erhalten). Prov. 1<sub>30</sub>. 15<sub>5</sub> (anonym überliefert). Is. 52<sub>5</sub>, während Σ' es in Reg. II 12<sub>14</sub>. Is. 52<sub>5</sub> durch βλασφημεῖν, in Ps. 9<sub>24</sub>. Prov. 1<sub>30</sub> durch παροξύνειν wiedergibt.
- 6) Der Index zu οτ φέρεται παρὰ τοῖς O' steht bei τί 15, was sich daraus erklärt, daß נדרו אודר selbst in der LXX fehlt und jenes τί das erste Wort hinter der Lücke ist. Die zweite hierher gehörige Randnote χ ἀπηλλοτριώθησαν εἰς τὰ ὀπίσω schließt sich in 710 nicht unmittelbar an, sondern folgt erst hinter den zu ἀνομίαν 15 gehörigen Randnoten, von denen sie nicht durch einen neuen Index, sondern nur durch den Asteriskus geschieden wird; korrespondierend ist auch im Texte ein Asteriskus gesetzt und zwar über dem unmittelbar auf ἀνομίαν folgenden πᾶσα.
- 7) Diese Randnote steht hier in der Luft, da die Worte, zu denen sie gehört, im Texte fehlen und auch am Rande erst später folgen (s. die vorige Anm.). Anders ist es in 16, wo dieselbe Notiz wiederkehrt: dort stehen die Worte, auf die sie sich bezieht, im Texte selbst. Vielleicht darf man daraus schließen, daß der Archetypus, aus welchem die Randnoten stammen, auch an unserer Stelle die Worte ἀπηλλοτριώθησαν εἰς τὰ ὁπίσω wie manche (besonders lucianische) Hss. im Texte selbst hatte. Die in der vorigen Anm. festgestellte Verwirrung würde sich dann aus der Übertragung der Randnoten auf einen andersartigen LXX-Text erklären lassen; vgl. oben S. 16.
- 8) Diese Übersetzung wird von Q dem A', von Basilius und Theodoret dem  $\Theta'$ , von Syrohex. " $\Sigma'\Theta'$ " zugeschrieben. Field nennt infolgedessen alle drei als Autoren, aber A' wird durch die Wiedergabe des einen Wortes durch die drei Wörter ils  $t\lambda$   $\delta\pi l\delta\omega$  ausgeschlossen. Am besten bezeugt ist  $\Theta'$ , dem  $d\pi\alpha\lambda\lambda \delta\tau\rho\iota o\tilde{\nu}\nu$  auch an der einzigen Stelle, wo es sonst noch hei den jüngeren Übersetzern vorkommt, Iob 21 29, angehört.
- Ebenso übersetzt A' in Reg. II 3<sub>26</sub>. Vgl. auch unten die Anm.
   zu ἀφιστῶντες 5<sub>23</sub>.

- 6 αὐτῷ οἰν ἔστιν ἐν αὐτῷ ὁλοκληρία  $^{11}$ )] οὐ φέρεται παρὰ τοῖς  $\mathbf{O}'$   $\overset{}{\times}$   $\mathbf{A}'$  οὐκ ἔστιν ἐν αὐτῷ ὁλοκληρία  $\overset{}{\times}$   $\overset{}{\Sigma}'$  ὑγιές  $\overset{}{\times}$   $\overset{}{\otimes}$   $\overset{}{\omega}'$  ἀπλῶς  $^{12}$ )
  - φ λεγμαίνουσα] Σ΄ κοούματος  $^{13}$ ) Θ΄ τοώσεως  $^{14}$ ) οὐα ἔστιν μάλαγμα ἐπιθεῖναι οὕτε ἔλαιον οὕτε καταδέσμους]  $\underline{A}'$  οὐα ἐπεδέθησαν καὶ οὐα ἐμοτώθησαν  $^{15}$ ), οὐα  $^{16}$ ) ἡπαλύνθησαν  $^{17}$ ) ἐν ἐλαίφ
- 10) 710 εκκλησιν. Das richtige ἔκκλισιν hat schon Montfaucon aus Hieronymus erschlossen.
- 11) Der Index für alle vier Randnoten steht über ovn. Außerdem ist vor ovn über der Zeile ein Asteriskus hinzugefügt.
- 12) Auffällig ist, daß auch vor den Übersetzungen des  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  Asterisken stehen, obwohl sie doch nicht gleichfalls in den hexaplarischen LXX-Text aufgenommen gewesen sein können. Der Asteriskus hat hier eigentlich nur noch die Bedeutung eines Index: er zeigt an, daß  $\dot{v}_{I}$  und  $\dot{a}\pi\lambda\tilde{\omega}_{S}$  auch noch zu der vorher mit einem Asteriskus bezeichneten Wortgruppe gehören. Ebenso ist der Asteriskus in  $1_{22}$  vor der zweiten Übersetzung wiederholt.  $\dot{a}\pi\lambda\tilde{\omega}_{S}$  = and hat eine gewisse Parallele an Prov.  $10_{9}$  and LXX  $\dot{a}\pi\lambda\tilde{\omega}_{S}$ , ist aber hier nicht recht verständlich und läßt sich jedenfalls nicht durch einfache Hinzunahme von  $o\dot{v}_{R}$   $\ddot{v}_{G}$   $\dot{v}_{L}$   $\dot{v}_{L}$
- 13) Field hat nach Theodoret die unattische, aber auch sonst vorkommende Form κρούσματος.
- 15) 710 εμωτω9η6αν, aber in  $3\tau$  richtig μοτων. Diese Übersetzung war schon aus Hieronymus bekannt, doch sagt er ungenau, daß A' "interpretatus est μότω6ν".
- 16) Vor οὐκ fehlt καὶ. Statt οὐκ erwartet man οὐχ, aber die Aspiration kann unterblieben sein, weil der Spiritus asper nicht mehr gesprochen wurde, vgl. 319 κροκυφάντους.
- 17) A' selbst wird  $\eta \pi \alpha \lambda \dot{\nu} \nu \eta$  im Singular = הככה geschrieben haben. Die Angleichung an die vorhergehenden Plurale wird auf Rechnung der jüngeren Überlieferung zu setzen sein.

- 8 ΙΕΠΠΠ  $\dot{\epsilon}$  γκαταλειφθήσεται]  $\underline{A'}$  καὶ περισσεῦον  $^{18}$ )  $\Sigma'$  καλύβη  $\dot{\delta}$  συσκιασμ $\dot{\phi}$   $^{19}$ )  $\underline{\Sigma'}$  καλύβη  $\dot{\delta}$  συσκοφοφυλάκιον]  $\underline{A'}$  αὐλιστήριον  $^{20}$ )  $\underline{\Sigma'}$  νυκτοφυλάκιον
- עריאים  $\mathring{a} \varrho v \tilde{\omega} v ] \frac{\sigma \iota \tau \varepsilon v \tau \tilde{\omega} v^{25})}{\pi \alpha \iota \tau \varrho \acute{a} \gamma \omega v ]}$  אמל  $\mathring{a} \iota \nu \tilde{\omega} v$  אמל אמנ $\varrho \iota \iota \nu v \tilde{\omega} v$  אמל אמנ $\varrho \iota \iota \iota \nu v \tilde{\omega} v$
- 13 αν φέρητε σεμίδαλιν $^{25}$ ), μάταιον]  $\underline{A'$  φέρειν δῶρον $^{25}$ ) εἰκῆ $^{26}$ )  $\underline{\Sigma'}$  οὐκέτι προσοίσετε (= κυλητάν  $\underline{\pi}$  ροσφοράν $^{25}$ ) ματαίαν  $\underline{\Theta'}$  φέρειν μαναά  $^{25}$ ) ματαίως  $^{27}$ )  $\underline{\mu}$  εγάλην $\underline{A'}$  ελητήν  $\underline{\Sigma'}$  ἐπίκλητον  $\underline{\Theta'}$  ἐπίκλητον  $\underline{\Phi'}$  ἐπίκλητον  $\underline{\Phi'}$  ἐπίκλητον  $\underline{\Phi'}$
- 18) Das Neutrum des Partizips ist unverständlich. Im übrigen vgl. unten 4 s ΤΠΠ Α' Σ' Θ' δ περιδδεύδας, 15 τ ΠΠΠ Α' περίδδευμα αὐτῆς.
- 19) 710 συσσκιασμω. Dies ist "eigentlich nicht ein Fehler, sondern bloß eine zwar oft angewandte aber nicht zur Herrschaft gelangte Schreibweise" (J. Wackernagel); doch wird συσ-σ- für συν-σ- in 710 sonst nach der gewöhnlichen Orthographie nur vor Vokalen geschrieben. συσκιασμός = που entspricht der Praxis des A', vgl. besonders Aquila ed. Burkitt Reg. IΠ 21<sub>12.16</sub>. Der Dativ συσκιασμῶ jedoch ist unglaubwürdig, da ὡς = Σ vorangegangen sein muß (δμοίως und ὅμοιος braucht A' nur zur Wiedergabe von του, s. oben S. 10 Anm. 2) und A' gleich darauf ⟨ὡς⟩ αὐλιστήριον = πουστασμού hat; der Dativ wird Schreibfehler für den Nominativ sein.
  - 20) 710 αυτηστηριον. Verbessert nach 10 פי מלדן A' αὐλιστήριον.
  - 21) Q fügt vor δυνάμεων den Artikel hinzu.
- 22) 710 λημμα. Verbessert nach Deut. 2<sub>34</sub>. 3<sub>3</sub> Το Α΄ λείμμα. Derselbe Schreibfehler kehrt bei ἐπίλειμμα 10<sub>19</sub> und ὑπόλειμμα 15<sub>7</sub> wieder.
- 23) Diese Übersetzung wird A' angehören, der auch in Reg. II 6 א מרדא durch σιτευτός wiedergibt.
- 24) ἀμνός = שכם kommt bei verschiedenen Übersetzern vor. אמו- $\rho$ ίμων = עחודים spricht für A'. vgl. Deut. 3211 עחודים A' (και) $\rho$ ίμων, 351 עחודים A' καιρίως, Is. 149 עחודים A'0 καιρίμους (s. unten z. St.) und Field zu Ps. 6515; doch soll in Ier. 508, wo allerdings die Überlieferung sehr zwiespaltig und unsicher ist, nicht A', sondern  $\Sigma'$  עחודים durch και- $\rho$ ινοι (in καίριμοι zu verbessern?) wiedergegeben haben.
- 25) Alle vier Übersetzungen von πτιπ finden sich genau so in Is. 663: LXX σεμίδαλιν Α' δῶρον Σ' προσφοράν Θ' μαναά.
  - 26) Über diese Übersetzung s. die Anmerkung zu ματαιότητος 5 18.
  - 27) 710 ματαιος.
- 28) Field hat die drei Übersetzungen nur in der Anmerkung zur Stelle richtig (A' und G' nach Q, A' und Z' nach Syrohex.). Zur G'-

14 δο ρτάς Α΄ συνταγάς 33)

Πηυ πλησμονήν] Α΄ Σ΄ Θ΄ ὄχλησιν 34)

υν ο ἀν έτι ἀν ήσω τὰς άμαρτίας ὑμῶν]  $\underline{A'}$  ἐμόχθησα αἴρων  $\underline{A'}$  ἐκοπώθην ἱλασκόμενος  $\underline{\Theta'}$  ἐκοπίασα ἀφιέναι

15 χεῖοας] Α' ταρσούς 36)

16 1317 καθαφοί γένεσθε $^{37}$ ] A' λαμπφύνθητε  $\Sigma'$  καθαφίσθητε $^{38}$ )

Übersetzung vgl. LXX Num. 28<sub>18.26</sub>. 29<sub>1.7.12</sub> ἐπίπλητος ἀγία = καρά της und außerbiblisch ἡ δύγκλητος "die außerordentliche Volksversammlung", in römischer Zeit "der Senat" (auch πρόσ-, ἐπείσ-, ἔσκλητος, s. Pauly-Wissowa 5 [1905], Sp. 2164 f.). Die A'-Übersetzung κλητή (Simplex statt der sonst üblichen Komposita) findet sich anonym in Num. 29<sub>12</sub>.

- 29) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 113 und Aquila ed. Taylor Ps. 918.
- 30) A' übersetzt של durch ἐπέχειν (Gen. 162. Reg. III 1410), daher מעלה durch ἐπίσχεσις (ebenso מעלה Deut. 168 und מעלה Reg. I 146).
- 31) συστρο $\phi\dot{\eta}$  "Versammlung" entspricht als freie, sinngemäße Übersetzung durchaus der Art des  $\Sigma'$ .
  - 32) Vgl. Anm. 30 und Lev. 2336 מבר "Αλλος" ἐπισύσχεσις (oder ἐπίσχεσις).
- 33) Vgl. unten 14 אל übersetzt מועד ohne Unterscheidung der Bedeutungen durch  $60\nu\tau\alpha\gamma\dot{\eta}$ , s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath (aber in den sieben dort angeführten Stellen aus Ez. ist  $60\nu\tau\alpha\gamma\dot{\eta}=727$ ).
- 35) Bisher nur durch Hieronymus lateinisch bekannt: laboraci sustinens. Die Retroversionsversuche waren mißlungen, doch hatte Field in seinem letzten Vorschlage ἐποπίαδα αἴρειν (Auctarium S. 28) wenigstens das Verbum αἴρειν richtig getroffen.
- 36) Die Übersetzung von  $\supset$  durch  $\tau\alpha\rho\sigma\delta_S$  ist eine Spezialität des A', s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath (auch in Dan.  $10_{10}$  [Auct.] gehört diese Übersetzung gewiß nur dem A', nicht  $A' \supset A'$  an). Er hat diese Übersetzung gewählt, um  $\supset$  von  $\supset$   $\chi\epsilon i\rho$  zu unterscheiden. Daß er gerade  $\tau\alpha\rho\sigma\delta_S$  wählte, erklärt sich daraus, daß  $\supset$  wie  $\tau\alpha\rho\sigma\delta_S$  auch die Fußsohle bezeichnen kann. Aber er übersetzte nun natürlich  $\supset$  überall, auch wo es die Hand bezeichnet, durch  $\tau\alpha\rho\sigma\delta_S$  und kümmerte sich nicht darum, daß ein Grieche bei  $\tau\alpha\rho\sigma\delta_S$  zunächst immer an den Fuß denken mußte.
  - 37) Der Index steht beim vorhergehenden λούσασθε.
- 38) λαμπρός und seine Derivate λαμπρότης und λαμπρύνειν sind bei Δ' bisher noch gar nicht belegt. λαμπρύνειν kommt überhaupt nur bei Σ' vor in Ps. 118 9. Prov. 20 9 und zwar beidemal als Übersetzung von τζτ. Daher wird auch an unserer Stelle λαμπρύνξητε dem Σ', nicht dem

'טעללין כם ψυ χῶν] Α' Σ' Θ' ἐπιτηδευμάτων

- 17 ριμπ  $\delta$  ύ σασθε ἀδικούμενον]  $\underline{A}'$  μακαφίσατε βλαπτόμενον  $\underline{\Sigma}'$  εὐθύνατε πεπλεονεκτημένον  $\underline{\Theta}'$  μακαφίσατε ἀδικούμενον  $\underline{\Gamma}'$  δικαιώσατε  $\underline{\Lambda}'$  ἐκδικεῖτε  $\underline{\Gamma}'$

A' angehören. καθαρίοθητε könnte die Übersetzung des A' sein. vgl. Ps.  $72_{13}$  Α' ἐπαθάρισα. Aber da so eine gegen die oben S. 6 Anm. 2 gegebene Regel verstoßende Reihenfolge der Übersetzer herauskäme, werden wir es vielmehr dem Θ' zuzuweisen haben. Allerdings ist uns kein Fall bekannt, wo Θ' ποτ durch καθαρίζειν wiedergibt; aber da er es verschieden übersetzt (Ps.  $50_6$  ποτη νικήσης,  $72_{13}$  εδικαίωσα, vgl. auch Prov.  $20_{11}$  τι λαμπρά), so ist καθαρίζειν auch bei ihm wohl möglich und hier um so leichter erklärlich, als Θ' in der LXX, an die er sich nach Möglichkeit anschloß (vgl. unten S. 28 Anm. 69 und die soeben zitierten Stellen Ps.  $50_6$ .  $72_{13}$ , wo Θ' = LXX), καθαροὶ γένεσθε vorfand.

- 39) Masoretische Vokalisation חָמוֹק. Alle Übersetzer sprachen הָמוֹץ.
- 40) 710 εκδικητε. Sonst kommt ἐκδικεῖν bei A' nur für DD vor, s. Gen. 415. 24. Ier. 1515. Ez. 2515 (A'Θ') [Soph. 112 DDTK LXX ἐξερευνήσω Οἱ λοιποί καὶ ἐκδικήσω ist falsch; es handelt sich hier, wie Field in der Anmerkung richtig bemerkt, um eine Lesart der Hss. 36. 51. 238, d. h. des Luciantextes, der hinter ἐξερευνήσω τὴν Ἱερουσαλὴμ μετὰ λύχνου infolge einer Dittographie in der LXX folgt καὶ ἐκδικήσω die Dublette καὶ ἐκδικήσω τὴν Ἱερουσαλὴμ μετὰ λύχνου aufweist; in der Hs. 86, aus der die Randnote stammt, steht auch nicht Οἱ λοιποί, sondern Λ, und dies ist Λουκιανός, wie man schon vor Montfaucon erkannt hatte; erst Montfaucon hat hier wie auch an anderen Stellen die falsche Deutung eingeführt, s. Field I, S. LXXXV unten]. Auch braucht Λ' ἐκδίκησες nur für DD: und παρα: Ps. 1748 (Mercati). Prov. 631 (Λ' Σ' Θ' Ε'). Ier. 2012 (Auct.). 5028 ("Πάντες"). Daher kann ἐκδικεῖτε nicht wohl dem Λ' angehören. Am leichtesten läßt es sich als eine von Θ' herrührende Abanderung des δικαιώσατε der LXX begreifen, vgl. den Schluß von Anm. 38.
- 41) A' übersetzt שָׁרָר durch διάφορον auch in Exod. 25 4. 28 5. 33 (vgl. Brooke-McLean z. St.). 35 23. 25 (nur syrisch erhalten). 35. Lev. 14 4 (s. unten S. 34 Anm. 92). Θ' übersetzt es durch ἀλλοιούμενον auch in Exod. 28 33 (nur syrisch erhalten). 35 23. 35. Beide leiten שֵׁרָר von יִּינִי von מִּרָר , sich andern. verschieden sein" ab.
- 42) 710 πυρωθωσιν. Derselbe Fehler findet sich an den beiden anderen Stellen, wo das Verbum πυρρούσθαι noch vorkommt, nämlich 1) in

- 21 אדק ילין בה  $\delta$  ικαιοσύνη έκοιμήθη έν αὐτῆ]  $A'\Theta'$   $\delta$ ίκαιον  $^{46}$ ) αὐλισθήσεται  $\Sigma'$  δικαιοσύνη ηὐλίζετο έν αὐτῆ

φονευταί Α' φονείς

22 היה לסיגים  $\frac{47}{3}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$ 

οί αάπηλοί σου μίσγουσι του οἶνον εδατι]

LXX Thr. 47, wo אדבור, wie schon die Sixtina z. St. zweifellos richtig vermutet hat, ursprünglich durch ἐπυρρώθησαν wiedergegeben war, dieses aber schon in sehr alter Zeit zu ἐπυρώθησαν (BQmg) geworden und dann wegen des vorhergehenden γάλα nach Ps. 11870 (ἐτυρώθη ὡς γάλα) in ἐτυρώθησαν (so die große Masse der Hss.) emendiert ist. 2) in Exod. 255 Οὶ λοιποί πεπυρρωμένα: so nach M, aber nach den übrigen Hss. (s. Field und Brooke-M°Lean z. St.) πεπυρωμένα. Übrigens ist auch bei Σ', der an unserer Stelle πυρραὶ ὧσιν übersetzt, in der Hs. selbst (Q) nicht πυρραι, sondern πυραι geschrieben.

- 43) Über diese Übersetzung s. unten S. 34 Anm. 92.
- 44) Der Index fehlt im Texte.
- 45) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch, s. unten 3s und die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 1213 unter προσερίζειν uud προσεριστής (hinzu kommt das bei Hatch-Redpath ganz fehlende προσερισμός = , das in Reg. I 1523 aus Fields Anmerkung für das παραπιπρασμός seines Textes einzusetzen ist).
- 46) δίκαιον entspricht ganz der Praxis des A', der ΡΤΣ δίκαιον und ΠΡΤΣ δικαιοσύνη streng unterscheidet, vgl. Aquila ed. Taylor S. 80 (zu Ps. 962.6) und oben S. 10 Anm. 2.
- 47) Der Index steht beim vorhergehenden ἀργύριον. Die zu הרה gehörigen Randnoten stehen vor den zu 1 21 gehörigen; der Schreiber hatte die zu 1 21 gehörigen Randnoten genau neben den Text gesetzt und kam nun mit dem Raume nicht aus, daher benutzte er den vor 1 21 noch übrig gebliebenen freien Raum.
- 48)  $\pi\tilde{\omega}_{S}$  ist unerklärlich; es wird irrtümlich aus dem vorigen Verse, wo die LXX  $\pi\tilde{\omega}_{S}$  έγένετο hat, hierher geraten sein. An der Richtigkeit der Zuweisung des Übrigen an A' kann kein Zweifel sein, da  $\sigma \tau \dot{\epsilon} \mu \phi v \lambda \alpha$  auch in 1 25 als A'-Übersetzung von סרבים überliefert ist.
- 49) Diese Übersetzung gehört  $\Sigma'$  an, der auch in  $1_{25}$  סיגים durch  $6\pi\omega\rho i\alpha$  wiedergibt. Die Wiederholung des Asteriskus vor der zweiten Übersetzung ist hier ebenso auffällig wie in  $1_6$ . vgl. oben S. 21 Anm. 12.

A' συμποσιασμός  $^{50}$ ) σου περιτετμημένος ὕδατι  $^{51}$ )  $\Sigma'$  ὁ οἶνος μεμιγμένος ὕδατι  $^{52}$ )  $\Theta'$  ὁ οἶνος περιηρημένος ὕδατι

23 שחד  $\delta \tilde{\omega} \varrho lpha^{53})] א <math>\Delta' \delta \omega \varrho$ סעס $\pi i lpha v$ 

שלמנים ἀνταπόδομα 53)] Σ' ἀμοιβάς

- 24 מערי  $\dot{\epsilon}$ ע די  $\dot{\epsilon}$ ע די  $\dot{\epsilon}$ ע די  $\dot{\epsilon}$ ע יסוֹב  $\dot{\epsilon}$ ע יסוֹב  $\dot{\epsilon}$ ערי  $\dot{$
- 50) Vgl. Deut. 21 20 סֹבֶא Α' συμποσιάζει. Bisher nahm man für unsere Stelle als A'-Übersetzung nach Hieronymus συμπόσιον an; Hieronymus ist wieder ungenau, vgl. oben S. 21 Anm. 15.
- 51) Vor  $\tilde{v}\delta\alpha\tau\iota$  vermißt man bei A' ein  $\dot{\epsilon}\nu=2$ . Außer durch den ungriechischen Klang von  $\dot{\epsilon}\nu$   $\ddot{v}\delta\alpha\tau\iota$  wird die Fortlassung des  $\dot{\epsilon}\nu$  auch mit durch den Einfluß der anderen Übersetzungen, besonders der LXX, die gleichfalls bloßes  $\ddot{v}\delta\alpha\tau\iota$  haben, veranlaßt sein. Denn es läßt sich öfter feststellen oder vermuten, daß die hexaplarischen Noten dem LXX-Texte, an dessen Rande sie stehen, angeglichen sind, s. oben  $1_4$  ( $\beta\epsilon\beta\alpha\rho\eta\mu\dot{\epsilon}\nu\sigma$ s) und unten  $2_6$  ( $\epsilon\ddot{\iota}\alpha\delta\epsilon\nu$  und  $\dot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}\rho\rho\iota\psi\epsilon\nu$ ).  $3_{16}$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\tau\alpha\mu\dot{\epsilon}\nu\varphi$  und  $\pi\alpha\rho\epsilon\nu\sigma\kappa\dot{\alpha}\partial_{\epsilon}\nu\sigma\sigma$ a).  $2_1$  ( $\tau\dot{\alpha}$ ).  $5_1$  ( $\pi\alpha\tau\rho\alpha\delta\dot{\epsilon}\lambda\varphi\varphi$ ).  $2_2$  ( $\dot{\epsilon}\lambda\iota\partial\dot{\sigma}\nu\eta\sigma\alpha$ ).  $2_2$  ( $\dot{\epsilon}\lambda\iota\partial\dot{\sigma}\nu\eta\sigma\alpha$ ).  $2_3$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\tau\alpha\mu\dot{\epsilon}\nu\varphi$ ).  $2_4$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\sigma\nu\tau\epsilon$ ).  $2_5$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\tau\alpha\mu\dot{\epsilon}\nu\varphi$ ).  $2_5$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\tau\alpha\mu\dot{\epsilon}\nu\varphi$ ).  $2_6$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\tau\alpha\mu\dot{\epsilon}\nu\varphi$ ).  $2_7$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon\nu\tau\epsilon$ ).  $2_7$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\tau\epsilon$ ).  $2_7$  ( $\dot{\epsilon}\kappa\epsilon$ ).
- 52) Bisher nur durch Hieronymus lateinisch bekannt: vinum tuum mixtum est aqua (vgl. oben S. 7 Anm. 1). 710 läßt hier wie auch bei  $\Theta'$  das  $\sigma o v$  hinter  $\sigma \tilde{i} v \sigma s$  aus, da es schon bei A' dagewesen ist.
- 53) 710 faßt Α΄ δωροποπίαν und Σ΄ ἀμοιβάς zusammen und stellt den Index für beides zu dem zwischen δῶρα und ἀνταπόδομα stehenden διώποντες. Aber die beiden Noten mussen getrennt werden. Δ΄ ἀμοιβάς war schon bekannt (bereits in der Wechelschen LXX-Ausgabe von 1597 [s. unten zu 114] und von Montfaucon richtig aus dem Lateinischen retrovertiert). δωροποπία ist stets Übersetzung von τω und zwar gewöhnlich wie an unserer Stelle bei Α΄ (Deut. 1017. Ps. 2510 [Auct.]. Prov. 635), nur in Ps. 2510 [Auct.] soll auch Σ΄ so ubersetzt haben.
- 54) Der Index steht beim folgenden  $\hat{\epsilon}\chi \Im \rho \tilde{\omega} \nu$ . Dies ist falsch, da sowohl A', als auch  $\Sigma'$  und  $\Theta'$   $\nabla \Sigma$ , aber nicht  $\partial \lambda i \beta \omega \nu$  übersetzen. Die Randnote wurde zu  $\hat{\epsilon}\kappa$  τῶν  $\hat{\epsilon}\chi \Im \rho \tilde{\omega} \nu$  μου gezogen, weil sie diesen Worten ähnlicher war als den Worten  $\hat{\epsilon}\nu$  τοῖς ὑπεναντίοις, zu denen sie in Wirklichkeit gehört.
- 55) A' setzt den Artikel, wie uns unsere zuverlässigsten A'-Quellen lehren, nur da, wo im Hebräischen der Artikel steht oder ein anderes Äquivalent (CR, 5) vorhanden ist, s. das hebraisch-griechische Wörter-

- 25 אשיבה  $\dot{\epsilon}$  אשיבה  $\dot{\epsilon}$  אשיבה  $\dot{\epsilon}$  אשיבה  $\dot{\epsilon}$  אשיבה  $\dot{\epsilon}$  אשיבה
  - 333 <sup>56</sup>) εἰς καθαρόν <sup>57</sup>)] Α' ὡς <sup>58</sup>) ἐκλεκτόν
  - τοὺς δὲ ἀπειθοῦντας ἀπολέσω] Α΄ στέμφυλά σου  $\Sigma'$  ἀποστήσω  $^{59}$ ) τὴν σκωρίαν σου  $\Theta'$  τὸ γιγαρτῶδές σου
- 27 π $\mathbf{G}$   $\mathbf{G}$ 
  - ושביה בצדקה  $\hat{\eta}$   $\alpha$  i  $\chi$   $\mu$   $\alpha$   $\lambda$   $\omega$   $\sigma$  i  $\alpha$   $\alpha$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\tau}$   $\dot{\eta}$   $\dot{\tau}$   $\dot{\tau}$
- 28 ισυντελεσθήσονται]  $\Sigma'$  ἀναλωθήσονται  $^{63}$ )

verzeichnis unter "Artikel". Jeder Verstoß gegen diese Regel weist auf einen Fehler der Überlieferung hin: entweder ist der Artikel später zur A'-Übersetzung hinzugefügt, oder die Übersetzung gehört überhaupt nicht dem A' an. An unserer Stelle ist beides möglich: die Übersetzung kann ohne  $\tau \tilde{\omega} \nu$  von A', mit  $\tau \tilde{\omega} \nu$  von E' oder  $\Theta'$  stammen. — Alle Fälle, in welchen ein Verstoß gegen die angeführte Regel vorliegt, sind im hebräischgriechischen Wörterverzeichnis unter "Artikel" zusammengestellt.

- 56) Masoretische Vokalisation בָּבֹ, aber LXX und A' sprachen בֵּר statt בֹר.
  - 57) Der Index steht beim vorhergehenden πυρώσω.
- 58) Curterius hat in seinem Abdrucke Q's  $\varepsilon\iota\varsigma$  statt  $\omega\varsigma$ , und noch Field hält dies für die wirkliche Lesart Q's (vgl. oben S. 18 unter "Q") und korrigiert es nur nach Syrohex. in  $\omega\varsigma$ . Aber in Wirklichkeit hat auch Q  $\omega\varsigma$ .
- 39) Als Σ'-Übersetzung von כבר סיגיד überliefert Q καὶ πυρώσω εἰς καθαρὸν τὴν σκωρίαν σου, und diese Überlieferung ist durchaus unverdächtig, da A' Σ' auch in Ier. 6 29 ארוך ברוך ברוך עודה לעודה לא מורה ἐπύρωσε πυρωτής wiedergeben. Folglich kann ἀποστήσω nicht hierher gehören. Wahrscheinlich entspricht es dem folgenden אסירה, vgl. besonders 8 11 ריסרבי (als יִיִּסְרָיִּרָּ aufgefaßt) Σ' καὶ ἀπέστησέ με, außerdem 7 17. 30 11. Iob 9 34. Ier. 32 31. Unwahrscheinlich ist die Annahme einer Verstümmelung aus ἀποκαταστήσω, was Q als Σ'Θ'-Übersetzung von ἀποκαταστήσω, was Q als Σ'Θ'-Übersetzung von ἀποκαταστήσω.
- 60) Die Hinzufügung des Artikels ist gegen die Praxis des A', s. oben Anm. 55.
  - 61) αὐτήν ist vielleicht Schreibfehler für αὐτής.
- 62) Prokop führt zuerst den LXX-Text "καὶ μετὰ ἐλεημοσύνης" an und fahrt dann fort: "ἢ ὡς οἱ λοιποὶ ἡρμὴνευσαν, μετὰ δικαιοσύνης". Danach schreibt Montfaucon: "Οἱ λοιποὶ, μετὰ δικαιοσύνης", aber Field streicht das μετὰ, welches Prokop nur aus dem LXX-Texte wiederholt hat, mit Recht und behält bloß δικαιοσύνης bei.
- 63) ἀναλίσκειν findet sich gerade bei Σ' besonders häufig, s. Hatch-Redpath S. 79 und Suppl. S. 200.

- 29 בּלִים  $\dot{\epsilon}$  τοῖς εἰδώλοις αὐτῶν  $^{64}$ )] A' ἀπὸ  $\dot{\epsilon}$  τῶν  $^{65}$ ) ἰσχυορῶν  $^{66}$ )  $\Sigma'$  ἀπὸ τῶν δρυμῶν  $^{66}$ )
- 30 אלה  $\tau \varepsilon \varrho \dot{\varepsilon} \dot{\rho} \iota \nu \vartheta \varrho \dot{s} ] \Sigma' \vartheta \varrho \tilde{\upsilon} \dot{s}^{67})$   $\pi \alpha \varrho \dot{\alpha} \vartheta \dot{\varepsilon} \iota \sigma \varrho \dot{s} A' \Sigma' \Theta' \tilde{\varkappa} \tilde{\eta} \pi \varrho \dot{s}$
- 31 δε καλάμη στιππύου]  $\underline{A'}$  εἰς τίναγμα  $\underline{\Sigma'}\underline{\Theta'}$  ἀποτίναγμα  $\underline{6}$ 3) ώς σπινθη  $\underline{0}$  εε $\underline{S}$   $\underline{A'}\underline{\Sigma'}\underline{\Theta'}$  εἰς σπινθη  $\underline{0}$  εθ $\underline{0}$  δες σπινθη  $\underline{0}$  εε $\underline{0}$  δες σπινθη  $\underline{0}$  εε $\underline{0}$  δες σπινθη  $\underline{0}$  εθ $\underline{0}$  δες σπινθη  $\underline{0}$  εἰς σπινθη  $\underline{0}$  δες  $\underline{0}$  δες
  - 64) Der Index steht beim folgenden αὐτοί.
- 65)  $\tau \tilde{\omega} \nu$  ist bei A' irrtümlich hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55. Die Hinzufügung des Artikels wurde hier wohl noch begünstigt durch das Fehlen der Elision bei  $d\pi \phi$ , vgl. die Anm. zu  $d\pi \phi$  911.
- 366) Noch Field gibt nach Curterius an: "Oi Γ'. ἀπὸ τῶν εἰδώλων", aber Q selbst hat nur "Oi Γ' ἀπὸ" ohne τῶν εἰδώλων, was Curterius eigenmachtig nach der LXX hinzugefügt hat (vgl. oben S. 18 unter "Q").

   Δ' übersetzt nicht nur אַלְּלָּהָרָה (vgl. Reider S. 350), sondern auch אַלָּהָה Ps. 21 20 durch ἰσχυρότης (Aquila ed. Taylor S. 6); daher folgt an unserer Stelle aus ἰσχυρῶν nicht. daß Δ' wie einige hebräische Hss. מַשְּׁלֵּהָם gelesen hat.
- 67) δρῦς schrieb man bisher nach Prokop den λοιποί zu. Aber 710, der nur den Σ' als Autor nennt, hat gewiß recht. Denn 1) sagt auch Hieronymus: "terebinthus... sive quereus, ut interpretatus est Symmachus"; 2) hat A' nach der zuverlässigen Überlieferung zwar אַלָּהְוּ oder יָּבְּיִּלְּאָרָ durch δρῦς wiedergegeben (Iud. 9 37. Is. 2 13. 44 14 [A' 6']. Os. 4 13), aber אַלָּהְ durch τερέβινθος (Reg. I 21 9. Ez. 6 13. Os. 4 13); alle Stellen, an welchen er nach Field אַלָּהְ אָלָהְ oder אַלָּהְ wiedergegeben hätte (Gen. 14 6. 35 4. Ios. 24 26. Reg. I 17 2. Is. 1 30. 6 13), sind unglaubwürdig oder mindestens zweifelhaft, da A' hier mit anderen Übersetzern zusammengefaßt wird (in Gen. 14 6 gehört δρυός nach anderer Überlieferung auch nur dem Σ' an. s. Fields Anm. und Brooke-M°Lean z. St.). Vgl. ferner unten zu 6 13.
- 168) Als Autor von ἀποτίναγμα kannte man bisher aus Hieronymus nur den  $\Sigma'$ . Doch ist es nicht unmöglich, daß auch  $\Theta'$  so übersetzt hat, da ἀποτίναγμα an der anderen Stelle, wo es noch vorkommt, Iud. 16 g (auch dort = [], gerade dem  $\Theta'$  zugeschrieben wird (s. Field z. St.).
- 69) εἰς ὅπινϿῆρα schreibt Q nur Α' Σ' zu. Wer recht hat, läßt sieh nicht ausmachen. Θ' kann irrtumlich hinzugefügt sein, wie in  $2_2$  zu ποταμωθήδονται. Aber es ist auch möglich, daß Θ' in der Tat εἰς ὅπιν-Θῆρα gehabt hat; denn das Wort ὅπινθήρ steht hier auch in der LXX, und Θ' gibt ja eigentlich nur eine Revision der LXX und behält daher manches aus ihr bei, vgl. unten  $2_6$  (τέπνοις ἀλλοτρίοις). 11 (οἱ ὁφθαλμοὶ μιτέωροι πτλ.).  $3_3$  (τεθανμασμένον προσώπφ).  $_5$  (προσπόψει).  $8_{23}$  (τοῦτο

οί ἄνομοι καὶ οἱ άμαρτωλοὶ ἄμα] A' δύο αὐτοὶ  $\frac{\delta \mu o \tilde{v}^{70}}{2}$  Σ' ἀμφότερα ἄμα Θ' ἀμφότεροι ἄμα

### Kapitel 2.

- 1 τὸ  $\delta$ ημα τὶ δ δόγος δ γενόμενος πρὸς Ἡσαΐαν]  $\underline{A}'$  τὸ  $\delta$ ημα τὶ δ ώραματίσθη τὰ Ἡσαΐας τὸς  $\delta$ ημα τὶ δ ώραματίσθη τὰς Ἡσαΐας τὸς Τεσσίας τὸς  $\delta$
- πρώτον).  $9_{14}$  (πρόσωπα).  $10_{19}$  (αὐτῶν).  $11_{3}$  (Θεοῦ und κατά).  $13_{16}$  (σχε- 2ήσονται). 21 (ἤχων).  $15_{2}$  (κατατετμημένος, wohl irrtümlich dem  $\Sigma'$  zugeschrieben); vgl. auch die letzte Anmerkung zu  $7_{18}$ .
- 70) Hatch-Redpath S. 60. 994 und Suppl. S. 200. 210 führen aus A' neun Stellen für  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$  und elf für  $\ddot{\delta}\mu o \tilde{v}$  an. Regelmaßig ist  $\ddot{\alpha}\mu\alpha = 70.7$ ,  $\ddot{\delta}\mu o \hat{v} = 70.7$ . Nur zwei Ausnahmen finden sich: 1) in Aquila ed. Taylor Ps.  $101_{23}$  ist  $\ddot{\alpha}\mu\alpha = 70.7$ , aber das Wort ist, wie die beigegebene Photographie lehrt, im Original unlesbar, also von Taylor falsch erganzt, 2) in Reg. I  $17_{10}$  ist überliefert אור A'  $\ddot{\delta}\mu o \tilde{v}$   $\Theta'$   $\ddot{\alpha}\mu\alpha$ , aber hier werden die beiden Übersetzer verwechselt sein. Die Unterscheidung der beiden Synonyma entspricht ganz der Art des A', s. oben S. 10 Anm. 2.
  - 71)  $\dot{\rho}\dot{\eta}\mu\alpha$  = 727 entspricht der Praxis des A', s. oben S. 10—15.
- 72) Um אות und מות zu unterscheiden, hat A' nur האה, das Wort der gewöhnlichen Sprache, durch δράν wiedergegeben, dagegen ππ, das Wort der gehobenen Sprache, das auch oft das Schauen von Gesichten bezeichnet, durch δραματίζε69αι, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 673 (18eĩv). 1007. 1005 und Suppl. S. 206. 210 (Ausnahmen: Is. 2910 Α΄ τοὺς ὁρῶντας stammt aus dem ganz jungen und oft unzuverlassigen "Cod. 88", vgl. unten zu τυφώνων 13 21; Ez. 21 29 בחזות לך κητ Α' Σ' ἐν τῷ ὁρᾶν σε μάταια gehort auch wegen μάταια nicht dem A' an, s. unten zu ματαιότητος 518). Dementsprechend übersetzt A' einerseits die Ableitungen von ταπ durch Ableitungen von δράν: ὅρασις = CPs. 88 מראה und einmal (Iob 37 אין וואר  $A' \Sigma' \delta i'$  און מראה  $A' \Sigma' \delta i'$ gehört auch wegen  $\delta\iota\dot{\alpha}$  nicht dem A' an, überdies nennt Theodoret als Autor nur den  $\Sigma'$ ),  $\ddot{o}\rho\alpha\mu\alpha$  Dan.  $10_1 = \pi$  מראה (in Is.  $30_6$  ist  $\ddot{o}\rho\alpha\mu\alpha =$ ein von Field unbegreiflicherweise in den Text aufgenommener Schreibfehler des eben erwähnten jungen "Cod. 88" für das schon bei Montfaucon richtig stehende ἄρμα, vgl. Fields Auctarium z. St. und unten zu ἄρμα 1428). Andrerseits gibt A' die Ableitungen von 7777 ganz folgerichtig durch Ableitungen von ὁραματίζε69αι wieder: ὁραματισμός = τηπ und π, δραματιστής Is. 56 10 = πτη (Field nach Prokop πτη Α΄ φανταζόμενοι  $\Sigma'$  δραματισταί, aber hier sind offenbar A' und  $\Sigma'$  verwechselt). Fur

die Belegstellen verweisen wir wiederum auf Hatch-Redpath und bemerken nur, daß zu den dort genannten A'-Stellen eventuell noch eine für δραματισμός hinzukommt. Q hat nämlich am Anfange des Is. als erste Randnote ohne Index "Ησαΐας. οραματισμος" (in zwei Zeilen), und dieselbe Note findet sich auch in der alten Hs. 88 (nach der im Besitze des Septuaginta-Unternehmens befindlichen Photographie). nur ist in 88 die Randnote zu der Überschrift des Buches selbst hinzugefügt und δραματισμός zu άρματισμός entstellt, sodaß also die Überschrift lautet "Ήσαίας Ήσαΐας άρματισμός". Hier kann ὁραματισμός die namenlos überlieferte A'-Übersetzung des Wortes הזה sein, mit welchem das Buch Is. beginnt. Allerdings ist bei dieser Annahme das "Ησαΐας" nicht recht erklärlich; es kann höchstens eine aus der A'-Kolumne der Hexapla mechanisch mit übernommene Buchüberschrift sein. Daher könnte man in "Ησαΐας. ορα-שמדוה auch eine Deutung des Namens ישעיהו sehen, den man von "schauen" abgeleitet hätte. Für diese Auffassung wäre anzuführen. daß Q auch andere Deutungen hebräischer Wörter, speziell auch Prophetennamen, beibringt, s. das "Onomasticon Marchalianum". welches Franz Wutz, Onomastica sacra 2 (1915), S. 677-679 aus E. Klostermanns Aufsatz in der Ztschr. f. d. alttest. Wiss. 23 (1903), S. 135-140 abdruckt. Gegen diese Auffassung scheint jedoch zu sprechen. daß der Name H6aïas in der onomastischen Literatur sonst immer anders gedeutet wird, s. die Stellen in den Registern zu Lagardes Onomastica sacra (2. Aufl. Gottingae 1887) und zu Wutz' Onomastica sacra. — In Is. 3010 wird δραματίσθητε bei Field  $A'\Theta'$  zugeschrieben, aber das ist natürlich ebenso falsch, wie die bereits richtiggestellte Zuweisung von δραματισταί Is. 56 10 an Σ'. δραματίζε69αι und seine Ableitungen gehören ausschließlich dem A' an und sind wohl erst von ihm selbst gebildet. Denn die Lexika bringen aus der ganzen übrigen Gräzität nur eine einzige Belegstelle bei, Constit. apost. VII 33, wo es in einem Gebete heißt, Gott habe den Abraham δραματισμώ geleitet, und diese Stelle hängt wohl sieher von A' ab. Denn der einzige Fall, wo in der Geschichte Abrahams eine Offenbarung in einem Gesichte vorkommt, ist Gen. 151, und dort ist im Hebräischen gerade das Wort gebraucht, welches A' durch eine Ableitung von δραματίζε69αι wiedergegeben haben muß. Die Abhängigkeit der erwähnten Stelle von Gen. 151 wird dadurch bestätigt, daß auch die Fortsetzung aufs unzweideutigste an Gen. 15 anknupft; denn wenn es weiter heißt, der yrwois Abrahams sei die πίστις voraufgegangen und die συνθήκη gefolgt, so hat der Verfasser dabei offenbar Gen. 15 im Auge, wo sich gerade diese Stufenfolge findet: 1) Glaube: 15 6 ἐπίστευσεν, 2) Erkenntnis: 15 s Abraham fragt "κατὰ τί γνώσομαι;", 13 Gott sagt "γινώσαων γνώση", 3) Bundschließung: 15 18 διέθετο . . . διαθήκην. Auch ist δραματισμός hier nicht der einzige auf A' zurückgehende Terminus, sondern es kommt noch das eben schon an-

```
2 \dot{\epsilon}π' ἄνοων \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} ν κεφαλ\dot{\eta} | \dot{\epsilon} ν κεφαλ\dot{\eta} | \dot{\epsilon} δυσεν \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} ποταμωθήσονται \dot{\epsilon} δυσενόσει \dot{\epsilon} \dot{\epsilon
```

geführte Wort συνθήμη hinzu; denn während die LXX בררת regelmäßig durch διαθήμη wiedergibt und demgemäß auch bei den Christen allgemein der Terminus διαθήκη üblich geworden ist, haben A' und ברכת stets durch συνθήκη wiedergegeben, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 1316 und Suppl. S. 214 (die von Hatch-Redpath S. 302 unter διαθήκη aus A' und Z' angeführten Stellen sind unglaubwürdig, wie z. T. schon Field bemerkt). Die Benutzung A's, die, wenn wir es in Constit. apost. VII 33 mit einem original christlichen Gebete zu tun hätten, allerdings höchst auffällig wäre, erklart sich daraus, daß dies Gebet, wie W. Bousset demnächst zeigen wird, von Haus aus jüdisch und nur leicht christlich überarbeitet ist; bei den Griechisch redenden Juden fand ja die Übersetzung A's sehr schnell Eingang und wurde auch im Gottesdienste gelesen; nur muß man natürlich annehmen, daß die ursprüngliche jüdische Fassung des Gebetes nicht vor der zweiten Hälfte des II. Jahrh, n. Chr. entstanden ist. - Zum Schluß ist noch zu bemerken, daß zu der Annahme, daß die Wörter δραματίζεσθαι, δραματισμός und δραματιστής Neuschöpfungen des A' sind, auch die Art ihrer Bildung vorzüglich paßt, da nach Reider S. 353 f. unter den von A' bevorzugten Bildungen die Verbalbildungen auf -ίζειν und die Nominalbildungen auf -μός und -τής an erster Stelle stehen.

- 73) Ob A' selbst wirklich die Namensform  ${}^c\!H_{\delta\alpha}t_{\alpha\varsigma}$  gebraucht hat, erscheint etwas zweifelhaft, da er Personennamen genau zu transkribieren pflegt, s. Reider S. 339.
- 74) Aus  $\delta\nu$  folgt, daß  $\Sigma'\Theta'$  wie die LXX  $\delta$   $\lambda\delta\gamma\sigma_S$  hatten. Auch sonst verwenden  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  sehr viel öfter  $\lambda\delta\gamma\sigma_S$  als  $\delta\tilde{\eta}\mu\alpha$ , während bei A' umgekehrt  $\delta\tilde{\eta}\mu\alpha$  vorherrscht (vgl. oben S. 10—15).
  - 75) Zu Ἰεδδίας vgl. Field Auctarium: Is. 37 2. 5 ישעיהו Θ' Ἰεδδίαν.
  - 76) Der Index steht beim folgenden δρέων.
  - 77) Der Index fehlt im Texte.
- 78) Vgl. Ier. 5144 τιπος Α΄ ποταμωθήσονται (Var. ποταμισθ.), Σ΄ συρρεύσει. Die etymologisierende Wiedergabe von τιπο durch ποταμισθθαι gehört zweifellos dem A' an. Es ist kaum glaublich, daß  $\Theta'$  ihm hierin gefolgt sein sollte. Vielleicht ist auch  $\Theta'$  in 710 erst nachträglich, wenn auch scheinbar von erster Hand, hinzugefügt; denn während die Namen der Autoren in 710 sonst zusammen vor der Übersetzung zu stehen pflegen, steht hier nur A' davor, dagegen ist  $\Theta'$  über den ersten Buchstaben von ποταμωθήσονται gesetzt.

רניתות יהם  $\zeta$ ו  $\beta$   $\dot{v}$   $\dot{v}$   $\alpha$   $\dot{s}$ ]  $\underline{A'}$   $\delta$   $\dot{o}$   $\dot{o}$   $\alpha$   $\dot{o}$   $\dot{o}$ 

- ה הושטן  $\dot{a}$  ע  $\ddot{\eta}$  או  $\dot{a}$  ע  $\ddot{\eta}$  או  $\dot{a}$  או  $\dot{a}$   $\dot{a}$ 
  - στι ενεπλήσθη ώς τὸ ἀπ' ἀρχῆς]  $\Sigma'$  έπλήσθησαν γὰρ ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς
  - αὐτοῖς] A' καὶ ἐν τοῖς  $^{80}$ ) παιδίοις  $^{81}$ ) ξένων χορηγήσουσιν  $^{82}$ )  $\Sigma'$  καὶ  $^{1}$  καὶ ἐν τοῖς  $^{1}$  καὶ ἐν τοῖς  $^{1}$  καὶ ἐν τοῖς  $^{1}$  καὶ  $^{1}$  καὶ ἐν τοῖς  $^{1}$  καὶ  $^{1}$  καὶ ἐν τέκνοιν ἀλλοτρίων ἐκρότησαν  $^{1}$   $\Theta'$  καὶ ἐν τέκνοις ἀλλοτρίων  $^{1}$  τρίοις  $^{1}$   $^{1}$  ηρκέσαντο  $^{1}$
- 79) Field nach Prokop: Α' εἰασας Σ' ἀπέρριψας (und Θ' ἀνῆκας). Das ist natürlich richtig. Die 3. Person in 710 ist durch Angleichung an' die LXX entstanden, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 80)  $\tau o \tilde{\imath} s$  gehört nicht dem A' selbst an, sondern ist später hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55.
- 81) παιδίοις entspricht der Praxis des A', denn dieser unterscheidet παιδίον = יכור und παῖς = יכור, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath, auch unten Is. 3<sub>4.5</sub> (Ausnahmen: 1) Deut. 1<sub>39</sub> παιδία = τα, aber die Übersetzung weicht auch sonst von der Art A's ab und gehört gewiß einem anderen Übersetzer an, 2) Reg. III 14<sub>3</sub> Field παιδίω = τα, aber der Alexandrinus hat richtig παιδί, 3) Ier. 34<sub>11</sub> παῖδας = τα, aber dies wird nicht von Field, sondern nur von Swete nach bloßer Vermutung dem A' zugeschrieben und gewiß mit Unrecht, denn A' gibt τατ durch δοῦλος wieder). Dementsprechend unterscheidet A' sogar παιδιότης = τος Ρε. 109<sub>3</sub> und παιδότης = ταιδιότης = Λομία ed. Taylor Ps. 102<sub>5</sub>.
- 82) 710 χωρηγησουσα. Das schließende -1ν war im Archetypus vermutlich mit dem tachygraphischen Zeichen (Oskar Lehmann, Die tachygraph. Abkürzungen der griech. Hss. [1880], Taf. 6 § 38) geschrieben und wurde irrtümlich als α (ebenda Taf. 2 § 13) gelesen. Hebr. PEU = aram. und neuhebr. PEU aram heißt im Qal "genügen", in den Kausativbildungen "genügend tun" (s. R. Smend, Die Weisheit des Jes. Sir. erklärt [1906] zu Sir. 39 16) und "genug geben, liefern" (Dalman, Aram.neuhebr. Wörterbuch [1901]). In letzterem Sinne faßt es A'.
- 83) Bisher nur durch Hieronymus lateinisch bekannt: et cum filiis alienis applauserunt. Hiernach hatte Field συνεκρότησαν vermutet. Σ' leitet γρου von der Wurzel ρου "schlagen, klatschen" ab, die allerdings in Iob 27 23 ausnahmsweise einmal mit w geschrieben ist, aber sonst nur im Qal vorkommt; vgl. κροτεῖν = ρου oder ρου LXX Thr. 2 15. Ez. 21 12, A' und Σ' Ier. 31 19, Θ' Iob 27 23, συγκροτεῖν = ρου LXX Num. 24 10.
- 84) Θ' hat die Beiordnung des Adjektivs in τέκνοις άλλοτρίοις wohl aus der LXX (τέκνα . . . άλλόφυλα) beibehalten, vgl. oben Seite 28

- 7 ΤΙΝ ἀριθμός] A' τέλεσμα $^{(5)}$   $\Sigma'$   $\Theta'$  πέρας
- 8 Νο ελυγμάτων]  $\underline{A}'$  ἐπιπλάστων  $\underline{^{87}}$ )  $\underline{\Theta}'$  εἰδώλων
- 9 תשא להם  $\dot{a}\, v\, \dot{\eta}\, \sigma\, \omega$   $\dot{a}\, \dot{v}\, \dot{\eta}\, \sigma\, \omega$   $\dot{a}\, \dot{v}\, \dot{v}\, \dot{v}\, \dot{v}\, \dot{s}]\, A'\, \ddot{a}\, \dot{\varrho}\, \dot{\eta}\, \dot{s}^{\,88})$   $\dot{a}\, \dot{v}\, \dot{v}\, \dot{v}\, \dot{s}_{\,3}^{\,89})$   $\dot{\Sigma}'\, \underline{\Theta}'\, \dot{a}\, \dot{\varphi}\, \ddot{\eta}\, \dot{s}^{\,90})$
- Anm. 69. (Bei  $\Sigma'$  kann ἀλλοτρίων dem τέκνων ebensogut untergeordnet wie beigeordnet sein.)
  - 85) O' leitet ישפיקו von derselben Wurzel שופק ab wie A', s. Anm. 82.
- 86) Dieselbe Übersetzung ist noch in Ps. 1347 anonym überliefert und gehört auch dort zweifellos dem A' an. A' gibt durch τέλος an allen acht Stellen, die Hatch-Redpath S. 1345 anführen, 77 wieder (in der von Hatch-Redpath Suppl. S. 214 aus Aquila ed. Taylor angeführten Stelle Ps. 1029 ware τέλος = ΠΣ, aber erhalten ist hier nur ·oς, und dies muß natürlich nicht zu τέλος, sondern zu νἴκος erganzt werden, vgl. unten 13 20). Infolgedessen wählte A' zur Wiedergabe der langeren hebraischen Wörter und קצה nach seiner oben S. 10 Anm. 2 besprochenen Praxis die längeren griechischen Worter τέλεσμα (nur an unserer Stelle und in Ps. 134 7) und τελευταΐον (Ios. 15 21. Reg. I 9 27 [s. Field z. St.]. Ps. 45 10 [Mercati]. 60 3. Is. 41 5. 9. 56 11; in Is. 37 24 soll A' jup durch τοῦ τελευταίου αὐτοῦ übersetzt haben, dies könnte sich daraus erklären, daß A' hier mit dem Paralleltexte des Königsbuches [hebr. II 1923] statt gelesen hatte, nur wäre dann außer dem rov, das ihm ja auf keinen Fall angehören kann [s. oben S. 26 Anm. 55], auch noch das αὐτοῦ zu streichen).
- 87) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch, vgl. unten 2 20 und Hatch-Redpath S. 526 und Suppl. S. 204. Zu Iob 134, wo latpol interpol int
- 88) Field nach Prokop  $\dot{\alpha}\nu\tilde{\eta}s$ : Schreibfehler oder Emendation des allerdings für einen Griechen ganz unverständlichen  $\ddot{\alpha}\rho\eta s$  unter dem Einflusse des  $\dot{\alpha}\nu\dot{\eta}\sigma\omega$  der LXX.
- 89) So auch Field richtig nach Prokop und Syrohex. dagegen Q falsch  $A' \geq' \Theta'$   $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  (nur dies eine Wort wird notiert). Der Fehler erklärt sich daraus, daß Q im LXX-Texte  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  statt  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  hat; hätte er nun auch am Rande  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  geschrieben, so ware gar kein Unterschied dagewesen, daher emendierte er das  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  der anderen Übersetzer in  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$ . Hieraus ist zu schließen, daß die Randnote Q's ursprünglich auf einen von Q abweichenden LXX-Text mit der Lesart  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  berechnet war; denn wenn auch der LXX-Text  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  bot, so lag gar kein Grund vor zu notieren, daß die anderen Übersetzer  $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}_{S}$  übersetzt haben. Vgl. oben S. 16.
  - 90) Als Autor von  $\partial \varphi \tilde{\eta}_S$  nennt Field nach Prokop nur den  $\Sigma'$ . Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft. 3

- 10 πέτοας] στερέωμα 91)
- 11 **νὰρ οἱ γὰρ οἱ φθαλμοὶ κυρίου ὑψηλοί, ὁ δὲ** ἄνθρωπος ταπεινός] Α΄ ὀφθαλμῶν <sup>92</sup>) μετεωρισμὸς ἀνθρώπου
- 91) Wem diese namenlose Übersetzung angehört, läßt sich nicht sagen. στερέωμα = הוב kommt bisher nirgends vor, während das Adjektiv στε ρεός von verschiedenen Übersetzern zur Wiedergabe von πίτ verwendet wird, auch schon in der LXX Is. 2 21. 5 28. 511 στερεὰ πέτρα = πίτ. Doch darf es wohl als sicher gelten, daß A' nicht der Autor unseres στερέωμα ist, denn er übersetzt πίτ sonst durch στερεός (vgl. unten 8 14) und verwendet στερέωμα nur zur Wiedergabe von πίτη (Gen. 16. 8. 20. Ps. 150 1; außerdem Ez. 4 16 angeblich γ'A. [juxta ed. 2 dam] Σ.Θ. στερέωμα = στερέωμα τίζειν zur Wiedergabe von πίτη (Reg. II 22 43, vgl. Reider S. 342).
- 92) A' scheut sich auch sonst nicht, wo der Sinn oder Zusammenhang es zu fordern scheint, ein Wort, das im Status constructus steht, also das folgende Wort regiert, in den Genetiv zu setzen und vom folgenden Worte abhängig zu machen; nur muß auch in diesem Falle entsprechend dem streng durchgeführten Grundsatze des A' die Wortfolge des hebräischen Textes unverändert beibehalten bleiben. Hier nur zwei Beispiele: 1) Karmesinfarbige Stoffe heißen in Lev. 14 4 ff. שנר חולשת. Die Bedeutung von שנר läßt sich nicht genau feststellen, A' leitet es von au "verschieden sein" ab und übersetzt es durch διάφορον, s. oben zu 1 18; תולע (oder תולע) bezeichnet eigentlich den "Wurm", der die Karmesinfarbe liefert (Kermeswurm), A' übersetzt es stets, auch wo es wie oben 118 die von dem Wurm gelieferte Farbe bezeichnet, durch פוני תולעת Folglich muß er שני תולעת in Lev. 144 durch διάφορον σκώληκος wiedergegeben haben; διάφορον ist auch wirklich, freilich anonym, überliefert, σκώληκος kann man sicher erganzen. Nun kommt aber in Exod. 25 ff. haufig umgekehrt הולעת שני in ganz demselben Sinne vor. Hier konnte A', da es sich nicht um den Wurm, sondern um die Farbe oder den gefarbten Stoff handelt, nicht wohl σκώληξ διαφόρου übersetzen; daher drehte er das Abhangigkeitsverhältnis um und übersetzte in Exod. 254. 3523 חולעת שני durch σκώληκος διάφορον und dementsprechend sogar 285 και πιτά durch σὶν σκώληκος τὸ διάφορον und 35 35 Επιτίνη Επιτίνου διαφόρω. 2) Ιn Ps. 27 (אספרה אל חק) faßte A' או nicht als Präposition, sondern als "Gott" und übersetzte, da "Satzungsgott" keinen Sinn gab. umgekehrt "Gottes Satzung" ἐσχυροῦ ἀπριβασμόν (über ἐσχυρός s. oben S. 28 Anm. 66, über άκριβασμός S. 10 Anm. 2): dieselbe Übersetzung haben übrigens auch andere Übersetzer, z. B. Hieronymus im Psalterium iuxta Hebraeos (dei praeceptum). An unserer Stelle hat A' den Singular נבהות statt des Duals

# $\frac{\dot{\epsilon}\tau\alpha\pi\epsilon\iota\nu\dot{\omega}\vartheta\eta}{\text{of d}\varphi\vartheta\alpha\lambda\muoi}\frac{\sum\dot{\epsilon}\varphi\vartheta\alpha\lambda\muoi\dot{\epsilon}\dot{\psi}\eta\lambdaoi, \ \ \dot{\alpha}\nu\vartheta\varrho\omega\pi\sigma\varsigma\ \tau\alpha\pi\epsilon\iota\nu\dot{\epsilon}\varsigma^{93})}{\dot{\epsilon}\varphi\vartheta\alpha\lambda\muoi}\frac{\Theta'}{\mu\epsilon\tau\dot{\epsilon}\omega\varrho\sigma\iota, \ \delta\ \ \dot{\alpha}\nu\vartheta\varrho\omega\pi\sigma\varsigma\ \tau\alpha\pi\epsilon\iota\nu\dot{\epsilon}\varsigma^{93})}$

## 12 ΠΝΙ ὑβοιστήν <sup>94</sup>)] Α' ὑπεοφανῆ <sup>95</sup>)

zum Subjekt gemacht, weil das Pradikat שׁפל im Singular steht. Vgl. auch unten S. 42 Anm. 139 zweite Hälfte.

- 93) Sowohl Σ' als Θ' schließen sich stark an die LXX an. Bei Θ' ist dies häufig, da er ja eigentlich nur eine Revision der LXX gibt, vgl. oben S. 28 Anm. 69. LXX und Σ' ὑψηλοί und Θ' μετέωροι setzen wohl die Aussprache אַבּרוּרוֹם statt נְּבְּרוֹהוֹם (trotz des vorhergehenden Status constructus) voraus; analog ist auch עַבֶּל von allen dreien als Adjektiv, nicht als Verbum finitum gefaßt.
- 94) Der Index steht beim folgenden  $\delta\pi\epsilon\rho\dot{\eta}\rho\alpha vov=\Box$ . Dies kann nicht richtig sein, da A'  $\Box$  sonst durch  $\delta\psi\eta\lambda\delta\varsigma$  wiedergibt (Deut. 2 21. Iob 21 22. Ps. 77 69. Prov. 6 17 [A'  $\Sigma$ ']. Is. 2 14 [Ot  $\Gamma$ ']. Ier. 31 15 [Auct.]. Ez. 17 22 [Ot  $\Gamma$ ']) und kein Grund abzusehen ist, weshalb er dies ganz gewöhnliche und prosaische Wort hier auf einmal durch ein so ungewöhnliches Wort wie  $\delta\pi\epsilon\rho\varphi\alpha\nu\dot{\eta}\varsigma$ , das bei Hatch-Redpath überhaupt nicht vorkommt, wiedergegeben haben sollte.
- 95) Zu ὑπερφανής = πικ haben wir eine Parallele in Is. 133, wo nach Q durch ὑπερφανείας μου wiedergegeben hat. Allerdings haben Montfaucon und Field hier ὑπερφανείας in ὑπερηφανείας korrigiert, und man könnte für diese Korrektur anführen, daß A' auch sonst Ableitungen der Wurzel τις durch επερηφανία wiedergibt, vgl. besonders unten Is. 9<sub>17</sub>. 12<sub>5</sub> und Ps. 30<sub>24</sub> (Mercati). 45<sub>4</sub> (Mercati). Ez. 33<sub>28</sub> (in den vier ersten Stellen ist ὑπερηφανία = τίκιπ der letzten = τίκιπ), außerdem eine Reihe von Stellen, die weniger sicher sind, weil mehrere Übersetzer zusammengefaßt werden (vgl. oben S. 8 f.) oder die Übersetzung nur syrisch erhalten oder unsicher überliefert ist: Prov. 29 23. Is. 9 8 (s. unten). 28<sub>1.3</sub>. 60<sub>15</sub>. Ier. 12<sub>5</sub>. 13<sub>9</sub>. 48<sub>29</sub> (hier auch πλλ Α΄ ὑπερήφανος). Ez. 306. Os. 55. Aber neben dieser Übersetzung durch ὑπερηφανία, die sich bei den verschiedensten Übersetzern, auch in der LXX, findet, steht die dem A' eigentümliche Wiedergabe von τως durch ὑπερφέρεια Iob 374. 405 (s. Field im Auct.). Prov. 1618. Ier. 5044 (nach Syrohex.). Ez. 724 (Var. ὑπερηφανεία). Zach. 11 3 (nur syrisch erhalten) und ὑπερφερές Lev. 26<sub>19</sub> (nach Fields einleuchtender Vermutung). Ps. 46<sub>5</sub>. Is. 14<sub>11</sub> (s. unten), vgl auch Ps. 122 אַ לגאירוים των ὑπερηφάνων oder ὑπερφερῶν. Daraus ersehen wir, daß A' für die Ableitungen der Wurzel האם keine einheitliche Übersetzungspraxis gehabt hat. Folglich sind wohl auch ὑπερφανής und ύπερφάνεια nicht zu beanstanden. Beide Worter sind an sich durchaus möglich, dabei aber so ungewöhnlich (ὑπερφάνεια fehlt sogar in Steph. Thes.), daß man sie sich als Schreibfehler nicht gut erklären kann.

υψηλον καὶ μετέωοον] Α' Σ'Θ' ἐπηρμένον

- 13 ועל כל אלוני καὶ έπὶ πᾶν δένδοον βαλάνου $^{96}$ ] Α΄ καὶ έπὶ πάσας δούας  $\Sigma'$  Θ΄ βαλάνους
- 15 גבה  $\dot{v}\psi\eta\lambda\dot{o}v^{97})]$   $\underline{\mathcal{E}'}$  μετέωgov  $\dot{v}$   $\psi$   $\eta$   $\lambda$   $\dot{o}$  v]  $\underline{A'}$   $\delta\iota\eta\varrho\mu\dot{\epsilon}vov^{98})$
- 16 πασι πασι επὶ πασαν θέαν πλοίων κάλλους]  $\underline{A'}$  επὶ πάσας ὄψεις ἐπιθυμίας  $\underline{B'}$  ως καὶ ἐπὶ πάσας θέας ἐπιθυμίας θυμητάς
- 19 εἰς τὰς το ώγλας A' ἐν ὑπορᾶξιν  $^{100}$ )  $\Sigma'$  εἰς ὑπόχενον  $\Theta'$  εἰς τὰς δύτας  $^{101}$ )
  - 96) Der Index steht bei  $\pi\tilde{\alpha}6\alpha\nu$  am Anfang des Verses.
- 97) Der Index steht nicht bei diesem  $\psi\psi\eta\lambda\delta\nu$ , sondern bei dem  $\psi\psi\eta$ λόν am Schlusse des vorigen Verses. Aber dort ist πάντα βουνον ύψηλόν in der LXX freie Übersetzung von כל הגבעות הנשאות. und es ist ganz unwahrscheinlich, daß E' dort wie die LXX den hebraischen Plural singularisch wiedergegeben haben sollte. (Wenn in der ersten Hälfte des vorigen Verses  $\pi \tilde{\alpha} \nu \ \otimes Oi \ \Gamma' \ \dot{v} \psi \eta \lambda \dot{o} \nu \ \vee \ \ddot{o} 
  ho os =$  מל ההרים הרמים של überliefert ist, so darf man daraus nicht schließen, daß die drei Übersetzer dort wie die LXX singularisch übersetzt haben; der Zusatz ύψηλόν stammt in seiner jetzigen Form von Origenes, und dieser hat naturgemaß den Singular gesetzt, weil er den Zusatz dem παν öρos der LXX anpassen mußte; die Notiz "of I" bedeutet nur, daß die drei Übersetzer das Wort ύψηλός gebraucht haben.) Auch wurde Σ', obwohl er keine so feste Übersetzungspraxis hat wie A', ND in 214 doch wohl ebenso wie in 212 durch ἐπηρμένος wiedergegeben haben. Dagegen paßt μετέωρον gut zu 2 15, denn dies ist ein Singular, und μετέωρος = גבה kommt auch sonst bei verschiedenen Übersetzern vor, z.B. 1033 bei A' E' (nach Q), vgl. auch oben 2  $_{11}$  und unten 5  $_{15}$ , wo allerdings gerade  $\varSigma'$  nicht  $\mu arepsilon au \dot{arepsilon}$ - $\omega 
  ho 
  ho 
  ho$ , sondern  $\delta \psi \eta \lambda \delta 
  ho s$  verwendet (2 11 כיני גבהות  $\Sigma'$   $\delta \phi 
  ho lpha \lambda \mu o \lambda \delta \psi \eta \lambda o i$ ,  $\tilde{b}$  גיני גבהים  $\Sigma'$  . . .  $\tau \tilde{\omega} \nu \ \hat{v} \psi \eta \lambda \tilde{\omega} \nu$ ).
- 98) 710 διηρημενον. Verbessert nach Deut. 3.5. Is. 36.1 (Auct.), wo A' ΠΣΩ gleichfalls durch διηρμένος, und Reg. II 24.7. Is. 34.13. wo er αναρια durch δίαρμα wiedergibt. Denselben Schreibfehler, den 710 an unserer Stelle bietet, fand Syrohex. in Ier. 6.27 vor. s. Field z. St. Er erklärt sich daraus, daß διαιρεῖν in den Bibelubersetzungen oft. διαίρειν dagegen außer an den angeführten A'-Stellen nirgends vorkommt (in Esdr. II 14.17 ist διαίροντες eine singulare Variante des Sinaiticus fur das sonst allgemein überlieferte αἴροντες = ΔΥΝΝΩ).
  - 99) καὶ und der vor ἐπιδυμίας zu erwartende Artikel fehlen.
  - 100) So schreiben wir nach J. Wackernagels Vorschlag. Die Hs.

לערץ  $\vartheta \circ \alpha \tilde{v} \sigma \alpha \iota$   $\underline{A' \vartheta \circ \tilde{\eta} \sigma \alpha \iota}^{102})$  20 את אלילי  $(1^0)$   $\tau \dot{\alpha} \ \beta \delta \varepsilon \lambda \dot{\nu} \gamma \mu \alpha \tau \alpha$   $\underline{A' \tau \dot{\alpha} \dot{\varepsilon} \pi (\pi \lambda \alpha \sigma \tau \alpha}^{103})$  את אלילי  $(1^0)$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04})$   $(1^{04$ 

### Kapitel 3.

hat  $\hat{v}_{\pi\epsilon\rho}$  o  $\hat{z}_{i\nu}$  (mit Spiritus, aber ohne Akzent).  $\hat{v}_{\pi\rho\rho}$   $\hat{\omega}$  (korrekter  $\hat{v}_{\pi\rho\rho}$  o  $\hat{\omega}$  bedeutet etwa "unterirdischer Gang".

- 101) So akzentuiert die Hs. Das bisher unbekannte δύτη gehört wohl mit dem einigemal belegten κατάδυτος (oder -τον) zusammen, vgl. Ps. 48 ½ Τὰλλος τὴν κατάδυτον (andere Übersetzer verwendeten hier die Wörter κατάδυσις und ἐγκατάδυσις, s. Field und Hatch-Redpath Suppl. S. 203. 207), Ps. 87 τ Σαπάδυσις ε΄ ἐν καταδύτοις, 88 48 Ε΄ übersetzte Τοπ durch κατάδυτος (und Α΄ durch κατάδυσις, s. Hatch-Redpath Suppl. S. 207), Is. 7 19 (s. unten) Θ΄ ἐν πᾶσι τοῖς καταδύτοις. Es wird einen Schlupfwinkel bezeichnen, in dem man untertaucht, sich verbirgt. Zu dem Femininum δύτη vergleicht J. Wackernagel das sinnverwandte Femininum κρυπτή (oder κρύπτη?).
  - 102) Vgl. unten 8 13 מערץ Α΄ Θρόηδις.
  - 103) Vgl. oben zu 28.
- 104) So der masoretische Text, während die Übersetzungen כּוֹשְׁבֶּר zu einem einzigen Worte zusammenziehen. Für den umgekehrten Fall, daß die Übersetzungen ein Wort des hebräischen Textes zerlegen, s. Beispiele bei Field I S. XXII f. (Absatz 5) und Reider S. 342 f.
- 105) Hieronymus nach den Ausgaben vor Martianay: "Aquila δρυγάς ... posuit"; so auch Drusius. Martianay III (1704), Sp. 29 verbesserte δρυγάς in δρυπάς, und dies ist, wie 710 lehrt, das Richtige. Dagegen bemerkte Montfaucon, daß nur eine Hs. orictas habe, die übrigen aber δρυπά, oricta, ορυπόα, und nahm danach δρυπτά als richtig an, und dies stellte dann auch Vallarsi in seiner Hieronymus-Ausgabe her. Ihnen folgend setzte Field δρυπτοῖς "gegrabenen" als Lesart des A' an, fügte aber in Klammern als zweite Möglichkeit δρύπταις von δρύπτης "Graber" hinzu. Dies ist das Richtige. nur ist besser δρυπταῖς auf der Schlußsilbe zu akzentuieren, wie es auch 710 hat; vgl. besonders E. Fraenkel. Geschichte der griech. Nomina agentis auf -τήρ, -τωρ, -της 2 (1912). S. 202 f. (dies Zitat verdanken wir J. Wackernagel).
- 106) Field nach Eusebius und Prokop: Α' ἔρεισμα καὶ ἐρεισμόν, Σ' στήριγμα καὶ στηριγμόν. Da auch 710 gleich darauf στήριγμα hat, ist στήρισμα καὶ στηρισμούς unwahrscheinlich; es wird unter dem Einflusse des vorhergehenden ἔρεισμα καὶ ἐρεισμούς entstanden sein. Auch die Plurale

לחם וֹפּגְעִי מֹפִינס א' ב' παν στήοιγμα αστου 107)

2 7131 γίγαντα καὶ ἰσχύοντα] Α΄ δυνατόν Σ' ἀνδοεῖον Θ' δυνάστην

υθιν  $\delta$ ικαστήν]  $\frac{A' \, \Sigma' \, \Theta'}{A' \, \Sigma' \, \Theta'} \,$  κριτήν στοχαστήν]  $\frac{A' \, \Sigma' \, \Theta'}{A' \, \Sigma' \, \Theta'} \,$  μάντιν

- 4 ωτί ων εανίσεο 2 το 2

 $\mathbf{5}$  ως  $\mathbf{3}$   $\mathbf{6}$ υμπεσεῖται]  $\mathbf{\underline{\Theta'}}$  ποοσπόψει  $^{115}$ )

έρεισμούς und στηρισμούς sind unwahrscheinlich, da das hebraische Äquivalent απότη im Singular steht.

- 107) Da A' משכן hier kaum anders wiedergegeben haben wird als unmittelbar vorher der Wechsel der Aussprache im masoretischen Texte zwischen מִשְׁבֵן und מִשְׁבֵן macht nichts aus —, so wird στήριγμα nur dem Σ' angehören. Entweder ist A' hier überhaupt falsch hinzugefügt. oder es ist bei der Zusammenfassung der beiden Übersetzer (vgl. oben S. 8 f.) auf ihre Verschiedenheit in dem mittleren Worte keine Rücksicht genommen.
- 108) 710 schreibt abkürzend  $\pi\rho\sigma\sigma_{\infty}^{\omega}$ . Nach der Parallelstelle 9<sub>14</sub> (s. unten) könnte man dies als  $\pi\rho\sigma\sigma_{\infty}^{\omega}$  zu lesen geneigt sein. Aber da der Plural von  $\pi\rho\sigma\sigma_{\infty}^{\omega}$  sehr selten ist (s. zu 9<sub>14</sub>), so wurde der Schreiber, wenn  $\pi\rho\sigma\sigma_{\infty}^{\omega}$  Plural sein sollte, schwerlich die Endung fortgelassen haben. Denn für derartige Abkürzungen gilt, wenigstens bei sorgfaltigen Schreibern, zu denen der unsrige fragelos gehort, die Regel, daß man nur solche Endungen fortlassen darf, die sich ohne weiteres richtig erganzen lassen.
  - 109) Ebenso übersetzt Z' in 914 (s. unten).
- 110) Θ' gibt hier deutlich eine Revision der LXX. Sein τεθαυμασων ist nur eine leichte Abanderung des θαυμαστόν der LXX. Dazu fügt er aber, obwohl schon das bloße θαυμαστόν den ganzen hebräischen Ausdruck משוא פנים wiedergibt, noch eine Übersetzung von שנים Vgl. oben S. 28 Anm. 69 und unten zu 914.
  - 111) Vgl. oben S. 32 Anm. 81.
- 112) 710 schreibt nur  $\tilde{\alpha}\rho$  mit hochgestelltem  $\chi$ . Die Auflosung ergab sich hier von selbst, da  $\tilde{\alpha}\rho\chi\rho\nu\tau\alpha\varsigma$  auch im LXX-Texte vorkommt.
  - 113) Vgl. unten zu έναλλαγάς 124.
  - 114) 710 επερεασται.
- 115) προσπόπτειν ist sonst nirgends = τι oder τι, wie einige Hss. haben (s. Ginsburgs neue Ausgabe des hebraischen A. T. |den Titel

s. unten bei  $8_{11}$ ], aber sowohl in der LXX als bei anderen Übersetzern häufiger = 52. Man braucht aber deshalb nicht anzunehmen, daß  $\Theta'$  statt gelesen habe. Denn die LXX hat in der zweiten Vershälfte προσπόψει für 7, und  $\Theta'$ , der wie gewöhnlich keine ganz neue Übersetzung, sondern nur eine Revision der LXX liefert (vgl. oben S. 28 Anm. 69), hat das προσπόψει einfach von dort nach hier versetzt, da es ihm hier ganz gut in den Zusammenhang zu passen schien.

- 116) Ebenso übersetzt  $\Sigma'$  in Iob 29  $_8$  ( $\Sigma'\Theta'$ ). Ps. 36  $_{25}$ . Prov. 20  $_{11}$ . 29  $_{15}$  (und  $\Theta'$  in Prov. 22  $_6$ ).
  - 117) Ebenso übersetzt  $\Theta'$  in Iob 24 5. Is. 65 20 (und  $\Sigma'$  in Ps. 118 9).
- 118) Dies bei Hatch-Redpath überhaupt noch nicht vorkommende Wort paßt völlig zu der Übersetzungspraxis des A', denn er gibt alle Derivate der Wurzel σκάνδαλον und Derivate dieses Wortes wieder: Qal, Niph al und Hoph al σκανδαλίζεσθαι Prov. 4 12. Is. 3 8 (s. unten). 40 30. 63 13. Dan. 11 41, σκανδαλοῦσθαι Ps. 26 2. 30 11. Is. 8 15 (s. unten) 59 14, σμανδαλίζεσθαι oder -λοῦσθαι (an Stellen, die aus dem Syrischen retrovertiert sind) Iob 44. Ier. 812. 1823. 4616. 5032. Os. 1410; Hiph'il σκανδαλίζειν Ps. 639, σκανδαλοῦν Mal. 28; סמסול σκάνδαλον Is. 814 (s. unten). 57 14. Ier. 6 21 (nur syrisch erhalten). Ez. 3 20 (Ot  $\lambda oi\pi oi$ ). 7 19 (A'  $\Sigma'$ ). 14 3. Es finden sich nur drei Ausnahmen: 1) Ps. 9 4 יכשלר A' nach Syrohex. προσκόψουσι, aber hier hat Field falsch retrovertiert, denn ist regelrecht = σκανδαλισθήσονται oder -λωθήσονται, s. R. P. Smith, Thesaurus Syriacus s. v., 2) Ier.  $20_{11}$  על כן רדפי יכשלו A'  $o \dot{v} \chi$   $o \ddot{v} \tau \omega s$   $o \dot{t}$ διώκοντές με ἀσθενήσουσιν, aber diese in HoP 86 (und 88, der aber von 86 abhängt, s. unten zu τυφώνων 1321) überlieferte Übersetzung kann schon um des οὐχ οΰτως willen nicht von A' stammen, denn A' wurde durch έπὶ τούτω wiedergegeben haben, s. unten zu διὰ τοῦτο 5 24, 3) Ez. 33 12 לא יכשל בה A' οὐ μὴ συντρίψη αὐτόν, aber auch diese gleichfalls in HoP 86 überlieferte Übersetzung gehört sicher nicht dem A' an, da sie den hebraischen Text viel zu frei wiedergibt. - Über die Unterscheidung von מכשול האמיδαλον und המשלה מכשול המילהאנקעיט s. oben S. 10 Anm. 2.
  - 119) Vgl. unten zu ἀσθενῶν 527.
- 120) 710 faßt die drei Noten A' μοτῶν Σ' ἐξουδιαστής Θ' ἐπιδεσμετ'ς zusammen und stellt den Index für alle drei sowohl zu dem ersten, als auch zu dem zweiten ἀρχηγός. Aber A' μοτῶν (vgl. oben 1 6 ΠΕΠ Α' ἐμοτώθησαν) und Θ' ἐπιδεσμετ'ς gehören ebenso sicher nur zu dem ersten

 $[\Sigma']$  אַ פֿעין  $[\Sigma']$  בּבָּסטסומסד[S] אַנין  $[\Sigma']$ 

- 8  $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac$
- 9 τις ται βουλήν πονηφάν καθ' εαυτών]  $\frac{A'}{\delta \tau \iota}$  ημείψαντο  $\frac{130}{\delta \iota}$  εαυτούς  $\frac{131}{\delta \iota}$  χαπία  $\frac{132}{\delta \tau \iota}$  παφεσκεύασαν έαυτοῖς καπά  $\frac{133}{\delta \iota}$

dρχηγός = ΠΙΠ, wie  $\mathbf{\Sigma}'$  ἐξουδιαστής (vgl. besonders Ier.  $51_{46}$  Σ' ἐξουδιαστής) nur zu dem zweiten dρχηγός = , της.

- 121) Field nach Hieronymus: ἐπιδεσμεύων. Unser ἐπιδεσμεύς ist ebensogut möglich und verdient wohl als ungewöhnlich den Vorzug.
- 122) Der Nominativ ist wohl nur eine Folge der Zusammenfassung dieser Randnote mit den vorhergehenden (s. oben Anm. 120).  $\Sigma'$  selbst wird den Akkusativ geschrieben haben.
  - 123) Vgl. oben S. 39 Anm. 118.
  - 124) Vgl. unten zu ἀσθενῶν 5 27.
- 125) Field nach Eusebius: A' (so ohne  $\Sigma'$ ) καὶ τὰ ἐπιτηδεύματα αὐτῶν. Das artikellose ἐπιτηδεύματα unserer Hs. ist für A' zweifellos richtig, vgl. ohen S. 26 Anm. 55.
- - 127) διαβούλιον = מעלל findet sich in der LXX Os. 49. 54. 72. 128) 710 προσερεισαι. Aber oben in  $1_{20}$  war richtig προσερισητε

geschrieben. Über die Wiedergabe von αποδερίζειν s. die Anmerkung daselbst

- 129) Field nach Eusebius und Prokop ungenau: είς τὸ παραπικρᾶναι αὐτόν.
- 130) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch, vgl. Gen. 50<sub>17</sub>. Ps. 141<sub>8</sub> Prov. 11<sub>17</sub> ("A'  $\Theta'$ ": unglaubwürdig). Is. 63<sub>7</sub> und Aquila ed-Taylor Ps. 102<sub>10</sub>, sowie auch ἀμοιβή = 3<sub>11</sub>.

- 10 Ο ΧΡΊ ΧΡΊ ΧΡΊ ΚΕΙ Α΄ Ο  $ντε_S$  Δήσωμεν τον δίκαιον. ὅτι δύσχρηστος ήμιν έστιν]  $\underline{A'}$  Θ' είπατε  $\underline{J}$ ίκαιος, ὅτι ἀγαθόν  $^{134}$ )  $\underline{E'}$   $^{135}$ ) είπατε τῷ δικαίφ ὅτι καλῶς
  - το  $\ell$ νυν τὰ γενήματα τῶν ἔργων αὐτῶν φάγονται  $^{136}$ )] A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  ὅτι μαρποὺς  $^{137}$ ) ἐπιτηθευμάτων αὐτῶν φάγονται
- 11 רע כי) גמול ידיו יעשה לו πονηρά κατά, τὰ ἔργα τῶν χειρῶν αὐτοῦ συμβήσεται αὐτῷ] Α' ἀμοιβὴ 138) χειρῶν αὐτοῦ ποιηθή-
- 131) Ob das Reflexivpronomen der 3. Person bei A' auch sonst vorkommt, kann man aus Hatch-Redpath nicht feststellen, da sie unter εαυτοῦ und αὐτοῦ nichts weiter angeben als "passim". Doch läßt es sich nicht beanstanden, da das Reflexivpronomen der 1. und 2. Person auch bei A' vorkommt, s. Hatch-Redpath, die bei diesen Personen die Belegstellen angeben, und Reider S. 345 (in dem ersten von Reider angefuhrten Beispiele Deut. 140 νεύσατε αὐτοῖς = τοῦ τοῦ ist das sinnlose αὐτοῖς mit Verdoppelung des vorhergehenden ε in εαυτοῖς zu verbessern).
- 133) Hieronymus sagt ganz ungenau: "Iuxta Hebraicum et ceteros interpretes hunc sensum habet: Vae illis, quia sua scelera receperunt".
  - 134) 710 αγαθων.
- 135) So die Hs. Indessen liegt, da  $\Sigma'$  fehlt. der Verdacht nahe, daß E' hier wie in  $3_{12}$  Schreibfehler für C' ist, vgl. oben S. 6. Auch wurde die freiere Art der Wiedergabe wohl zu  $\Sigma'$  passen.
  - 136) 710 hat im LXX-Texte (aber nicht in der Randnote) φαγωνται.
- 137) Ob auch A' diesen Plural gehabt hat, scheint recht zweifelhaft trotz der Parallelen Ps. 104 אם פרי A' פרי A' פרי A' פרי A' פרי A' פרי A' פרי (an den übrigen von Hatch-Redpath angeführten Stellen gibt A' singularisch wieder).
  - 138) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch, vgl. Ps. 274. Prov.

## σεται αὐτῷ $\Sigma'\Theta'$ ἀνταπόδομα

12 οἱ πράκτορες ὑμῶν καλαμῶνται ὑμὰς]  $\underline{A'}$  πράκτορος ναθονος  $\underline{A'}$  πράκτορος αὐτοῦ  $\underline{A'}$  πράκτορες αὐτοῦ καλαμηταί

 $12_{14}$  ("A'  $\Sigma$ ": unglaubwürdig). Is.  $59_{18}$  dreimal.  $66_{6}$  (anonym) und Aquila ed. Taylor Ps.  $102_{2}$ . Sie entspricht der gleichfalls für A' charakteristischen Übersetzung des Verbums מלמון durch ἀμείβεσθαι, s. oben zu  $3_{9}$ .  $\Sigma$ ′ braucht ἀμοιβή in  $1_{23}$  für עלמון.

- 139) A', der sich grundsätzlich durchaus von der LXX emanzipiert hat und eine vollständig neue Übersetzung liefern will, scheint hier doch von ihr abzuhängen. Aber da er auch in Is. 60<sub>17</sub>, wo die LXX כשיר durch τοὺς ἐπισκόπους σου wiedergibt, πράπτοράς σου übersetzt (... 4' Θ'". für A' spricht das Fehlen des Artikels), und da er wit ahnlich in Exod. 5<sub>13</sub>. Iob 39<sub>7</sub> durch είσπράκτης, in Iob 3<sub>18</sub>. Zach. 10<sub>4</sub> durch είσπράσσων wiedergibt, überall von der LXX abweichend, so braucht er auch an unserer Stelle seine Übersetzung nicht direkt aus der LXX übernommen zu haben, sondern das Zusammentreffen kann zufällig sein, oder er kann hier unbewußt unter dem Einflusse der LXX, die er ja zweifellos recht gut gekannt hat, gestanden haben; vgl. auch unten zu χέρσον 7 23. — Der Dativ πράπτοροιν, der naturlich deshalb gewählt ist, weil der Nominativ πράπτορες nicht zu dem singularischen Pradikate ατικέ gepaßt hätte, ist nicht zu beanstanden, da A' den Kasus auch sonst öfter frei nach Bedarf wählt. So übersetzt er z.B. in Aquila ed. Burkitt das grammatisch eigentlich ganz unmögliche הקבר איש האלהים Reg. IV 23 וז in der einzig sinngemaßen Weise durch δ τάφος ἀνδρὸς τοῦ Θεοῦ und das bloße בית 2324, das dort wie oft "im Hause" bedeutet, durch oing (die Praposition έν darf er nicht hinzufügen, da sie im Hebraischen nicht steht, vgl. 23 20, wo er das bloße ירושלם, obwohl es "nach Jerusalem" heißt, auch nur durch bloßes Ἱερουσαλήμ wiedergibt). Vgl. auch die Umkehrung des Abhangigkeitsverhältnisses in Fallen wie τιπος δφθαλμών μετεωρισμός oben 211.
  - 140) Masoretische Vokalisation משים, aber LXX und  $\Theta'$  sprachen גשים.
- 141) So die Hs. Aber da die Übersetzer regelmäßig in der Reihenfolge der Hexapla aufeinander folgen (s. oben S. 6 Anm. 2), müßte man E' hinter O' erwarten. "E' ist hier sicher ein Schreibfehler für "C'", denn Hieronymus, der selbst mulieres ubersetzt, sagt ausdrücklich. daß so "solus interpretatus est Symmachus". Vgl. oben S. 6.
  - 142) So die Hs., doch liegt wiederum die Vermutung nahe, daß E'

- 13 Σχ2 καταστήσεται] A' έστήλωται  $\Sigma'$  ἵσταται
- 14 Σ' κατερος ενεπυρίσατε] A' κατενεμήσασθε  $\Sigma'$  κατεβοσκήσατε
- 15 ΙΠΩΠ καταισχύνετε] Α΄ Σ' Θ' ἀλήθετε
- 16 1721  $\dot{v}\psi\dot{\omega}\vartheta$ ησαν] A' έμετεωρίσθησαν
  - [ 2] το αχήλ[ 2] έπτεταμέν[ 2] κτις φάρυγγι [ 2] έπτεταμέν[ 2] φάρυγγι [ 2] έπτεταμέν[ 3] έπτεταμέν[
  - καὶ ν ε  $\dot{v}$  μασιν  $\dot{v}$  οφθαλμῶν] καὶ παρατενίζουσαι δφθαλμοῖς  $^{144})$
  - πους χιτῶνας]  $\underline{A'}$  πορευόμεναι  $\underline{^{145}}$ ) καὶ επιψοφοῦσαι ἐπορεύοντο  $\underline{\Sigma'}$  Θ' καὶ κροτοῦσαι

Schreibfehler für C' sei, vgl. Is. 257, wo Σ' gleichfalls τος durch καταποντίζειν wiedergibt. Durchaus sieher ist allerdings die Vermutung nicht, da καταποντίζειν = τος bei den verschiedensten Übersetzern von der LXX an vorkommt.

- 143) A' selbst wird ἐπτεταμέναι βρόγχφ geschrieben haben; zur Konstruktion vgl. 14 βαρὺς ἀνομία, 33. 914 αἰρόμενος προσώπφ (oder -ποις). Das in 710 überlieferte ἐπτεταμένφ βρόγχφ wird durch Angleichung an das ὑψηλφ τραχήλφ der LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51 und besonders unten zu μεμιαμμένα 65.
- 144) 710 hat hier keinen Autornamen. Da  $\pi\alpha\rho$ - $\alpha\tau\epsilon\nu i \xi\epsilon\iota\nu$  sonst noch gar nicht bekannt ist, und da es an dem bei A' am Schluß des Verses vorkommenden, gleichfalls unbekannten  $\pi\alpha\rho$ - $\epsilon\nu$ - $\epsilon$ nά $\xi\epsilon\iota\nu$  eine Parallele hat, wird die Übersetzung dem A' angehören, der ja solche Neubildungen liebt (vgl. Reider S. 353 f.).
  - 145) 710 πορευομενοι, aber dann επιψοφουσαι.
- 146) Von σκάζειν "hinken" ist bisher weder ein Kompositum mit παρα-, noch mit ἐν- bekannt. Das Partizip ist bei A' auffällig, da der Grundtext ein Verbum finitum hat, und A' das vorhergehende πιστικό durch ἐπορεψοντο wiedergegeben hatte; es wird durch Angleichung an LXX, Σ' und Θ' entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 147) Σιών kommt auch sonst haufig in A'-Fragmenten vor, s. Hatch-Redpath Suppl. S. 141. Doch scheint die echte A'-Form nach Aquila ed. Taylor Ps. 101<sub>17, 22</sub> Τειών oder Τιών zu sein, vgl. Reider S. 339 Ann. 43.

- τὸ σχημα αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$  κόμην αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$  κόμην αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$  κομην αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$  κατὰ πρόσωπον αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$  τὰν πρόσοψιν αὐτῶν γυμνώσει  $\frac{A'}{2}$   $\frac{A'}{2}$  κατὰ πρόσωπον αὐτῶν  $\frac{A'}{2}$   $\frac{A'}{2}$
- 18 τὴν δόξαν τοῦ [ματισμοῦ αὐτῶν καὶ τοὺς κόσμους αὐτῶν καὶ τὰ ἐμπλόκια  $^{153}$ )]  $\underline{A'}$  τὸ αἴχημα τῶν ὑποδημάτων  $^{154}$ )  $\underline{\Sigma'}$  τὸν κόσμον τὰς περισκελίδας τὰ τίμια τῶν ὑποδημάτων  $^{155}$ )
- 148) Neben der tiberiensischen Vokalisation της, von der wir nicht wissen, welchen Sinn sie dem Worte geben soll, steht die babylonische πας, bei der πας deutlich als aus zusammengezogen aufgefaßt ist. Dieselbe Auffassung vertreten A', Σ' und Θ', vgl. Lev. 1927 της LXX ἐπ τῆς πόμης Σ' τὴν πρόσοψιν.
- 149) Vgl. Lev. 20 א הערה A' ἡσχημόνησεν (von Scharfenberg und Field mit Unrecht dem A' abgesprochen).
- 150)  $\gamma v \mu v o \hat{v} v$  findet sich gerade bei  $\Sigma'$  besonders häufig, s. Hatch-Redpath.
- 151) Zu dieser Umschreibung vgl. unten  $6_1$  Πίτι [A'] Σ' Θ' τὰ πρὸς ποδῶν αὐτοῦ, auch  $3_{21}$  τας τὰ περὶ τοὺς μυπτῆρας.
- 152) Q hat wie 710 und andere Hss. im LXX-Texte ἀποπαλύψει statt B's ἀναπαλύψει, setzt aber über απο ein "Θ'" und einen Index und bemerkt am Rande οἱ Ο΄ ανα, d. h. der LXX-Text des Archetypus, aus dem die hexaplarischen Noten Q's stammen, hatte wie B ἀναπαλύψει und gab ἀποπαλύψει als Übersetzung des Θ' an (vgl. oben S. 16). Field führt ἀποπαλύψει als Lesart von "alia exemplaria" an und schreibt es im Auctarium S. 29 nach "Cod. 88" (s. unten zu τυφώνων 1321) fälschlich dem A' zu.
- 153) Die Identifikation der LXX mit dem hebraischen Texte ist hier und im Folgenden zuweilen unsicher. Geht man rückwarts von der Gleichung המינום μηνίδκους und setzt dann (mit Field) אם אס-פּינים ביינוים ביינוים אס-פּיניים alles oben Angeführte oder, wenn man annimmt, daß der Archetypus. aus dem die hexaplarischen Randnoten stammen, hier wie an anderen Stellen (s. oben S. 16) mit B übereinstimmte. wenigstens την δόξαν τοῦ ἱματισμοῦ αὐτῶν τὰ ἐμπλόκια übrig. Damit verträgt es sich aber nicht, daß bei ἐμπλόκια eine neue Randnote steht; indessen ist diese vielleicht durch ein Versehen entstanden, s. Anm. 156.
  - 154) Über diese Übersetzung s. Anm. 156.
- 155) τὰ τίμια τῶν ὑποδημάτων ist in 710 nur durch ein Komma vom Vorhergehenden getrennt. Es kann aber nicht mehr zur  $\Sigma'$ -Übersetzung gehören, sondern wird die Übersetzung des  $\Theta'$  sein,

au דעכסים au a

- durch τὸ αὔχημα τῶν ὑποδημάτων übersetzt. Die Richtigkeit dieser Angabe läßt sich nicht bezweifeln: αὔχημα, bei Hatch-Redpath überhaupt nicht vorkommend, findet sich zwar unten 13 19 als Σ'-Übersetzung von paßt aber auch sehr gut zu A', da dieser prov. 4 9. 19 11. Is. 52 1 durch αὔχησις und prov. 10 15 durch αὐχήσει wiedergibt. Auch die Auffassung der prov. als Schuhe macht keine Schwierigkeiten, da sie sich ebenso in der vermutlich dem Θ' angehörigen Übersetzung (vgl. die vorige Anm.), im Targum und in der Vulgata findet. Auf die propi folgen nun im Hebraischen sofort die propi und deren Wiedergabe durch τελαμῶνας bei A' war schon bekannt und wird von 710 aufs neue bestätigt. Folglich ist hier bei A' für τὰς περισπελίδας kein Platz. Wahrscheinlich ist τὰς περισπελίδας irrtümlich aus der vorhergehenden Σ'- Übersetzung wiederholt.
  - 157) Diese Übersetzung stammt nach Q und Theodoret von \( \Sigma' \).
- 158) So, nicht προχυφάντους, hat auch Field = Prokop. Ebenso ist in Ier. 52<sub>22.23</sub> ganz sicher προπυφάντωτον und προπυφαντώτου überliefert. Also stammt die Komposition aus einer Zeit oder einem Lande, wo der Spiritus asper nicht mehr gesprochen wurde. Vgl. auch oben S. 21 Anm. 16.
- 159) Die Identifikation der LXX mit dem hebräischen Texte ist hier wieder sehr unsicher, vgl. Anm. 153. Da aber der Index bei dem unmittelbar auf κάθεμα folgenden καὶ τὸν κόσμον steht, ist anzunehmen, daß die Randnoten zu dem unmittelbar auf במשרות folgenden במשרות folgenden במשרות gehören.
- 160)  $6\pi\alpha'\Im\nu\alpha$  (in 710 ohne Akzent) ist ein unbekanntes Wort, das vielleicht mit den gleichfalls unbekannten Kleidernamen  $6\pi\alpha\Im\alpha\rho\nu\alpha'$  Is.  $3_{23}$  und  $6\pi\alpha\Im\alpha\rho i\sigma\kappa_0$ s Gen.  $38_{14}$  (vgl. Field zu den beiden Stellen) und dem Webinstrument  $6\pi\alpha'\Im\eta$  (vgl. E. Mayser, Grammatik der griech, Papyri aus der Ptolemaerzeit [1906], S. 29 f.) zusammengehört.
- 161) τοὺς στεφάνους ist sicher = ΦΑΓΓΙ, denn ΤΑΕ wird auch sonst durch στέφανος wiedergegeben: A' Is. 61 10, A' Θ' Is. 61 3,  $\Sigma'$  Is. 61 10, Ez. 24 17. 23.

γλιδωνας] βραχιάρια 162)

- τὰ ψέλια  $^{163}$ )]  $\underline{A'}$  τοὺς δεσμούς  $\underline{\Sigma}'$  έγχομβώματα  $^{164}$ )  $\underline{\Theta'}$  έπιδέματα
- τὰ σκεύη τῆς ἐμπνοίας  $\underline{A'}$  καὶ οἴκους τῆς ψυχῆς  $\underline{165}$ )  $\underline{\Sigma'}$
- $21^{166}$ )  $21^{166}$ )  $21^{166}$ ) καὶ τὰ ἐνώτια  $21^{166}$ )  $21^{166}$ ) ενώτια τοῦ μυκτῆρος  $21^{166}$  καὶ τὰ περὶ τοὺς μυκτῆρας  $21^{169}$  καὶ τὰ ἐνώτια τοῦ προσώπου
- 22 περιπόρφυρα] Α' Θ΄ μετεκδύματα Σ' περιζώματα
- 162) Noch Field gibt nach Curterius an: "Θ. τὰ βραχιάρια". Aber Curterius gibt Q falsch wieder, vgl. oben S. 18 unter "Q". In Wirklichkeit hat Q: Σ΄ βραχιάρια (so ohne Artikel, wie 710), und darauf folgt, wie Curterius richtig angibt, als unmittelbare Fortsetzung ohne neuen Autornamen τὰ ἐγκομβώματα, was also auch noch dem Σ' angehört, aber von Field natürlich gleichfalls dem Θ' zugeschrieben wird.
- 163) Hier fehlt der Index sowohl im Texte als am Rande. Auch stehen die drei Randnoten vor der zu τιστα gehörigen. Es kann aber kein Zweifel sein, daß sie hierher gehören. Denn 1) hat Q τὰ ἐγκομβώματα hinter βραχιάρια (s. die vorige Anm.), wonach schon Drusius τὰ ἐγκομβώματα richtig zu σιστα gestellt hat, 2) sind Α΄ δεσμούς und Θ΄ ἐπιδέματα offenbar etymologisierende Übersetzungen von στος.
- 164) 710 εγκομβοματα. Über die irrtümliche Zuweisung dieser Übersetzung an Θ' bei Field s. oben Anm. 162.
- 165) Diese Übersetzung paßt ganz zu der Art des A', aber gar nicht zu dem, was der Talmud über die Übersetzung unserer Stelle durch לקילס berichtet, s. Field Bd. II S. 437. 566 und Bd. I S. XVII.
- 166) Swete teilt in getreuer Nachfolge Tischendorfs die Verse 3 20-23 falsch ab; wir folgen der hebräischen Zahlung.
- 167) Am Rande stehen vor den drei Zeilen, welche die drei Randnoten einnehmen, fünf Asterisken untereinander, die nach oben und unten etwas über die drei Zeilen hinausgreifen. Im Texte fehlt jegliches Zeichen.
- 168) τὰ ist bei A' irrtümlich hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55. Vielleicht hat auch hier der Einfluß der LXX mitgewirkt, vgl. S. 26 Anm. 51.
- 169) So die Hs. Aber neben A' und Σ' erwartet man Θ', und zu ihm würde καὶ τὰ ἐνώτια τοῦ προσώπου auch gut passen, da es sich als Erweiterung des LXX-Textes nach dem Hebraischen betrachten laßt (vgl. oben S. 28 Anm. 69), und da gerade Θ' auch sonst (Iob 42<sub>11</sub>. Ez. 16<sub>12</sub>) mit A' in ἐνώτιον = ΣΤΞ übereinstimmt. Also wird €' hier Schreibfehler für Θ' sein, vgl. oben S. 6.

24 ΔΨΑ ὀσμῆς ἡδείας Α' Σ' Θ' ἀρώματος

ρο κονιοφτός] Α΄ Σ΄ ἔμτηξις 175)

εςοινίω ζώση Α΄ πόλαμμα Σ΄ πληγή

αντὶ τοῦ κόσμου τῆς κεφαλῆς τοῦ χουσίου]  $\frac{A' \ ἀντὶ \ ποιήματος ένουλώσεως}{\Theta' \ ἀντὶ έργου μακέ <math>^{176}$ )

Ε΄ στηθοδεσμίδος  $^{177}$ ) 24/25 τοῦ χιτῶνος τοῦ μεσοπορφύρου]  $\Sigma'$  στηθοδεσμίδος  $^{177}$ ) 24/25 ακτής απός τος δυ ακτής, μαχαίρα A'  $\Sigma'$   $^{178}$ ) ὅτι ἀντὶ χάλλους ἄνδρες σου ἐν μαχαίρα  $\Sigma'$  ἀντὶ δὲ χάλλους οἱ χαλοὶ  $^{179}$ ) τοῦ ἀριθμοῦ  $^{180}$ )

- 170) A' übersetzt מעטה Is. 613 durch ἀναβόλαιον und dement-sprechend הְּעָשָה Ps. 88 46 (Mercati). Is. 59 17 durch ἀναβολεῖν oder ἀναβολεῖο αι (Reider S. 341). Daher ist es ganz angemessen, wenn er hier das klang- und sinnverwandte מעטפה äbnlich, aber nicht genau so übersetzt.
  - 171) 710 καταπτρα.
- 172) Die LXX hat hier sehr viel mehr Worte als der hebräische Text und läßt sich nicht sicher mit ihm identifizieren, vgl. oben Anm. 153. Doch läßt sich sicher feststellen, daß die Randnoten zu מצוים gehören; denn  $\mu i \tau \rho \alpha$  ist auch in Zach.  $3_5 = 3$  אורך (s. Field z. St.) und öfters bei verschiedenen Übersetzern במות (s. Hatch-Redpath unter  $\mu i \tau \rho \alpha$ ), und  $\delta i \dot{\alpha} \delta \eta \mu \alpha$  gibt auch in LXX Is.  $62_3$  אורך oder בורך wieder.
  - 173) 710 κατακλειτα.
  - 174) Vgl. oben zu 6πάθινα 3 19.
  - 175) Vgl. Ez. 4 און (Auet.) מקר (1) א' פֿאדמאאָססידמו.
- 176) So  $(\mu\alpha\pi\acute{e}$ , nur ohne Akzent) die Hs. Die Transkription des schwierigen hebraischen Wortes entspricht der Praxis des  $\Theta'$ , s. Field I S. XL f.
- 177) 710  $\sigma \tau \eta \mathfrak{DoS} \delta \sigma \mu \iota \delta \sigma s$  (mit  $\mathfrak B$  statt des ersten  $\delta$  und mit Akzent auf  $\epsilon$ ).
- 178) Q schreibt diese Übersetzung nur dem A' zu, und dies ist richtig, da  $\Sigma'$  nach 710 selbst anders übersetzt hat.
- 179) ב" fügt zu κάλλους = יפר noch eine zweite Übersetzung mit anderer Auffassung des hebräischen Textes (יפר) hinzu. Ähnlich hat das Targum zuerst "in ihrer (der Frauen) Schönheit" und dann noch

ται  $\Theta'$  καθαρισθήσεται  $\Delta'$  άθωωθήσεται  $\Delta'$  κενωθήσεται  $\Delta'$  καθαρισθήσεται

#### Kapitel 4.

אמר ההוא ההוא לאמר  $\lambda$  ביום ההוא לאמר  $\lambda$  ל $\gamma$ ס v σ α t  $t^{182}$ )]  $\times A' \Sigma' \Theta'$  έν τ $\eta$  ήμέρα ἐκείνη  $\pi$  λ ή ν $\theta$   $\Sigma'$  μόνον  $\theta$   $\theta$ 

אסא  $\ddot{e}$   $\ddot{\varphi}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{$ 

שפר גיבריך "die Schönheit deiner Männer". Als Adjektiv faßt מים auch Hieronymus in der Vulgata: pulcherrimi quoque viri.

- 180) Zu τοῦ ἀριθμοῦ = (כ מחי <math>vgl. Is.  $41_{14}$  אין ε' ἀριθμοῦ <math>ε' ἀριθμος Ἰδραήλ und Deut.  $26_5.$   $28_{62}$  במחר מדנו ε LXX ἐν ἀριθμῷ βραχεῖ.
- 181) Diese etymologisierende Übersetzung von TIE "Tür" gehört an allen von Hatch-Redpath angeführten Stellen nur dem A' an (Prov.  $8_6$   $A' \Sigma' \Theta' E' ἄνοιγμα bildet keine Ausnahme, da ἄνοιγμα hier = ΠΕΣΕ "Öffnen" ist). Daher wird auch das ἀνοίγματα unserer Stelle nur dem <math>A'$  angehören.  $\Theta'$  würde auch wohl den Artikel hinzugefügt haben, der bei A' mit Recht fehlt, s. oben S. 26 Anm. 55.
- 182) Der Index steht über dem Schlusse dieses Wortes (uber  $\alpha\iota$ ), als ob der Zusatz hinter  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma o v \acute{\sigma} \alpha\iota$  eingeschoben werden sollte. In Wirklichkeit gehört er aber natürlich vor  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma o v \acute{\sigma} \alpha\iota$ .
- 184) Die Übersetzung von  $\mathfrak{ZCR}$  durch  $\mathfrak{oulle}_{\mathfrak{pfiv}}$  ist eine Spezialität des A', s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath. Auch in Reg. III  $10_{26}$ , wo nat  $\mathfrak{ouverlee}_{\mathfrak{E}} = \mathfrak{pcr}$  in einem namenlosen asterisierten Zusatze steht, und in Iob  $39_{12}$ , wo  $\mathfrak{oulle}_{\mathfrak{E}} = \mathfrak{pcr}$  angeblich dem  $\mathfrak{Z}'$  angehört, wird A' der Autor sein. ( $\Theta'$  wird in Ps.  $38_7$ , S' in Ps.  $26_{10}$  nur neben A' genannt.)
- - 186) ἀνατολή wird nur dem  $\Theta'$  angehören, der auch in Ier. 33 15

ולכבוד ופרי  $\mu$ ετὰ δόξης]  $\times$  καὶ δ καρπός  $^{187}$ )

- 3 πίπτο καταλειφθέν] A'  $\Sigma'$   $\Theta'$   $\delta$  περισσεύσας
- 5 και ός καπνοῦ καὶ ώς φωτὸς πυρὸς καιομένου νυκτός [5] καὶ καπνὸν καὶ φέγγος [5] πυρὸς φλεγομένου νυκτός

#### Kapitel 5.

] ἐν τόπφ πίονι] υἰφ ἐλαιῶν <sup>191</sup>) ἀναμέσον ἐλαιῶν <sup>192</sup>)

πος durch ἀνατολή wiedergibt. Die A'-Übersetzung von πος ist ἀναφυή, s. Zach. 6 12.

- 187) Der Asteriskus steht, obwohl er nicht, wie das zuweilen vorkommt, als Index, sondern als textkritisches Zeichen im Sinne des Origenes gebraucht ist, nicht vor der Randnote, sondern wie ein Index über ihr. Im Texte steht ein entsprechender Asteriskus über dem letzten Buchstaben von  $\delta \delta \mathcal{E} \eta s$ .
  - 188) Der Index steht beim vorhergehenden σπιάσει.
- 189) Q schreibt καὶ καπνὸν καὶ φέγγος den drei Übersetzern A' Θ'
- 190) Auch Hieronymus berichtet, daß Δ΄ "πατράδελφον interpretatus est". Wahrscheinlich aber hat Δ΄ so nicht Τ΄ , sondern das folgende Τ΄ übersetzt; denn πατράδελφος ist an allen Stellen, welche Hatch-Redpath aus der LXX, Δ΄ und unbekannten Übersetzern anführen, = Τ΄ ... Δ΄ würde hier dann nicht πατραδέλφω μου, sondern πατραδέλφου μου (so Montfaucon und Field) geschrieben haben; auch das Fehlen des Artikels vor πατραδέλφω erklärt sich dann sofort, denn im hebräischen Texte steht οhne Präposition, während דרוד ein ' vor sich hat, welches Δ΄ durch τῷ wiedergegeben haben würde, s. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter "Artikel". Der Fehler in 710 wird sich daraus erklären, daß der Index von τοῦ ἀγαπητοῦ (so hat 710 ohne μου) = ΤΓΓ sich zu dem dicht vorhergehenden sinngleichen τῷ ἡγαπημένω angepaßt wurde, vgl. oben S. 26 Anm. 51 und besonders unten zu 13 s.
- 191) Hieronymus fügt zu seiner eigenen lateinischen Übersetzung filio olei hinzu: "Hoc iuxta Hebraicum Theodotio et Aquila transtulerunt". Hiernach erwartet man υἰῷ ἐλαίου, was auch an sich mindestens für A' am wahrscheinlichsten ist. ἐλαιῶν wird hier aus dem folgenden ἀναμέσον ἐλαιῶν eingedrungen sein.
  - 192) Bisher nur aus Hieronymus, nach welchem es dem ∑' angehört, Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft. 4

שרק  $\sigma \omega \varrho \dot{\eta}$ ון  $\Sigma'$  באגצאד $\dot{\eta}$ ישרק

αρολήνιον Α' Σ' υπολήνιον

6 κυν άνήσω τον άμπελωνά μου]  $\Sigma'$  άφήσω αὐτὸν ώς ανεπίβατον Θ' άβατον 195)

שמיר אַ  $\delta g$   $\delta$ ועל העבים καὶ ταῖς νεφέλαις] καὶ ἐπὶ τὰ πάγη 198)

7 נטע שעשועיו νεό φυτον ήγαπημένον] Α' φυτὸν ἀπολαύσεως αὐ $au o ilde{v}^{199})$   $\Sigma'$   $\varphi v au o v$   $au \epsilon' o \psi \epsilon \omega \varsigma^{200})$ 

8 ἀγοὸν ποὸς ἀγοόν] Α΄ χώραν ποὸς χώραν <sup>201</sup>)

lateinisch bekannt: in medio olivarum. Danach hatte Montfaucon ἐν μέσω έλαιῶν rekonstruiert. Σ' faßt 72 als 22 auf.

- 193) Der Index steht über dem vorhergehenden περιέθηκα.
- 194) 710 ελιθολογισα. Auffällig ist die erste Person; sie wird durch Angleichung der Randnote an den LXX-Text entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 195) Θ' hat ἄβατον wohl wegen des Anklanges an das hebräische בחה gewählt, vgl.  $1_6$  מריה  $\Theta'$   $ext{rp} \omega \delta \epsilon \omega s$ ,  $8_7$  (ר) אפיקי $\Theta'$   $ext{d} ext{q} \dot{\epsilon} \delta \epsilon \iota s$  und auch  $13_{21}$  אחרם  $\Theta'$  אורם. Vielleicht ist eine solche Annahme auch für das ανεπίβατον des Σ' erlaubt, denn Σ' übersetzt 7 א wiederum mit Anklang an das hebräische Wort durch βαθείας, vgl. auch 9 אנמרך ב' κημοῦντα. Derartige Anlehnungen an den Klang des hebraischen Wortes waren allerdings bisher bei  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  noch nicht beobachtet, wohl aber bei A', s. Field I S. XXIII (Absatz 6) und Reider S. 346.
- 196) שמיר heißt auch "Diamant", daher übersetzt A' es überall durch αδάμας, auch in der Verbindung שמיר ושרח, die er durch ἀδάμας καὶ χέρσος wiedergibt, vgl. unten 7 23. 9 17.
  - 197) Vgl. unten 723.
- 198) Diese Übersetzung kann nur dem A' angehören. בל heißt eigentlich "Dicke, Dichtheit", dann gewöhnlich "Wolke". A' übersetzt es immer durch πάχος, nicht nur in der Verbindung עב הענן, das Wolkendickicht" Exod. 199, sondern auch da, wo das bloße לב "Wolke" heißt, s. unten 14<sub>14</sub> und Iob 36<sub>29</sub> (syrisch erhalten). 37<sub>11</sub> (syrisch erhalten). Is. 19<sub>1</sub>.
  - 199) Vgl. Ps. 118 א שעשער Α' ἀπόλαυδίς μου.
- 200) Vgl. Ps. 118 על שנשער ב'  $\tau \dot{\epsilon} \rho \psi \iota \varsigma$   $\mu ov$  (von Field nach dem Syrischen rekonstruiert), א שעשער צ' ἔτερπόν με, auch Gen. 4 ב ררשע צ' καὶ ἐτέρφθη und Ps. 9319. 11870.
- 201) Man erwartet χώραν ἐν χώρα. Das πρὸς wird durch Angleichung der Randnote an den LXX-Text entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51. 202) Der Index fehlt im Texte.

- 10 ποι τος τος τος κατα τος τος τος τος τος έργωνται δέκα ζεύγη βοων, ποιήσει κεράμιον  $εν^{202}$ ] A' Σ' Θ' στι δέκα ζευγων άμπελων ποιήσει  $εν^{203}$ ) βάδον εν
- 11 סוֹ  $\mu$  בּיעס  $\nu$  הורי בנשף  $\Sigma'$  אַפסטונַסטדבּק בּשׁק עוֹ אַ בֿעשף  $\Sigma'$  אַפסטונַסטדבּק בּשׁק אַפּסדומַ
- 12 ψαλτηφίου] Α' Σ' νάβλας 205)
- 13 מתי רעב  $\pi\lambda$   $\tilde{\eta}$   $\vartheta$  ος έγενή $\vartheta\eta$  νεχο $\tilde{\omega}$ ν διὰ λιμόν]  $\Sigma'$   $E'^{207}$  καὶ οἱ ἔνδοξοι αὐτοῦ τεθνηκότες λιμ $\tilde{\omega}$
- 14 נפשה  $\tau \dot{\eta} \nu \ \psi \nu \chi \dot{\eta} \nu \ \alpha \dot{\sigma} \tau \tilde{\sigma} \tilde{v} \frac{\varepsilon \alpha \nu \tau \acute{\sigma} \nu^{208}}{\varepsilon \bar{\tau} \nu}$  עם  $\tau \dot{\sigma} \tilde{\nu} \ \mu \dot{\eta} \ \delta \iota \alpha \lambda \iota \pi \varepsilon \tilde{\iota} \nu ] \ \Sigma' \ \varepsilon \dot{\iota}_S \ \dot{\alpha} \pi \dot{\varepsilon} \varrho \alpha \nu \tau \sigma \nu^{209}$  הוא  $\sigma \dot{\tau}_S \dot{\tau}_S$
- 203) Diese singularische Übersetzung des hebräischen Plurals ist bei A' unwahrscheinlich. Im übrigen ware die Umkehrung des Abhängigkeitsverhältnisses in δέκα ζευγῶν ἀμπελών = מברי כרם auch bei A' sehr wohl möglich, vgl. oben 2<sub>11</sub> ליני לבהות Α' δφθαλμῶν μετεωρισμός.
  - 204) Vgl. Hieronymus: "omnes alii batum interpretati sunt".
- 205) Wenn νάβλας so überhaupt richtig ist. kann es höchstens dem Σ' angehören; denn A' hatte nach der durchaus einwandfreien Überlieferung von Q, der den ganzen Satz aus A' anführt, νάβλα im Nominativ Singularis. Aber vielleicht stand auch im Archetypus von 710 νάβλα, und man hat erst nachträglich ein ς angehängt, um es in einen natürlich falschen Genetiv Singularis zu verwandeln und die Randnote so der Konstruktion der LXX (μετὰ γὰρ κιθάρας καὶ ψαλτηρίου κτλ.) anzupassen, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
  - 206) Masoretische Vokalisation מהר , aber die Übersetzer sprachen מהר
- 207) Die Photographie ist hier allerdings ziemlich unscharf, doch scheint es sicher E' zu sein, nicht  $\Theta'$ . Vgl. aber oben S. 6.
- 208) Sinngemäße Übersetzung, vermutlich von ∑', der auch in den vorhergehenden und folgenden Randnoten besonders häufig vorkommt.
- ערט Das Wort ἀπέραντος verwendet  $\Sigma'$  auch in Ps. 205 (εἰς ἀπέραντον = לכולם ועד 683. Ion. 26. Sonst kommt es nur einmal bei  $\Theta'$  (Iob 3626) und einmal in der LXX (Mac. III 29) vor.
- 211) Wem diese anonyme Übersetzung angehört, läßt sich nicht ausmachen. Ähnlich ubersetzt Hieronymus in der Vulgata sublimes.

- 15 סיני) נכהים οἱ ἀφθαλμοὶ) οἱ μετέω ρο ι] Σ' τῶν ὑψηλῶν
- 17 καὶ βοσκηθήσονται οἱ διηρπασμένοι ώς ταῦροι]  $\underline{A'}$  Σ' καὶ νεμηθήσονται  $^{212}$ ) ἀμνοὶ κατὰ τὴν  $^{213}$ ) ἀγωγὴν αὐτῶν  $^{214}$ )
  - υπο τῶν ἀπειλημμένων]  $\underline{A'$  μεμυαλωμένων $^{215}$ )  $\Sigma'$  παρανόμων $^{216}$ )
- 18 εν σχοινί $\varphi$  ματορ $\tilde{\varphi}$ ] A' εν σχοινί $\varphi$  ματαιότητος  $^{217}$ )  $\dot{\varphi}$ ς σχοινί $\varphi$  ματαιότητος  $^{217}$ )  $\dot{\varphi}$ ς ζυγο $\tilde{v}$  ἱμάντι δαμάλεως τὰς ἀνομίας]  $\underline{A'} \Sigma' \underline{\Theta'}$   $\dot{\varphi}$ ς βρόχον  $^{218}$ ) τῆς ἁμάξης τὴν  $^{219}$ ) ἀμαρτίαν
- 212) Hinter νεμηθήσονται hat 710 irrtümlich οἱ διηρπασμένοι aus dem LXX-Texte, doch ist es in der Hs. selbst getilgt. Vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 213) Die Hinzufügung des Artikels ist gegen die Praxis des A', s. oben S. 26 Anm. 55.
- 214) Statt ἀμνοὶ κατὰ τὴν ἀγωγὴν αὐτῶν bietet Field nach Prokop, der nur den Σ' als Autor nennt, οὶ ἀμνοὶ . . . αὐτῶν (die Punkte zeigen eine Lücke im Prokoptexte an).
  - 215) Vgl. Ps. 65 א ללות מיחים LXX δλοκαυτώματα μεμυαλωμένα.
  - 216) Field nach Prokop: τῶν παρανόμων.
- 217) Diese Übersetzung kann nicht von A' stammen, denn 1) hätte er growiois geschrieben, vgl. Prov. 522, 2) hatte er den Artikel mit übersetzt, 3) gibt A' durch ματαιότης nur πετ wieder, während er durch εἰκῆ übersetzt, vgl. z. B. oben 1 13 κιπα απα Α΄ δῶρον εἰκῆ und Ps. 30 7 fälschlich ματαιότητα im Sing.; in Ps. 30 7 wird die Übersetzung bei Field fälschlich dem Z' zugeschrieben, das Richtige bieten die von Mercati entdeckten Mailänder Hexapla-Fragmente, s. Hatch-Redpath Suppl. S. 203. 209 unter εἰκῆ und ματαιότης); weitere Belege für die Übersetzungspraxis des A's. bei Hatch-Redpath S. 377. 899 und Suppl. S. 203. Da nun für Σ' an unserer Stelle οὐαὶ οἱ ελκοντες τὰς ἀνομίας ὡς σχοινίω ματαιότητος überliefert ist, und es, selbst wenn jemand etwa das ώς beanstanden wollte (vgl. aber die folgende Anm.), doch völlig ausgeschlossen scheint, daß ב' in diesem Zusammenhange das ש vor אבלי rein mechanisch durch έν wiedergegeben haben sollte, so wird unser έν σχοινίω ματαιότητος dem O' angehören.
  - 218) Field hat nach Prokop, der nur den  $\Sigma'$  nennt,  $\beta\rho\delta\chi\omega$  statt  $\beta\rho\delta$ - $\chi o \nu$ . Diese Lesart trifft jedenfalls für  $\Sigma'$  zu; denn da  $\Sigma'$  (wie die LXX)
    das בחבלי der ersten Vershälfte nach Analogie des parallelen שׁב מעבור durch שׁב  $\delta\chi o \nu \nu i \omega$  wiedergegeben hat (s. die vorige Anm.), so wird er auch כעבות selbst durch  $\omega_S$   $\delta\rho\delta\chi\omega$  übersetzt haben.

- 21 סו סט סט פרט  $[\underline{A'\, \Sigma'\, {\it dopol}}$  סו סטיד א פרונים  $\dot{\epsilon}\pi\, \iota \sigma\, \tau \dot{\eta} \mu\, o\, v\, \epsilon\, g]\, \underline{A'\, \Sigma'\, {\it doverol}}$
- 22 יין לשתות יין οὐαὶ οἱ ἰσχύοντες ὑμῶν οἱ τὸν οἶνον πίνοντες]  $\underline{A'\Sigma'\Theta'}$  ὧ οἱ δυνατοὶ πίνειν οἶνον  $\underline{A'\Sigma'}$ 
  - שכר אנשי חיל למסך אנשי הול אנשי סוֹ אנשי סוֹ אנשי הול למסך שכר אב[a] אוֹ מֹעלספּג εὐπορίας [a] τοῦ πιρυᾶν μέθυσμα [a]
- 23 υσι τοῦ δικαίου καὶ τὸ δίκαιον τοῦ δικαίου αἴοοντες]  $\underline{A'} \quad \text{καὶ} \quad \delta \text{ικαιοσύνας}^{\ 223} ) \quad \delta \text{ικαίων} \quad \hat{a} \text{φιστῶντες}^{\ 224} ) \quad \hat{\epsilon} \xi \quad \text{αὐτοῦ}^{\ 225} )$
- 219) Die Hinzufügung des Artikels ist gegen die Praxis des A', s. oben S. 26 Anm. 55.
- 220) Diese Übersetzung kann so nicht dem A' angehören, denn 1) würde er nicht den Artikel vor δυνατοί hinzugefügt haben, 2) würde er 5 vor dem Infinitiv durch τοῦ wiedergegeben haben; s. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter "Artikel" und "5 mit Infinitiv" und vgl. die Fortsetzung der A'-Übersetzung.
- 221) Die Übersetzung von אול durch εὐπορία ist für Δ' charakteristisch. Alle von Hatch-Redpath S. 576 und Suppl. S. 205 unter εὐπορία und εὕπορος (Reg. I 31 12; lies εὐπορίας statt εὕπορος) angeführten Stellen gehören dem Δ' an, auch die aus der LXX (Reg. IV 25 10 hexaplarischer LXX-Text; schon Field sagt mit Recht: "Lectio Αquilam sapit") und aus Σ' (Prov. 12 4; Field: "Lectio εὐπορίας Aquilam magis quam Symmachum refert") und eine anonyme Stelle (Reg. I 14 52). Zweifelhaft bleibt nur, ob die Sexta in Ps. 32 17 (ברב הרלו לא ימלט) ברב הרלו לא ימלט οὐ περισώσει) sich völlig (auch in der Wiedergabe von מלט οὐ περισώσει) sich völlig (auch in der Wiedergabe von μου) an die Übersetzungspraxis des Δ' angeschlossen hat, oder ob "S'" hier ein Fehler für "Δ'" ist.
- 222) Die Übersetzung von ἀς durch μέθυσμα kommt zwar nicht bloß bei A', aber doch bei ihm am häufigsten vor, s. Hatch-Redpath (die für Θ' angeführte Stelle ist sehr zweifelhaft, s. Fields Anm. z. St.).
  - 223) A' sprach אדקת statt צדקת.
- 224) 710 αμφιστωντες: unmöglich. Verbessert nach Iob 12 24 24 ΔΟΓΕ 4' ἀφιστῶν und vielen anderen Stellen, wo A' τιο und ποστά durch Formen von ἀφιστάναι wiedergibt (vgl. auch unten 8 11 und ποσ ἀπόστασις oben 15). Verdächtig bleibt dann nur noch die Wiedergabe des hebräischen Verbum finitum durch das griechische Partizip; wahrscheinlich ist die Übersetzung A's in diesem Punkte denen der LXX und des Σ' angeglichen, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 225) Es ist charakteristisch, daß A' sogar hier, wo der Singular מכנבר nicht zum vorhergehenden Plural בריקים paßt, in genauer Nachahmung des hebräischen Textes δικαίων . . . ἐξ αὐτοῦ übersetzt.

## $\Sigma'$ τὴν δὲ δικαιοσύνην δικαίου ἀφαιροῦντες αὐτοῦ $^{226}$ )

24 το το ον τρόπον καυθήσεται καλάμη ύπὸ ἄνθρακος πυρὸς καὶ συγκαυθήσεται ὑπὸ φλογός]  $\underline{A' \Sigma' \Theta'}$  διὰ τοῦτο 227) ώς ἐσθίει καλάμην γλῶσσα πυρὸς καὶ θέρμη φλογός

226) 710 αυτοι: gegen den hebräischen Text; auch liegt zur Hervorhebung des αὐτοί keinerlei Grund vor.

227) A' übersetzt לכן durch διὰ τοῦτο, dagegen לכן durch έπὶ τούτω. Für διὰ τοῦτο = τον wird A' allein als Autor genannt in Gen. 30<sub>15</sub>. Is.  $7_{14}$  (auch  $\Sigma'$  übersetzt ebenso). Ier.  $6_{18}$ . Mich.  $3_{12}$ , vgl. auch Reg. III 1410, wo A' sicher der Autor ist; A' E' werden zusammen genannt unten 1016 und Reg. IV 116. 1932, alle drei Übersetzer zusammen an unserer Stelle und Is. 526. 617. Ez. 1830. 214. ἐπὶ τούτω = גל כן findet sich, regelmäßig bei A' allein, unten 154.7 und Iob 63. 2315 ("A' O'", vgl. aber Fields Anm. z. St.). Ps. 248 (Auct.). 449. 453 (Mercati). Gegen die sonstige Praxis soll A' in Ps. 24 8. 44 18. Ier. 31 20. 44 23 על כן durch διά τοῦτο wiedergegeben haben, aber in Ps. 248 haben die Sixtina und Drusius nur φωτήσει (lies φωτίσει) άμαρτωλούς ohne das von Montfaucon vielleicht nur aus der LXX vorausgeschickte διὰ τοῦτο, in Ps. 44<sub>18</sub> ist außer dem angeblich von  $A' \, \Sigma' \, \Theta'$  stammenden  $\delta \imath \dot{\alpha} \, \tau o \tilde{v} \tau o$  auch das richtige έπλ τούτω anonym überliefert, in Ier. 31 20 schwankt die A'-Überlieferung stark, und in Ier. 44 23 gehort die dem A' Z' zugeschriebene Übersetzung, da sie auch sonst nicht dem Charakter A's entspricht, gewiß nur dem Z' an.

228) Die Randnote ἀνειμένης Α΄ παρίησιν (710 παρειησιν) steht am Schluß von Bl. 50 b und zwar nicht mehr an dem schon gefüllten seitlichen Rande, sondern am unteren Rande. Vor ἀνειμένης ist ein größerer Fleck, und innerhalb dieses Fleckes ist auf der Photographie gerade vor άνειμένης etwas zu sehen, was ein Buchstabe (C', Θ' oder ähnlich), aber auch nur ein intensiverer kleiner Fleck innerhalb des größeren sein kann. Letzteres ist wahrscheinlicher. Denn nach der oben S. 6 Anm. 2 dargelegten Regel kann man vor der A'-Übersetzung παρίησιν nicht die eines anderen Übersetzers erwarten. Auch stimmt die Randlesart ἀνειμένης völlig mit der Lesart des LXX-Textes selbst überein. Es findet sich aber in 710 nur noch ein einziger Fall, wo eine Randnote völlig mit dem LXX-Texte übereinstimmt: 136 LXX συντριβή Α' συντριβή, und dort liegt, wie z. St. gezeigt werden wird, sicher ein Irrtum vor, da A' so nicht übersetzt haben kann und  $\mathcal{Z}'\theta'$  nach ausdrücklicher Angabe anders übersetzt haben. συντριβή wird dort am Rande einfach aus dem LXX-Texte wiederholt sein, und ebenso wird es hier sein. Die Wiederholung sollte eigentlich wohl

- nur noch deutlicher anzeigen, zu welchem Textworte die Randnote gehörte. Allerdings ist auch die Wiederholung des Textwortes am Rande abnorm und obendrein überflüssig, da an beiden Stellen schon der Index beim Textworte deutlich genug auf die Zugehörigkeit hinweist. An unserer Stelle könnte der Schreiber vielleicht durch die ungewöhnlichere Stellung der Note am unteren Rande zu der überflüssigen Verdeutlichung veranlaßt sein. (Wenn vor ἀνειμένης wirklich ein Buchstabe steht, könnte es auch ein O' sein, welches ἀνειμένης ausdrücklich als LXX-Text bezeichnen würde. Aber auch dies wäre abnorm.)
- 230) κλόνος, κλονεῖν, κλόνησις sind für Δ' charakteristisch; er übersetzt dadurch stets Ableitungen der Wurzel τος (Exod. 1515 επλονήθησαν ist falsch; έκλονήθησαν gehört dort nur in den vorhergehenden Vers, wo es die glaubwürdige Überlieferung [vgl. auch Brooke-McLean] als Äquivalent von τος κλόνος und κλόνησις kommen sonst bei keinem Übersetzer vor, κλονεῖν nur noch zweimal bei Σ', der τος Ιαδ. 913. Is. 72 (Field Π S. 566 f.) durch κλονεῖοθαι wiedergibt.
- 231) Field hat zwar ἐκλονήθησαν im Plural (nach Q und anderen Quellen), aber ἐταράχθη im Singular und dazu die Anmerkung: "Procop. affert: Σ. ἐταράχθη. Hieron.: Θ. Σ. turbati sunt". Aus Hieronymus kann man nicht sicher auf griechischen Plural schließen, da bei ihm montes das Subjekt ist. Aber ebenso unsicher ist der Schluß auf den Singular aus Prokop, denn dieser sagt, indem er die Verba in die Konstruktion seines Satzes einbezieht und daher auch ἐκλονήθησαν in den Singular setzt: "πόθεν τε τὰ ὅρη παρωξύνθη, μᾶλλον δὲ ἐκλονήθη κατὰ τὸν ἀκύλαν, ἢ ἐταράχθη κατὰ τὸν Σύμμαχον" (Curterius S. 88 Z. 8—11).
- 232) Diese namenlose Übersetzung kann  $\Sigma'$  oder  $\Theta'$  angehören, vgl. Ps. 59 6 Di  $\Sigma'$   $6\eta\mu\epsilon\tilde{\imath}o\nu$  und Is. 30 17 Did  $A'\Theta'$   $\omega_s$   $6\eta\mu\epsilon\tilde{\imath}o\nu$ . A' ist, obwohl er in der letzten Stelle als zweiter Autor genannt wird, ausgeschlossen, s. unten zu 11 12.
- 233) 710 faßt Δ΄ οὐν ἔστιν ἐκλελυμένος mit dem folgenden צ' Θ΄ οὐδὲ ἀσθενῶν zusammen und setzt den Index für beides zu κοπιάσουσιν. Aber οὐν ἔστιν ἐκλελυμένος kann nicht Δ΄-Übersetzung von ארך כרשל sein,

- 28 παταιγίς] συσσεισμός 236)
- 29 δομ ῶσιν ὡς λέοντες] Α΄ βούχημα αὐτῶν  $^{237}$ )  $\underline{ω}_S$  λεόντων  $^{238}$ )  $\Sigma'Θ'$  ὤουμα  $^{239}$ ) αὐτῶν  $^{240}$ )

- 235) Unwahrscheinlich ist, daß A' den Singular TITE durch einen Plural wiedergegeben haben soll. Auch die Wiedergabe von TITE durch εχνος fällt auf, doch kennen wir die Übersetzungspraxis des A' bei diesem nur noch Gen. 14 23 vorkommenden Worte nicht sieher (in Gen. 14 23 weisen die Hss. die Übersetzung ἐμάντος teils dem A', teils dem Z' zu, s. Field und Brooke-McLean z. St.).
  - 236) Diese Übersetzung stammt nach Q und Syrohex. von A.
- 237) Auch Q hat αὐτῶν, doch ist dies ein offenbar alter Fehler für αὐτῷ = τ, was schon Drusius richtig hergestellt hat. Vgl. oben S. 7.
- 238) Statt λεόντων erwartet man λέοντος. Der Plural ist wohl unter dem Einflusse des vorhergehenden, gleichfalls sekundären Plurals αὐτῶν entstanden.
- 239) Field = Q ὅρυγμα. Vgl. LXX Ez. 197, wo die Überlieferung zwischen ὅρυμα (AB\*Q), ὅρυγμα, ὡρύωμα uud ὡρύομα (Bab) schwankt.
- 240) Field = Q  $\alpha \dot{v} \tau o \tilde{v}$ . Dies ist vorzuziehen. In 710 hat die Umwandlung von  $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega}$  in  $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v$  bei A' (s. oben Anm. 237) eine analoge Umwandlung bei  $\mathbf{Z}'$  nach sich gezogen.

פליט  $\dot{\ell}$  κ β α λε $\bar{\imath}$  ]  $\underline{A'\Theta'}$  διασώσει  $\underline{\Sigma'}$  ἐκνικήσει 30 עליו δι' α ἀ το  $\dot{\nu}$  ς]  $\underline{A'\Sigma'\Theta'}$  ἐπ' α ἀτόν  $^{241}$ )

ΤΣ σκλ η  $\varrho$  όν ]  $\underline{\vartheta}\lambda\dot{\iota}\psi\epsilon\omega\varsigma^{242}$ )  $\underline{\times}$  καὶ φῶς ἐσκότασεν  $^{244}$ )  $\underline{\times}$  καὶ φῶς ἐσκότασεν  $^{244}$ )  $\underline{\times}$  τῆ ἀπο $\varrho$ ία α ἀτῶν]  $\underline{A'\Sigma'\Theta'}$  ἐν τῷ  $^{245}$ ) γνοφοῦσθαι α ἀτήν

#### Kapitel 6.

- 1 את ההיכל מלאים את מוליו  $\pi$  καὶ πλήρης ὁ οἶκος τῆς δόξης αὐτοῦ  $^{246}$ )]  $A' \Sigma' \Theta' ^{247}$ ) καὶ τὰ πρὸς ποδῶν αὐτοῦ ἐπλήρουν τὸν ναόν
- 241) Noch Field gibt nach Curterius  $\partial \alpha' \alpha \partial \tau \delta' \nu$  nur für  $\Theta'$  an, dagegen für  $\Sigma' \partial \alpha' \alpha \partial \tau \delta \bar{\nu}$ . Aber Q hat in Wirklichkeit bei beiden  $\partial \alpha' \alpha \partial \tau \delta \nu$ . Vgl. oben S. 18 unter "Q".
- 242) Von wem diese namenlose Übersetzung stammt, ist nicht auszumachen.
- 243) Der Index steht beim folgenden מֹתּסְנֹמִ, dementsprechend steht diese Randnote hinter der folgenden. Im LXX-Texte hat אור השך kein Äquivalent.
- 244) Field hat in Exod. 10<sub>15</sub> Tenn A' Σ' καὶ ἐδκοτάδθη und bemerkt dazu: "Minus probabiliter Cod. X [= M]: Ά. Σ. ἐδκόταδεν". Aber gerade dies ist richtig; denn von δκοτάζειν und δυδκοτάζειν kommt in den von Hatch-Redpath aus der LXX und den jüngeren Übersetzungen angeführten Stellen sonst nirgends ein Passiv vor, und beide Wörter werden auch meistens in intransitivem Sinne "dunkel werden" gebraucht, während δκοτίζειν und δκοτοῦν "dunkel machen" heißen und in den Bibelübersetzungen meistens (δκοτοῦν) oder ausschließlich (δκοτίζειν) im Passiv vorkommen (δκοτίζοντος Ps. 28<sub>8</sub> bei Pitra ist natürlich Fehler für Fields ἐκτοκίζοντος).
- 246) Die Indices der Noten zu 61-5 fehlen sowohl im Texte als am Rande.
- 247) 710 stimmt mit Syrohex. überein, der die Übersetzung den λοιποί zuschreibt, während Q nur Θ', Prokop nur Σ', Hieronymus nur Θ' Σ' nennt. In Wirklichkeit kann allerdings Λ' nicht so übersetzt haben, denn

- 4 רובעו אמות הספים אמו פֿתוֹסָטּ $\eta$  אי טֹישׁנּסָטּעסָטע $v^{246})] <math>\underline{A'\, \Sigma'}$  אמו פֿסּטּגיטָא אַ אַנּטַטּ $\eta$  דּמַ הַסָּטּטָע דַשָּׁץ סִיטֿס $u^{248}$
- 5 κατανένυγμαι <sup>246</sup>)] Α' Σ' Θ' ἐσιώπησα Νυυ 1° oder 2° ἀχάθαρτα <sup>246</sup>)] Α' μεμιαμμένα <sup>249</sup>)
- 9 אמרת  $[\epsilon i\pi o 
  u^{250})] <math>A'$  έρεig
- 10 אַמטן  $\dot{\epsilon}$ ה מע $\dot{v}$  אַ  $\dot{\eta}$ ן  $\Sigma'$   $\dot{\epsilon}$ או $\pi$ מע $\dot{\eta}$   $^{251}$ )

אוניו הכבד אמו au au

die Wiedergabe von שוליד durch τὰ πρὸς ποδῶν αὐτοῦ ist für A' viel zu frei; auch würde er אמ vor dem Artikel durch σύν wiedergegeben haben, s. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter אמר.

- 248)  $o\vec{v}\delta\acute{o}s = 50$  hat  $\Sigma'$  auch in Ez.  $40_{6f}$ , dagegen geben  $A'\Theta'$  dort 50 durch  $\pi\rho\acute{o}\vartheta\nu\rho\sigma\nu$  wieder, und auch in Reg. III  $14_{17}$ . IV  $12_{9}$  übersetzt A' 50 durch  $\pi\rho\acute{o}\vartheta\nu\rho\sigma\nu$ , also gerade durch das Wort, das an unserer Stelle zur Wiedergabe von 50 verwendet ist. Folglich wird  $7\dot{\alpha}$   $\pi\rho\acute{o}\vartheta\nu\rho\alpha$   $7\tilde{\omega}\nu$   $o\acute{v}\delta\tilde{\omega}\nu$  nur dem  $\Sigma'$ , nicht auch dem A' angehören. Gegen A' spricht überdies die Hinzufügung des Artikels vor  $\pi\rho\acute{o}\vartheta\nu\rho\alpha$ , s. oben S. 26 Anm. 55. Auch erwartet man bei A' nicht den Singular  $\acute{e}\delta\alpha\lambda\epsilon\acute{v}\vartheta\eta$ , da der hebräische Text einen Plural hat.
- 249) A' gibt και auch in Iob 144. Is. 521. Os. 93 durch μεμιασμένος (so mit -6μ-, nicht mit -μμ-) wieder. An unserer Stelle übersetzt die LXX υπε beidemal durch ἀπάθαρτα χείλη ἔχων (resp. ἔχοντος). A' wird jedoch nicht so frei, sondern μεμιαμμένος (resp. -νου) χείλεσιν übersetzt haben, vgl. Exod. 612 υποι Α' ἀπρόβυστος χείλεσιν und vgl. auch Σ', der an unserer Stelle beidemal ἀπάθαρτος (resp. -του) χείλεσιν übersetzt. Das in 710 überlieferte μεμιαμμένα wird durch Angleichung an das ἀπάθαρτα der LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51 und besonders S. 43 Anm. 143.
- 250) So, nicht εἰπόν (Tischendorf, Swete), akzentuiert 710 mit Recht, vgl. O. Lautensach, Die Aoriste bei den attischen Tragikern und Komikern (1911), S. 111 (dies Zitat verdanken wir J. Wackernagel). Auch sonst haben wir bei unseren Kollationen von LXX-Hss. εἶπον als die übliche Akzentuation des Imperativs beobachtet.
- 251) ≥' sprach wie die LXX הְשָׁמֵן statt יוֹשְׁמֵן und faßte es im Sinne von "fett werden", den es in Neh. 9 25 hat. Ebenso im folgenden הְּבָבֵּד statt הְבָבֵּד statt הְבָבֵּד .
- 252) Field nach Theodoret: "Σ. ὁ λαὸς οὖτος τὰ ὧτα ἐβάρυνε κτλ."; Theodoret hat das Subjekt aus dem vorhergehenden Satze, wo הכם הזה als Genetiv dagewesen war, erganzt. Σ' sprach הכבד statt הכבד, vgl. die vorige Anmerkung.

13 προνομήν] Σ' καταβόσκησιν τερέβινθος] Σ' δρῦς βάλανος <sup>253</sup>)] Δ' δρῦς Α' βάλανος <sup>253</sup>)] Δ' δρῦς δταν ἐκπέση ἀπὸ τῆς θήκης αὐτῆς] Ε' ἤτις ἐν τῆ ἀποβολῆ τῶν ἐστηλωμένων ἐν αὐτοῖς <sup>254</sup>)

#### Kapitel 7.

253) 710 hat  $\sum_{n} \delta \rho v_s A' \delta \rho v_s$  ohne Interpunktion in derselben Zeile und setzt den Index für beides zu τερέβιν Sos. Aber dies kann nicht richtig sein, denn 1) widerspricht die Reihenfolge der Übersetzer der oben S. 6 Anm. 2 dargelegten Regel, 2) widerspricht es völlig der Gewohnheit von 710, daß die beiden Übersetzer, obwohl sie gleich übersetzen, nicht zusammengefaßt sind, 3) gibt A' sonst nicht אלה, sondern אלה durch δρῦς wieder, s. oben zu  $1_{30}$ , daher kann man  $\delta \rho \tilde{v} s = \pi \delta \kappa$  hier ebensowenig wie in 130 dem A' zutrauen, obwohl Prokop und Field diese Übersetzung an beiden Stellen den "λοιποί" oder "ἄλλοι" insgemein zuschreiben. Alle Schwierigkeiten fallen fort, sobald man "A' δρυς" von "Σ' δρυς" trennt und zu אלה zieht. Daß man die beiden gleichlautenden Übersetzungen später zusammengenommen und auf dasselbe Wort des LXX-Textes bezogen hat, erklärt sich ja leicht; daß sie aber trotzdem getrennt geblieben sind und ihre ursprüngliche Reihenfolge behalten haben, ist ein Beweis dafür, wie gut die Überlieferung von 710 trotz ihrer Fehler doch im Grunde ist.

254) Ähnlich, aber nicht genau so, geben A' und Θ' המברות am Schluß des Verses durch στήλωσις αὐτῆς, resp. τὸ στήλωμα αὐτῆς wieder. Wenn das E' unserer Hs. ein Schreibfehler wäre (vgl. oben S. 6), so könnte man es nur in Θ' korrigieren, da Σ' anders übersetzt hat (s. Field), und A' durch die zweimalige Hinzufügung des Artikels (vgl. oben S. 26 Anm. 55), durch die freiere Übersetzung ἐστηλωμένων und auch durch ήτις ausgeschlossen wird. Denn A' gibt των immer nur durch einfaches ὅς ἢ ὅ wieder; ὅστις verwendet er überhaupt nicht (die einzige Ausnahme Ps. 42 ¾ [ἄτινα = τοῦν]] beweist nichts, da A' dort mit Σ'Θ' E' zusammengefaßt ist), nur ὁτιοῦν oder ὁτιοῦντι braucht er Reg. I 29 ¾. III 10 ½1 zur Übersetzung von τοῦν wie schon die LXX in Deut. 24 ½ (10) getan hatte.

255) Der Index steht beim vorheigehenden πολεμήσαι = .dring . Aber wenn alle drei Übersetzer ebenso übersetzt hätten wie die LXX, so würde dies überhaupt nicht notiert worden sein. Auch ist die Wiedergabe von πολεμήσαι mindestens für Δ' ausgeschlossen.

- - ΓΙΤ  $\dot{v}$ πὸ  $\dot{v}$ πὸ  $\dot{v}$ ε  $\dot{v}$ ματος] A' ἀπὸ  $^{258}$ ) προσώπου ἀνέμου
- 3 κα της ανω όδοῦ] Σ΄ πρὸς τὸ ἄκρον τῆς ἀναβάσεως τῆς κολυμβήδραν τῆς ἄνω όδοῦ] Σ΄ πρὸς τὸ ἄκρον τῆς ἀναβάσεως τῆς κολυμβήθρας τῆς ἀνωτέρας καθ' ὁδόν
- 6 καὶ συλλαλή σαντες αὐτοῖς ἀποστρέψωμεν αὐτοὺς πρὸς ἡμᾶς] Α' καὶ ἐξυπνίσωμεν <sup>260</sup>) αὐτὴν καὶ ἀποσχίσωμεν αὐτὴν πρὸς ἡμᾶς Σ' καὶ κλάσωμεν <sup>261</sup>) αὐτὴν
- 256) προσετέθη ('Αρὰμ πρὸς τὸν 'Εφραίμ) ist am ehesten verständlich als Umbildung der LXX-Übersetzung συνεφώνησεν 'Αρὰμ πρὸς τὸν Έφραίμ, mag also dem Θ' angehören, vgl. oben S. 28 Ann. 69.
- 257) Die Hinzufügung des Artikels ist gegen die Praxis des A', s. oben S. 26 Anm. 55.
  - 258) Field nach Q ¿x.
- 259) Field nach Prokop:  $\Sigma'\Theta'$  καὶ ἡσύχασον. Theodoret gibt dies nur für  $\Sigma'$  an; während er bei  $\Theta'$  wie bei A' καὶ ἡσύχαζε hat. Bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer in 710 ist der Unterschied des Tempus unberücksichtigt geblieben, vgl. oben S. 8 f.
- 260) Die neueren Ausleger leiten, sofern sie den masoretischen Text überhaupt beibehalten, כֹּלְיבֶּבֶּה von יְדִיף "sich grauen" ab. An allen übrigen Stellen gehört jedoch יְדִיף und bedeutet "aufwachen" (ἐξυπνιοθή-και). So deutet es A' auch hier, nur faßt er es hier, da es transitiv konstruiert ist, als "aufwecken". Ihm folgt Hieronymus in der Vulgata (suscitemus).
- 261) 710 κελευσωμεν: sinnlos. Nach Ps. 45 10, wo γΣρ in der LXX und Quinta durch Formen von συγκλάν, von Σ' durch eine Form von ἐπικλάν übersetzt ist (s. Field und Hatch-Redpath Suppl. S. 204. 213), emendierten A. Rahlfs und A. Bertholet unabhängig voneinander κελευσωμεν in κλάσωμεν, wobei sie voraussetzten, daß Σ' wie Θ' (s. Anm. 263) τος νου der Wurzel γΣρ abgeleitet und etwa τος (γρ. gesprochen hat. (Vgl. auch das syrische ξω, das oft κλάν wiedergibt, allerdings speziell das Brotbrechen bezeichnet.) "Wir wollen sie brechen" paßt sehr gut zum folgenden "und wollen sie öffnen". Der Schreibfehler wird sich daraus erklären, daß in der Minuskelschrift ein unzial geschriebenes α, wenn es nahe an den folgenden Buchstaben herangerückt wird, der Ligatur von ευ

 $\frac{\varkappa$ αὶ ἀναπετάσωμεν  $^{262}$ ) αὐτήν  $\frac{\Theta'$  καὶ κόψωμεν  $^{263}$ ) αὐτήν καὶ ἐκριζώσωμεν  $^{264}$ ) αὐτήν

- 9 שמרון  $2^0$   $\Sigma$ ομόρων $^{265})] <math>A'$   $\Sigma'$   $\Theta'$   $\Sigma$ αμαρείας $^{266})$
- 11 בנה למעלה או הגבה שאלה  $\frac{267}{6}$   $\frac{1}{6}$   $\frac{1}{$
- 13 και τον θεόν μου συσ πέμια κιωί συσ ανθοώπους, και πῶς κυρίφ παρέχετε ἀγῶνα] Σ' μὴ οὐκ αὔταρκες ὑμῖν κοποῦν ἀνθρώπους, ὅτι κοποῦτε ἔτι και τὸν θεόν μου
- 14 העלמה  $\hat{\eta}$   $\pi \alpha \varrho \vartheta \acute{\epsilon} \nu \varrho \varsigma ]$   $A' \Sigma' \Theta' \mathring{\eta}$   $\nu \epsilon \tilde{\alpha} \nu \iota \varsigma$   $\dot{\epsilon} \nu \nu \alpha \sigma \iota \varrho l$   $\dot{\epsilon} \xi \epsilon \iota^{269} ]$   $A' \Sigma' <math>\sigma \nu \lambda \lambda \alpha \mu \beta \acute{\alpha} \nu \epsilon \iota^{270} )$

ziemlich ähnlich sieht. (Bertholet vermutete zugleich, daß das rätselhafte συνλαλήσαντες der LXX aus συνκλάσαντες entstanden sei.)

- 262) Richtige Übersetzung des hebräischen Wortes, dessen Bedeutung "erobern" sich aus der Bedeutung "öffnen" entwickelt hat, vgl. arab.
- 263) Θ' leitete wie Σ' (s. Anm. 261) כקיצוה von der Wurzel אין ab, die in der LXX und von A' (Reg. II 4<sub>12</sub>. Ps. 45<sub>10</sub> [Mercati, s. Hatch-Redpath Suppl. S. 207 unter κατακόπτειν]. 128<sub>4</sub>) zwar nicht durch das Simplex κόπτειν, wohl aber durch verschiedene Komposita desselben wiedergegeben wird, s. Hatch-Redpath unter ἀπο-, ἐκ-, κατα-, δυγκόπτειν.
- 264) Die in der LXX am häufigsten durch ὑηγνύναι (ὑήσσειν) und Komposita (ἀναρρ., διαρρ.) übersetzte Wurzel בס: ist hier freier wiedergegeben. (Die Peschita übersetzt das vorhergehende בס: durch בס: שיי wir wollen sie ausrotten".)
- 265) Der Index steht beim vorhergehenden Σομόρων = 10, und auch dieses haben A' Z' nach Q und Syrohex. durch Σαμάρεια wiedergegeben. Aber unser Genetiv Σαμαρείας paßt nur zu ממרון 20.
- 266) Σαμάρεια ist auch bei A' nicht zu beanstanden, denn es ist durch Aquila ed. Burkitt Reg. III 21 10. IV 23 18. 19 sicher bezeugt.
- 267) Masoretische Vokalisation הַלְבֵק שְׁאֶלָה אוֹ הַלְבֵק , aber Θ' sprach mit Recht שׁאֹלָה und faßte הדמק und als Imperative (הַנְבֵּה und הַלְבֵּה).
- 268)  $\tilde{\eta}$  fehlt bei Field = Eusebius, Prokop und Sixtina, ist aber sicher richtig, da es dem hebräischen א entspricht. H wird hinter -HN ausgefallen sein.
- 269) Hier hat 710 weder im Texte noch am Rande einen neuen Index, offenbar weil συλλαμβάνει die unmittelbare Fortsetzung von ἡ νεᾶνις ist.
- 270) Field gibt nach Eusebius συλλαμβάνει nur für Σ' an, dagegen für A' ἐν γαστρὶ συλλαμβάνει. Aber dies ἐν γαστρὶ ist aus der LXX fälschlich in den A'-Text geraten (vgl. oben S. 26 Anm. 51), denn A'

- 15 τοὶν ἢ γνῶναι αὐτὸν ἢ ποοελέσθαι πονηρὰ ἐκλέξεται τὸ ἀγαθόν  $^{271}$ )]  $\underline{\Theta'}^{272}$ ) ἐν τῷ γνῶναι αὐτὸν ἀπώσασθαι τὸ πονηρὸν καὶ ἐκλέξασθαι τὸ ἀγαθόν  $\underline{\Sigma'}$  ἀποδοκιμάσαι τὸ κακὸν καὶ ἐκλέξασθαι τὸ ἀγαθόν
- 18 συριεί πάρους μυίαις συριεί πύριος μυίαις δ ποιεύει μέρους ποταμοῦ Αἰγύπτου] Α΄ Σ΄ συρίσει  $^{278}$ ) πή μύμ $^{275}$ ) τῆ πέραν ποταμοῦ Αἰγύπτου  $^{276}$ )

übersetzt auch in Iob 15 35. Is. 33 11 הרה durch bloßes συλλαμβάνειν, und die Hinzufügung von Worten, die im hebräischen Texte nicht stehen, widerspricht ganz seinem Prinzip.

- 271) Der Index fehlt im Texte.
- 272) Daß  $\Theta'$  vor  $\Sigma'$  steht, ist gegen die oben S. 6 Anm. 2 dargelegte Regel. Doch laßt sich die Richtigkeit des " $\Theta'$ " nicht bezweifeln, da nicht nur  $\Sigma'$  anders übersetzt hat, sondern auch A', s. Field. Die abnorme Reihenfolge der Übersetzer erklart sich daraus, daß von  $\Theta'$  schon der Anfang der Übersetzung angeführt wird, von  $\Sigma'$  dagegen nur die Fortsetzung. Aus demselben Grunde stellt Syrohex., der sonst auch regelmäßig die Anordnung A',  $\Sigma'$ ,  $\Theta'$  hat, in 821 die  $\Theta'$ -Übersetzung von יקלל במלכר ובאלהירו
- 273) Noch Field nennt nach Curterius als Autor von copiose bloß den A', aber Q selbst hat  $A' \geq N'$ . Vgl. oben S. 18 unter  $_nQ^n$ .
  - 274) κύριος ist auch bei A' möglich, s. oben S. 40 Anm. 126.
- 275) So (μυη) die Hs. Über μὖα neben μυῖα s. Guil. Cronert, Memoria graeca Herculanensis (1903), S. 124 Anm. 1. Zur Flexion mit γ vgl. Thackeray, Grammar of the O. T. in Greek (1909), S. 140 f. (κυνομυίης) und Fr. Blaß, Grammatik des neutest. Griechisch, 4. Aufl. von Debrunner (1913), S. 8. 27.
- 276) Field nach Theodoret: "Σ. Θ. δ ἐστιν ἐν μέρει ποταμοῦ Λὶγύ-πτου". Aber diese Übersetzung, die sich deutlich als Korrektur der LXX nach dem hebraischen Texte verrät, sieht wohl nach Θ' aus (vgl. oben S. 28 Anm. 69), aber nicht nach Σ'. In der Tat führt sie auch Theodoret als Übersetzung des Θ' an und fügt dann nur hinzu: "οῦτω δὲ καὶ δ Σύμμαχος", und dies wird nicht mehr bedeuten, als daß die Übersetzung des Σ' wesentlich denselben Sinn ergab wie die des Θ'. Den wirklichen Wortlaut der Σ'-Übersetzung liefert uns erst 710. Allerdings schreibt er die Übersetzung A' Σ' zu, aber τῆ πέραν ποταμοῦ Αἰγύπτου entspricht nur der Art des Σ', nicht der des A'. Dieser würde ΤΣΡΙ ΤΕΝ vielmehr durch ἢ ἐν τελευταίω wiedergegeben haben, vgl. zu τελευταίω oben S. 33 Anm. 86 und zu der genauen Wiedergabe von Relativsätzen ohne Verbum Aquila ed. Burkitt Reg. III 21 10 δς ἐν ποσίν μου, IV 23 13 ἃ ἐπὶ προσώπου

19 ταῖς φάραγξι τῆς χώρας]  $\underline{A}$  ἐν χειμάρροις τῶν σηράγγων  $\underline{\Sigma}$  εἰς  $^{277}$ ) τὰς φάραγγας τὰς  $\underline{\beta}$ αθείας  $^{278}$ )

Γερουσαλὴμ ἃ ἐκ δεξιῶν τοῦ ὄρους, 15 δ ἐν Βηθήλ, 16 οδ ἐκεῖ ἐν τῷ ὅρει, 19 οδ ἐν πόλεσιν Σαμαρίας, 20 οδ ἐκεῖ ἐπὶ τὰ θυσιαστήρια. Auch würde  $\mathbf{A}'$  ταν wohl pluralisch übersetzt haben.

277)  $\varepsilon i s$  ist auffällig, da  $\Sigma'$  nachher zweimal  $\varepsilon \nu$  hat. Wollte man aber annehmen. daß  $\Sigma'$  ein Schreibfehler für  $\Theta'$  sei, so würde die Schwierigkeit die gleiche bleiben, da auch  $\Theta'$  nachher  $\varepsilon \nu$  hat.

278) βαθείας ist mit beabsichtigtem Anklang an בחוח gewählt, vgl. oben S. 50 Anm. 195.

279) Hinter καλ έν ταῖς τρώγλαις τῶν πετρῶν = ΓΕΙΓΟΓ ΓΕΙΓΟΓ hat B nur noch καὶ εἰς τὰ 6πήλαια καὶ εἰς πᾶσαν ἡαγάδα = Γρος הינעועים ובכל הנהללים: hier ist also  $\delta\pi\eta\lambda\alpha\imath o\nu=0$ גרול,  $\delta\alpha\gamma\dot{\alpha}_S=0$ נהלל. In 710 ist, wie in den meisten LXX-Hss., am Schlusse καὶ ἐν παντὶ ξύλω hinzugefügt; darin sieht Field mit Recht eine zweite Übersetzung von ובכל הנעצרצים: der נעצרץ ist nach verschiedenen Übersetzern (vgl. auch Is. 5513) eine Pflanze, auch hat derjenige, der לעברץ durch ξύλον wiedergab, vielleicht gar an einen Zusammenhang des Wortes mit 77 gedacht. 710 stellt die Randnoten zu ξύλω und βαγάδα, und die folgenden Anmerkungen werden lehren, daß sie in der Tat zu ובכל הועצוצים und לבכל gehören; nur ist dadurch die natürliche Folge der Randnoten, die wir wiederhergestellt haben, in 710 umgekehrt, da ξύλω hinter βαγάδα steht. Vielleicht hatte der Archetypus, aus dem die hexaplarischen Randnoten von 710 stammen, καὶ ἐν παντὶ ξύλω nicht am Schlusse des Verses hinzugefügt, sondern für καὶ εἰς τὰ σπήλαια eingesetzt, sodaß also ξύλω vor ραγάδα stand; vgl. oben S. 16.

280) Da A'Θ' τοῖς auch in Is. 5513, der einzigen Stelle, wo das Wort sonst noch vorkommt, durch κόνυζα wiedergeben, ist es sehr wahrscheinlich, daß beide hier ebenso übersetzt haben. Aber dann ist das folgende Θ' τοῖς δάσεσεν nicht unterzubringen.

281) 710 akzentuiert δασέσιν.

282) So ohne schließendes  $\nu$  im Gegensatz zum vorhergehenden  $\delta\alpha$ - $\delta\epsilon\delta\iota\nu$ . Wie  $\Sigma'$  auf diese Übersetzung gekommen ist, läßt sich nicht sagen; doch ist die Richtigkeit der Überlieferung nicht zu bezweifeln, da  $\pi$ o $\lambda$  $\nu$  $\tau\epsilon$ - $\lambda\dot{\epsilon}\delta\iota$  sehr gut zu dem bei  $\Sigma'$  folgenden  $\dot{\epsilon}\pi\alpha\iota\nu$  $\epsilon\tau$ o $\bar{\iota}$ s paßt.

- $\frac{\partial \pi \acute{o} \varrho v \xi_l v}{\pi \~{a} \acute{o} \iota v ε_s}^{283}$   $\Sigma'$  καὶ ἐν πᾶσι τοῖς ἐπαινετοῖς  $^{284}$ )  $\Theta'$  καὶ ἐν
- 20 τῷ μεγάλῷ καὶ μεμεθυσμένῷ ὅ ἐστιν πέραν τοῦ ποταμοῦ βασιλέως ᾿Ασσυρίων]  $A'\Theta'$  τῷ μεμισθωμένῷ  $^{286}$ )  $\Sigma'$  τοὺς μεμισθωμένους  $^{287}$ ) τοὺς  $^{288}$ ) ἐν τῷ πέραν τοῦ ποταμοῦ τὸν βασιλέα ᾿Ασσυρίων  $^{289}$ )
- 21 [ΝΣ πρόβατα] Α΄ ποιμνίου
- 23 (יהיה) אמו בּוֹכֵּ  $\chi$  έρδον (ἔσονται) και εἰς ἄκανθαν]  $\underline{A'}$  εἰς ἀδάμαντα  $^{290}$ ) καὶ εἰς χέρσον  $^{291}$ )  $\Sigma'$  εἰς αὐτόματον  $^{292}$ ) καὶ
- 283) Zu dem klassischen διῶρυξ "Graben, Kanal" (von δι-ορύσσειν, auch unten in 8 τ bei Σ΄ vorkommend) haben die LXX-Hss. AQ\* in Ier. 31 (38) 9 die Variante διόρυξ, vgl. auch den Wechsel zwischen διωρυχή, διορυχή, διωρυγή und διορυγή in Lobecks Phrynichus (1820), S. 231. Analog steht neben ἀπῶρυξ LXX Ez. 17 6 unser ἀπόρυξ, vgl. auch Hesych, der in seinem Lexikon sowohl κἀπόρυξ οχίσμα" als κἀπώρυγας ὑδρηγούς" aufführt. ἀπῶρυξ kann "Kanal" oder "Absenker (des Weinstocks)" heißen, s. Stephanus, Thesaurus. In Ez. 176 hat es die zweite, an unserer Stelle wird es die erste Bedeutung haben.
- 284) ∑' leitete הלל ייס מול התלל מש und sah darin wohl ein Part. Niph'al. Vgl. das Targum, welches בכל הנהללים durch "in allen Häusern des Lobes" wiedergibt.
  - 285) Vgl. oben S. 37 Anm. 101.
- 286) 710  $\mu\epsilon\mu\iota\sigma\Theta o\mu\epsilon\nu\omega$ . In der Angabe, daß auch A' so übersetzt hat, stimmt 710 mit Syrohex. (s. Fields Anm. z. St.) gegen Q, aus dem sich für A' die Übersetzung  $\mu\epsilon\mu\epsilon\Theta v\sigma\mu\dot{\epsilon}\nu\omega$  ergeben würde, überein.
- 287)  $\Sigma'$  scheint שכירה als Substantiv in kollektivem Sinne gefaßt zu haben: Mietung = Gemietete.
- 288) Dies roùs fehlt bei Curterius und Montfaucon. Field hat es nach Syrohex. hinzugefügt, aber es steht auch in Q.
- 289) Zu den letzten Worten vgl. Fields Anm. z. St.: "Euseb. in Dem. Evang. p. 322 affert: Θ. ἐν τῷ βασιλεῖ Ἰασυρίων (sic [d. h. ohne den Artikel vor Ἰασυρίων, den Field im Texte in der Θ΄-Übersetzung hat]) ὁμοίως δὲ καὶ Σύμμαχος." Hier wird "δμοίως" nur "ähnlich", nicht "ebenso" bedeuten.
  - 290) Über diese Übersetzung s. oben S. 50 Anm. 196.
- 291) Die LXX gibt hier und 56. 724. 25 das erste Glied des Wortpaares ממיר ושורה עבּרָהָסס "Wüstland" wieder; es ist eine der Glanzleistungen von Hatch und Redpath, daß sie, weil ihr hebräisches Lexikon eine solche Bedeutung von שמיר nicht angab, an allen vier Stellen anstatt des hebräischen Aquivalentes ein Kreuz setzten, als ob die Identifikation

dφειμένον<sup>293</sup>)

25 למשלח בוֹכ βόσκημα] Δ' εἰς εξαποστολήν Σ' εἰς ἄφεσιν

## Kapitel 8.

irgendwie zweifelhaft wäre. A' verwendet dasselbe Wort χέρδος zur Wiedergabe des zweiten Gliedes jenes Wortpaares. Er braucht aber auch hier, wie bei πράπτοροιν 312, nicht direkt von der LXX abzuhängen, denn auch das Targum gibt קירו 7 23. 24. 25. 27 durch בור wieder, was zweifellos gleichfalls "Wüstland" bedeutet. Die Wörterbücher, auch noch Dalmans Aram.-neuhebr. Wörterbuch (1901), behaupten allerdings, בור heiße hier "Unkraut, Gestrüpp"; aber da die Wurzel בור sonst nur "wüst, unkultiviert sein" (auch in geistigem Sinne "unkultiviert, ungebildet sein") bedeutet, liegt nicht der mindeste Grund vor, eine andere Bedeutung als "Wüstland" anzunehmen; die Lexikographen haben törichterweise die Bedeutung, welche ihrer Meinung nach das hebräische שיה hatte, auch auf sein aramäisches Äquivalent übertragen. Da also A' mit dem Targum übereinstimmt, liegt in seiner Übersetzung χέρδος einfach die Auffassung des Wortes שירו vor, die bei den jüdischen Gelehrten seiner Zeit herrschte, ebenso wie in der LXX, die nicht שמיר, sondern שמיר durch χέρδος wiedergibt, eine zwar abweichende, aber doch sehr verwandte Auffassung einer älteren Generation zum Ausdruck kommt. (Merkwürdig ist, daß das Targum in Is. 32<sub>13</sub>, wo ממיר allein steht, dieses durch בור , dagegen das vorhergehende durch das sonst dem שמיר entsprechende wiedergibt. Aber das Targum hat überhaupt keine so feste Praxis wie A'. — In Is. 56. 917. 10 וז, wo שמיר ושית sonst noch vorkommt, gibt das Targum eine ganz freie Paraphrase.)

- 292) Vgl. oben 56.
- 293) 710 schreibt nur  $d\varphi \epsilon \iota \mu$  mit  $\epsilon$  über dem  $\mu$ .
- 294) Da Q μεφαλίδα dem A' zuschreibt, hat man seit Drusius das von Eusebius und Prokop anonym überlieferte διφθέρωμα dem Θ' als dem noch übrigbleibenden Übersetzer zugewiesen. 710 verteilt die beiden Übersetzungen gerade umgekehrt. Nach den Parallelstellen läßt sich keine sichere Entscheidung treffen. μεφαλίς kommt öfters als Übersetzung von ακότις vor, womit man κότις gleichsetzte (Σ' gibt an unserer Stelle γκότις in Ps. 39 8 ακότις durch τεῦχος wieder); doch wird μεφαλίς den verschiedensten Übersetzern zugeschrieben: in Ier. 36 2 dem A' (Q) oder Θ' (Syrohex.; vgl. auch Fields Auct. z. St.), ebenda 36 4 dem A' (Cod. 86) und 36 14 dem Σ' (Syrohex.), in Zach. διφθέρωμα kommt sonst

nicht vor, wohl aber  $\delta\iota\varphi\vartheta\acute{e}\rho\alpha$  Zach.  $\delta\iota$ , gleichfalls als Übersetzung von τός; doch werden als Autoren gerade die beiden  $A'\Theta'$  genannt, zwischen denen wir an unserer Stelle zu wählen haben. Trotzdem laßt sich mit großer Wahrscheinlichkeit sagen, daß 710 recht hat. Denn das sonst überhaupt nicht belegbare  $\delta\iota\varphi\vartheta\acute{e}\rho\omega\mu\alpha$  entspricht ganz der Vorliebe des A' für seltene Wörter und Neuschöpfungen, und die Art seiner Bildung ( $\delta\iota$ - $\varphi\vartheta\acute{e}\rho\alpha$  —  $\delta\iota\varphi\vartheta\acute{e}\rho\omega\mu\alpha$ ) paßt vorzüglich zu der Beobachtung Reiders S. 353 f., daß Verbalbildungen auf  $-ο\~ν$  und Nominalbildungen auf  $-\mu\alpha$  zu den Lieblingsbildungen des A' gehören. A' würde demnach  $\delta\iota\varphi\vartheta\acute{e}\rho\alpha$  —  $\delta\iota\varphi\vartheta\acute{e}\rho\omega\mu\alpha$  —  $\delta\iota$  und  $\delta\iota$  und  $\delta\iota$   $\varphi\vartheta\acute{e}\rho\omega\mu\alpha$  —  $\varepsilon\iota$  unterschieden haben; dies entspricht in jeder Beziehung dem oben S. 10 Anm. 2 über die Unterscheidung der Synonyma bei A' Ausgeführten. (Als andere A'-Übersetzung von ist jedoch in Ps. 39 8 [und nach Fields Retroversion aus dem Syrischen auch in Ier.  $36\,2.\,14$ ]  $\varepsilon\'{e}\lambda\eta\mu\alpha$  überliefert.)

295) Der griechische Text τοῦ ὀξέως προνομὴν ποιῆσαι σκύλων πάρεστιν γάρ gibt den hebräischen בו מבור שלל חוד sehr frei wieder. Daher könnte man zweifeln, ob Σ'Θ' mit σκυλεῦσαι wirklich שלל oder etwa בו übersetzt haben. Aber da die beiden Indices hier bei den unmittelbar aufeinander folgenden Wörtern ὀξέως und προνομήν stehen, wird auch bei Σ'Θ' σκυλεῦσαι unmittelbar auf ταχέως gefolgt sein. Auch ist kein Fall bekannt, in welchem Σ'Θ' τια durch σκυλεύειν wiedergeben, während diese Übersetzung bei של auch sonst vorkommt, s. unten 10 6, sowie Is. 59 15 משחולל σκυλεύεται, Cant. 6 12. 7 1 ב השולמרות צ' ἡ ἐσκυλευμένη (vgl. auch Ez. 23 15. 23 של σκυλευταί).

296) Der Index fehlt im Texte.

297) Die beiden Namen ιεβαραχιου und ϊβραϊαχίου (so) sind gegen die sonstige Praxis von 710 ganz in Majuskeln geschrieben.

298) Ebenso übersetzt A' in Iob 41 7. Er leitete γικ von γιστα ab, das er in Prov. 12 2. Is. 58 10 durch ὑπερεκχεῖν wiedergibt (in Is. 58 10 wird ὑπερεκχέης [s. Field Auct.] gewiß mit Unrecht allen drei Übersetzern zugeschrieben). Hiernach wird man auch das in Cant. 5 12 überlieferte ἐκχύσεις zu ὑπερεκχύσεις ergänzen müssen, denn ἐκχεῖν hat A' nach den sechs von Hatch-Redpath angeführten Stellen, die, obgleich einzeln unsicher, doch wohl zusammengenommen beweisen, zur Übersetzung von γρω ge-

# (וי) בל גדות $\tilde{\alpha}$ י $\tilde{\alpha}$ $\tilde{\alpha}$ ن $\tilde{\alpha}$ ن

8 אות אבר עד אואר יגיע אות שטף ועבר עד אואר יגיע αφελεῖται ἀπὸ τῆς - Ἰουδαίας ἄνθρωπον  $δ_S$  δυνήσεται κεφαλὴν ἆραι ἢ δυνατὸν συντελέσασθαί τι  $^{303})]$  A' καὶ οἰχήσεται  $^{304}$ ) ἐν Ἰουδαία  $^{305}$ ) κλύ-

braucht; und ebenso wird man in Ps. 17<sub>16</sub>. 41<sub>2</sub>, wo Field aus dem Syrischen retrovertierend nach Analogie von Cant. 5<sub>12</sub> ἐκχύσεις setzt, ὑπερεκχύσεις herzustellen haben.

- 299) Dies ist die attische Form. In hellenistischer Zeit heißt es meistens διώρυνας. Vgl. E. Mayser, Grammatik der griech. Papyri aus der Ptolemäerzeit (1906), S. 18 und Thackeray, Grammar of the O. T. in Greek I (1909), S. 150 f.
- 300) Ebenso übersetzt 6' in Ez. 34<sub>13</sub>, außerdem E'(6'?) in Ps. 125<sub>4</sub>, LXX in Reg. II 22<sub>16</sub>. Ioel 1<sub>20</sub>. 3<sub>18</sub>. Das griechische Wort ἄφεσις wird wegen des Anklangs an das hebräische pægewählt sein, vgl. oben S. 50 Anm. 195.
- 301) Der Index fehlt im Texte und am Rande, doch ist durch die Stellung der Randnote auf ihre Zugehörigkeit zu  $\pi \tilde{\alpha} \nu \tau \epsilon \tilde{\imath} \chi o s$  hingewiesen. Sie ist nämlich genau unter die in der vorletzten Zeile stehenden Worte  $\pi \tilde{\alpha} \nu \tau \epsilon \tilde{\imath} \chi o s$  an den unteren Rand der Seite geschrieben (nicht wie gewöhnlich an den seitlichen Rand, weil von diesem die untere Ecke fehlte).
- 302) 710 παντα τεναγος. Der Schreibfehler wird unter dem Einfluß des τεῖχος der LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 303) Der Index steht richtig im Texte und am Rande, nur ist die Randnote, weil neben 8<sub>8</sub> wegen des in Anm. 301 erwähnten Fehlens der unteren Ecke des Blattes kein Platz war, in den freien Raum gesetzt, der am seitlichen Rande vor 8<sub>7</sub> zur Verfügung stand.
  - 304) Vgl. Iob 4 א רחלה מ' מעצרס.
- 305) Aquila ed. Burkitt und Aquila ed. Taylor haben für הדרדה stets 70000 (Reg. IV  $23_{12.17.22.24.26.27}$ . Ps.  $96_8$ ). Auch Hatch-Redpath führen unter 70000 und 70000 viele Stellen aus A' an, dagegen unter 70000 nur Ier.  $7_2$ .  $40_{11}$ .  $42_{15}$ , und von diesen ist  $40_{11}$  (Auct.) έν τῷ 70000 nicht der Art A''s entspricht (s. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter "Artikel" und "5"), und die beiden anderen Stellen deshalb, weil A' an ihnen mit anderen Übersetzern zusammengefaßt ist. Demnach ist auch das 70000 unserer Stelle recht zweifelhaft. Für seine Echtheit könnte man höchstens die Artikellosigkeit anführen, die ebenso ungriechisch wie dem Prinzip A''s entsprechend ist, vgl. z. B. das artikellose 9000 9000 Reider S. 3500 f. Sollte 70000 ata etwa durch Angleichung an den LXX-Text entstanden sein (vgl. oben S. 26 Anm. 51)?

עמנו כנפּי( $\dot{\eta}$   $\dot{$ 

- 9 דעו עמים  $\gamma \nu \tilde{\omega} au \epsilon \; \tilde{\epsilon} au \nu \eta^{\; 310})] <math>A' \; \Sigma' \Theta' \; \delta a au \partial_0 o \tilde{v} \delta au \epsilon \; \lambda a o i^{\; 311})$ 
  - וחתו  $1^{0}$  אמו  $\hat{\eta}$ דד $\tilde{\alpha}$ ס $\theta$   $\epsilon$   $^{310})] <math>\underline{A'}$  אמו  $\pi$ ד $\eta$ סס $\epsilon$ ד $\epsilon$

ιπαι ιπαι ιπαι ισχυχότες ήττᾶσθε έὰν γὰο πάλιν

- 207) 710 zieht διαβάς εως irrtümlich in ein einziges Wort διαβάσεως zusammen. Die Wiedergabe der Verba finita אָבָר und עבר Partizipien erklärt sich daraus, daß beide Sätze daneben noch ein zweites Verbum finitum enthalten, welches A' als Hauptverbum übersetzt, vgl. Aquila ed. Burkitt Reg. IV 23 וושרה אמו בּעבּר בּער בּעבּר בּעבּער בּעבּ
- 308) Die Übersetzung von האים durch καταντᾶν ist für A' charakteristisch, vgl. Ps. 31 6. 87 4. Ez. 7 12 (Auct.). Sie findet sich bei keinem anderen Übersetzer.
- 309) Q bemerkt in einer bei Field ganz fehlenden, bei Swete unvollständig angeführten Note, daß die Έβραϊκή λέξις hier und am Schlusse von Vers 10 Έμμανουήλ hatte.
- 310) 710 faßt  $A' \geq O'$  σαθροῦσθε λασί und A' καὶ πτήσσετε zusammen und stellt den Index für beides zu ἡττᾶσθε. Die Zusammenfassung erklärt sich daraus, daß beides im Bibeltext unmittelbar aufeinander folgt.
- 311) Direkt vor  $6\alpha 9\rho o\tilde{v}69\varepsilon$  steht nur  $A' \geq'$ . Das  $\Theta'$  steht tiefer mitten unter  $A' \geq'$ , gehört aber sicher noch dazu. Nach Theodoret, der die beiden ganzen Verse  $8_9$ . 10 nach den " $\tau \rho \varepsilon \tilde{\iota} s$ " anführt, haben dieselben hier  $6 v v \alpha 9 \rho o i 6 9 \eta \tau \varepsilon$   $\lambda \alpha o i$  übersetzt. Hiermit verträgt sich die Angabe von 710 nicht. Aber schon Montfaucon hat zu unserer Stelle treffend bemerkt, daß bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer die Unterschiede zwischen ihnen oft unberücksichtigt bleiben (vgl. oben S. 8 f.), und Field hat vermutet, daß die von Theodoret angeführte Übersetzung der  $\tau \rho \varepsilon \tilde{\iota} s$  speziell dem  $\Sigma'$  angehöre. Falls dies richtig ist, würde  $6\alpha 9 \rho o \tilde{\iota} 6 9 \varepsilon$   $\lambda \alpha o i$  dem A' oder  $\Theta'$  zuzuweisen sein. Bei der Wiedergabe von  $\nabla \Gamma$  durch  $6\alpha 9 \rho o \tilde{\iota} 6 9 \varepsilon$  ist  $\nabla \Gamma$  in aramäischem Sinne = hebräischem  $\nabla \Gamma$  gefaßt, vgl. Iud.  $10_8$ , wo das zwischen  $\nabla \Gamma$  und  $\Gamma$  in der Mitte stehende  $\Gamma$  im  $\Lambda$ -Texte der

ίσχύσητε, πάλιν ήττηθήσεσθε] κραταιούσθε καὶ πτήσσετε  $^{312}$ ) περιζώννυσθε καὶ ήττᾶσθε περιζώννυσθε καὶ ήττᾶσθε  $^{313}$ )

LXX durch  $6\alpha 9\rho o \tilde{v}v$  übersetzt ist. Vgl. auch die von Hieronymus zu unserer Stelle angeführten Übersetzungen infirmamini und confringimini (Hieronymus selbst übersetzt congregamini =  $6vv\alpha 9\rho o l 69\eta \tau \varepsilon$ ).

- 312) Auf πτήσσετε folgt in 710 in derselben Zeile und ohne Interpunktion περιζώννυσθε κτλ. Aber dies kann nicht zusammengehören. περιζώννυσθε κτλ. wird auch von Theodoret als Übersetzung der τρεῖς überliefert (vgl. Anm. 311 und 313), aber er hat davor nicht πραταιοῦσθε καὶ πτήσσετε, sondern καὶ ἐνωτίσασθε πάντα τὰ πόρρωθεν τῆς γῆς ganz entsprechend dem hebräischen για καίντα τὰ πόρρωθεν τῆς γῆς ganz entsprechend dem hebräischen Υπαι καίναι τὰ πόρρωθεν τῆς γῆς ganz entsprechend dem hebräischen καὶ πτήσσετε eine andere Übersetzung von πρατοιοῦσθε καὶ πτήσσετε = πππ am Anfang des Verses für A' bezeugt ist (vgl. auch Ez. 26, wo gerade A' πππ durch πτήξης wiedergibt), möchte man diesen auch für den Autor von πραταιοῦσθε καὶ πτήσσετε halten. Dagegen spricht aber die für A' unerhört freie Wiedergabe von ππππτατοι πραταιοῦσθε, zu der außer der LXX (ἰσχυκότες, ἰσχύσητε) auch das Targum (κτησει), die Peschita (Διλι) und die Vulgata (10 confortamini, 20 accingite vos) zu vergleichen sind.
- 313) Hier folgt in 710 noch, vom letzten ἡττᾶσθε durch Kolon und Spatium getrennt, das Wort "δεύτερον". Aber dieses gehört nicht zum Texte, sondern soll nur dem Leser bestätigen, daß "περιζώννυσθε καὶ ἡττᾶσθε" nicht etwa aus Versehen wiederholt ist, sondern wirklich zweimal dastehen muß. Ganz ähnlich bei Theodoret, der περιζώννυσθε κτλ. als Übersetzung der τρεῖς anführt (vgl. Anm. 311 und 312): "περιζώννυσθε καὶ ἡττᾶσθε, καὶ πάλιν ζώννυσθε καὶ ἡττᾶσθε", wo "καὶ πάλιν" denselben Zweck hat wie unser "δεύτερον", aber so in den Text eingeschaltet ist, daß es ganz aussieht, als gehörte es dazu (auch Field führt es mit als Bestandteil des Textes an). Übrigens verdient 710, der beidemal περιζώννυσθε hat, den Vorzug vor Theodoret, der das zweite Mal bloßes ζώννυσθε bietet.
- 314) Die Indices zu den drei ersten Randnoten von  $8_{11}$  fehlen im Texte und am Rande. Die Randnoten selbst folgen in fünf Zeilen unmittelbar aufeinander und entbehren, da auch keine Autorennamen vorhanden sind, einer deutlichen Scheidung; besonders könnte man die beiden ersten Zeilen  $\times \delta \tau \iota \ \tau \acute{\alpha} \delta \varepsilon$  und  $\times \pi \rho \acute{o}s \ \mu \varepsilon$  ebensogut zusammen lesen. Doch ist wenigstens das erste  $\chi \varepsilon \iota \rho \acute{o}s$  (in  $\kappa \alpha \tau' \ \acute{e} \nu \acute{e} \delta \chi \upsilon \iota \rho \acute{o}s$ ) von dem in derselben Zeile folgenden  $\acute{o}s$  durch einen Punkt getrennt.
  - אלר (315 hat in der LXX kein Äquivalent,

- ריד  $\tilde{\tau}$  היד  $\tilde{\tau}$   $\tilde{\tau}$
- 12 קשר  $1^0$  פּ אַ גְּ תְּ פָּ פֹּ עוֹ  $\underline{A'}\,\underline{\Theta'}$  פּטִּעּלּבּפּעִם E' פֿעדעפָפּנֹ $\alpha^{321}$ ) אַ יפֿע פֿוֹראו  $\tau$ פֿע פֿצֿ  $\tau$ פֿער פּטָּע פֿער פֿער עוראן  $\underline{A'}\,\lambda \alpha o \bar{v}^{322}$ )
- 316)  $\pi\rho\delta_S$   $\mu\epsilon$  (so richtig in der Hs. akzentuiert) ist als Übersetzung des  $\Sigma'$  bekannt.
- 317) So, nicht rpmd, haben die meisten von Ginsburg verglichenen Hss. und Ausgaben, s. Prophetae posteriores diligenter revisi juxta Massorah atque editiones principes cum variis lectionibus e mss. atque antiquis versionibus collectis a C. D. Ginsburg (Lond. 1911; Isaias diligenter revisus etc. erschien separat schon 1909). Ebenso lesen auch das Targum (ppridd), die Peschita (μφω) und der Autor von κατ' ἐνίσχυσιν. Dagegen scheint der Autor von ὡς ἐν κράτει (Σ', s. Anm. 318) und ihm folgend Hieronymus in der Vulgata (sicut in manu forti) beide Lesarten zu verbinden.
- 318)  $\dot{\omega}_S$   $\dot{\epsilon}_V$   $\kappa\rho\dot{\alpha}\tau\bar{\epsilon}_I$   $\tau\tilde{\eta}_S$   $\chi\epsilon\iota\rho\dot{\phi}_S$  ist als  $\Sigma'$ -Übersetzung bekannt. Nach der oben S. 6 Anm. 2 dargelegten Regel müssen wir vor der Übersetzung des  $\Sigma'$  die des A' erwarten; also wird  $\kappa\alpha\tau'$   $\dot{\epsilon}\nu\dot{\epsilon}\delta\chi\nu\delta\iota\nu$   $\tau\tilde{\eta}_S$   $\chi\epsilon\iota\rho\dot{\phi}_S$  dem A' oder A'  $\Theta'$  (vgl. ebenda) angehören.
- 319) Masoretische Vokalisation דְיִסְרֵנִי, aber  $A'\Theta'$  sprachen רְיִסְרֵנִי, בּיִסְרֵנִי, בּיִסְרֵנִי
- 320) Die letzten Worte ἀπὸ τῆς ὁδοῦ, welche das hebräische מלכח nur sehr frei wiedergeben, gehören gewiß bloß dem  $\Theta'$ , nicht auch dem A' an.
- 321) Zwar nicht ἀνταρσία, aber ἄνταρσις ist hier und Reg. IV 11<sub>14</sub> als Σ'-Übersetzung von ΤΕΡ bezeugt (vgl. auch Am. 7<sub>10</sub>); daher wird E' Schreibfehler für C' sein, vgl. oben S. 6. ἀνταρσία scheint in jüngerer Zeit üblicher als ἄνταρσις gewesen zu sein und ist vielleicht aus diesem Grunde für ἄνταρσις eingesetzt.
- 322) Dies kann nicht richtig sein. Gehört λαοῦ wirklich dem A' an, so muß es zum vorhergehenden Verse gehören, wo von דרך ein genetivisches בדרך abhängt; doch ist dies nicht gerade wahrscheinlich, da auch die LXX dort τοῦ λαοῦ übersetzt, also zu einer Notierung der gleichlautenden A'-Übersetzung kein Grund vorlag. Sonst bleibt die Möglichkeit, daß λαοῦ überhaupt keine Übersetzung des hebräischen Textes ist, sondern nur das αὐτοῦ der LXX erklären soll; allerdings würde man dann eher τοῦ λαοῦ erwarten.

- 13 מערצכם  $[\Delta']$  אוה  $[\Delta']$  אוה  $[\Delta']$  אוה אול  $[\Delta']$  אוה אול  $[\Delta']$  אום  $[\Delta']$  אום
- 14 Ιατι σοι είς ἀγίασμα καὶ οὐχ ὡς λίθου προσκόμματι συναντήσεσθε αὐτῷ οὐδὲ ὡς πέτρας πτώματι] Α΄ καὶ ἔσται είς ἀγίασμα <sup>325</sup>) καὶ είς λίθου προσκόμματος καὶ εἰς στερεὸν σκάνδαλον <sup>326</sup>)
  - לשני בתי ישראל ל $\delta$  δὲ οἶχος Ἰαχώβ] Α΄ Σ' Θ' τοῖς δυσὶν  $^{327}$ ) οἴ- χοις  $^{328}$ ) Ἰσραήλ
  - $\mathcal{L}'$  Θ' σκάνδαλον  $\mathcal{L}'$  σκ $\tilde{\omega}$ λον  $\mathcal{L}'$  σκ $\tilde{\omega}$ λον  $\mathcal{L}'$  σκ $\tilde{\omega}$ λον  $\mathcal{L}'$
- 323) Die Mehrzahl der von Ginsburg (s. oben Anm. 317) verglichenen Hss. und Ausgaben hat מֵלֵרְאָכָם, aber eine nicht unbeträchtliche Minderheit מֵלֵרְאָבָם. Bei der defektiven Schreibung kann aber מֵלֵרְאָבָם nicht nur als Part. Hiph'il, sondern auch als Substantiv (מֵלֵרְאָד, vgl. 10 מֵלְרָאָד (מֵלֵרָאָד) gefaßt werden, und so haben es offenbar A' und צ' Θ' gefaßt, wenn sie Θρόηδις und κραταίωμα übersetzten, vgl. auch Targ. יותקפכון und Vulg. terror vester.
- 324) Die LXX gibt das vorhergehende στικαί αιτός durch καὶ αὐτὸς ἔσται σου φόβος wieder. Wo im Hebräischen στικαί αιτός steht, hat die LXX καὶ ἐὰν ἐπ' αὐτῷ πεποιθὼς ης. Dies entspricht aber dem hebräischen Wortlaut so wenig, daß der Index begreiflicherweise zu dem σου vor φόβος gesetzt ist. Daß jedoch die aus Δ' und Σ' Θ' mitgeteilten Übersetzungen nicht etwa στικα νοι νοι και στικα στικα στικα νοι βροήσωι), als aus der für 8 13. 14 vollständig überlieferten Σ'-Übersetzung (Field Auct. S. 29), in der man die Korrespondenz von κραταίωμα und στικα sicher feststellen kann.
- 325) καὶ ἔσται εἰς ἀγίασμα war bisher nicht als Übersetzung des Λ', wohl aber als Übersetzung des Σ' bekannt, s. Field Auct. S. 29.
- 327) Field hat  $\delta v \sigma i \nu$  bei A' und  $\Theta'$ , dagegen bei  $\Sigma'$  nach Prokop  $\delta \dot{v}o$ . 710 stimmt mit Q ( $A' \Sigma' \Theta' \tau o \tilde{\imath}_S \delta v \sigma i \nu$  o  $\tilde{\imath}_N o \imath_S$ ) überein. Die flektierte Form  $\delta v \sigma i \nu$  wird für A' auch durch Aquila ed. Burkitt Reg. IV 23 12 bestätigt.
- 328) 710 schreibt irrtümlich olnos, wohl unter dem Einflusse des LXX-Textes, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 329) Ebenso übersetzt A' in Ps. 68 23. Prov. 18 7 ("A'  $\Sigma'$  O'"). 20 25. 22 25, vgl. auch unten Anm. 332. Die Richtigkeit der Überlieferung kann

- 15 Ιδιὰ τοῦτο ἀδυνατή σουσιν $^{350}$ )] A' σκανδαλωθήσονται $^{331}$ )  $\Sigma'$  καὶ προσκόψουσιν
  - $[x_{\alpha i}] = [x_{\alpha i}] = [x_$
- 16 τότε φανεφοί έσονται οί σφοαγιζόμενοι τὸν νόμον τοῦ μὴ μαθεῖν] Α' Σ' Θ' δῆσον μαφτύοιον,
  σφοάγισον νόμον ἐν διδακτοῖς μου <sup>334</sup>)
- 19 ΠΙΩΝ έγγαστοιμύθους 387)] Α΄ μάγους Θ΄ θελητάς

also trotz der abnormen Reihenfolge der Übersetzer (vgl. oben S. 6 Anm. 2) nicht bezweifelt werden; auch waren wenigstens A'  $\delta\kappa\tilde{\omega}\lambda o\nu$  und  $\Sigma'$   $\delta\kappa\dot{\alpha}\lambda o\nu$  schon bisher gut bezeugt, s. Field.

- 330) Der Index steht zwischen άδυνατήσουσιν und dem folgenden έν.
- 331) Vgl. oben S. 39 Anm. 118.
- 332) Der Index steht beim folgenden ἀλώσονται (τ), aber παγιδευθήσονται ist, wie aus Prokop (s. Field) hervorgeht, sicher (1), und dasselbe gilt von σκωλωθήσονται (vgl. oben Anm. 329 und Os. 9 γ רקושו Α΄ ἐσκωλωμένη) und von ἐξευθήσονται (vgl. ἰξευτής (vgl. ἀξευτής Σ΄ Prov. 6 5, Α΄ Σ΄ Ier. 5 26).
  - 333) 710 σπολωθησονται.
- 334) 710 stimmt hier am genauesten mit Theodoret überein, der dasselbe, nur mit offenbar falscher Hinzufügung des Artikels vor  $\mu\alpha\rho\tau\nu\rho\iota\sigma\nu$ , den  $\tau\rho\epsilon\tilde{\iota}s$  zuschreibt. Ähnlich auch Q, der jedoch nur  $\Lambda'$  nennt und  $\tilde{\epsilon}\nu$ - $\delta\eta\sigma\sigma\nu$  statt  $\delta\tilde{\eta}\sigma\sigma\nu$ ,  $\delta\varphi\rho\dot{\alpha}\gamma\iota\sigma\sigma\iota$  statt  $\delta\varphi\rho\dot{\alpha}\gamma\iota\sigma\sigma\nu$  hat. Weiteres siehe bei Field.
- 335) Der Index fehlt im Texte und am Rande. Die Randnote steht am Schluß der Vorderseite von Bl. 54, während das Textwort erst am Anfang der Rückseite folgt.
- 336) Bei Eusebius ist überliefert Α' ἀποκρύβοντα, Σ' κρύβοντα. In 710 ist wohl Α' vor ἀ- ausgefallen.
- 337) 710 hat in seinem LXX-Texte zuerst τοὺς ἀπὸ τῆς γῆς φωνοῦντας und dazu die Randnoten Α΄ τοὺς γνωριστάς Σ΄ τοὺς γνώστας. Dann folgt ἐγγαστριμύθους mit den Randnoten Α΄ μάγους Θ΄ θελητάς. Danach würde γνωριστάς und γνώστας zu dem im Hebräischen an erster Stelle stehenden אברום. Aber das ist unmöglich. Ein so ausgesprochen etymologisierender Übersetzer wie Α΄ kann durch γνωριστής nur ידענר wiedergegeben haben, und diese Übersetzung ist für ihn auch ausdrücklich in Deut. 18 11 (s. Fields Anm. z. St. und Brooke-McLean z. St.) und Aquila ed. Burkitt Reg. IV 23 24 bezeugt. Ebenso ist das γνώστης des Σ΄ natürlich = τρως, und auch hier haben wir wieder das ausdrückliche Zeugnis

רידענים τοὺς ἀπὸ τῆς γῆς φωνοῦντας  $^{337}$ )]  $\underline{A'$  τοὺς γνωριστάς  $\Sigma'$  τοὺς γνώστας

οι ἀπὸ τῆς κοιλίας φωνοῦσιν] Θ΄ καὶ τοὺς μελετῶντας 20 δῶρα δοῦναι περὶ αὐτοῦ] αὐτῷ  $\dot{\epsilon}$ μπορία  $^{340}$ )

21 באלהיו צמו τὰ πάτρια] Α'Θ' καὶ ἐν τοῖς θεοῖς αὐτοῦ 341)

in Deut. 1811 (Field und Brooke-McLean). Ferner ist Θελητής unzweideutig eine - öfter, auch in LXX Reg. IV 216. 2324 (vgl. Aquila ed. Burkitt S. 30f.), vorkommende — etymologisierende Übersetzung von אוב. das man von אבה ableitete, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath. Und auch μάγος ist ganz sicher als A'-Übersetzung von אוב bezeugt, s. Hatch-Redpath und Field zu Deut. 1811, einer Stelle, die der unsrigen überhaupt in jeder Beziehung parallel ist. — Die Schwierigkeit läßt sich heben durch die Annahme, daß der LXX-Text des Archetypus, aus dem die hexaplarischen Randnoten von 710 stammen, έγγαστριμύθους wie B vor τοὺς ἀπὸ τῆς γῆς φωνοῦντας hatte. Denn in diesem Falle entsprachen LXX εγγαστριμύθους Α΄ μάγους Θ΄ θελητάς ganz richtig, wie wir es auch oben in unserer Ausgabe der Randnoten hergestellt haben, dem hebräischen από της γης φωνούντας Α' τοὺς γνωριστάς Σ' τοὺς שראיע ebenso richtig dem hebräischen הידענים. Und die falsche Korrespondenz mit dem Hebräischen ist dann nur dadurch entstanden, daß die Randnoten später zu einem LXX-Texte mit umgekehrter Reihenfolge geschrieben wurden und demgemäß auch selbst ihre Reihenfolge tauschten.

- 338) Vgl. Is. 38<sub>14</sub> ΓΣΣΧ Α΄ δρνίδω Σ΄ τρίδω Θ΄ στρουθίδω. Α΄ übersetzt etymologisierend (Reider S. 341): ΤΙΣΣ ὅρνεον (Ps. 83<sub>4</sub>. 103<sub>17</sub>. Ez. 17<sub>28</sub> ["Πάντες"]), ΓΣΣΣ δρνεάζειν. Daher ist das an unserer Stelle überlieferte δρνεάζειν, welches auch in einer Glosse Hesychs, freilich in ganz anderem Sinne, vorkommt (ὡρνεάζετο˙ μετέωρον ἐπῆρε τὴν κεφαλήν), dem sonst gar nicht belegten und daher von Hatch-Redpath mit einem Fragezeichen versehenen δρνίζειν Is. 38<sub>14</sub> vorzuziehen; δρνίδω wird dort durch Angleichung an τρίδω und στρουθίδω entstanden sein.
  - 339) Ebenso übersetzt 9' in Is. 1014. 3814.
- 340) Dieser namenlose Übersetzer sprach אוש statt שווי und faßte das im Sinne von סחר, vgl. Prov. 31 א סחר  $A' \geq' \Theta'$  έμπορία, Is. 23 א סחר A' = A' = A' = A' = A' = A' = A' וואס 10 und 20 LXX έμπορία (so 20 auch A' = A' = A' = A' έμπόριον, auch LXX Is. 45 א ב. 27 א ב. 27 וה. 16.
- 341) So auch Q. Bei Field = Theodoret fehlt der Artikel, der auch nur dem & angehören kann, s. oben S. 26 Anm. 55. Der Plural אַנהים (vgl. oben S. 19 Anm. 1) erklärt sich hier aus der Deutung von אלהים auf falsche Götter.

- [22] אוף [342] [342] [342] פעוף [342] [342] [342] [342] [342] [342] [342] [342] [342] [342]
- 23 (gr. Kap. 9, 1) הראשון הקל τοῦτο πρῶτον πίε, ταχὺ ποίει]  $A'\Theta'$  τοῦτο πρῶτον ἐκούφιζε  $\Sigma'$  ὁ πρῶτος ἐτάχυνεν  $^{343}$ )
  - της πατοικοι δόδυ θαλάσσης καὶ οἱ λοικοὶ οἱ τὴν πα ${\it o}$  αλίαν κατοικοῦντες]  ${\it A}' \, {\it \Sigma}' \, \Theta'$  καὶ δ ἔσχατος ἐβάρυνεν δόδυ τὴν κατὰ θάλασσαν  $^{344} )$
- 242) Dem hebräischen דרה וחשכה מעוד בוקה ואפלה entspricht in 710 wie in vielen anderen LXX-Hss. Αλίψις καὶ στενοχωρία καὶ σκότος, ἀπορία στενή καὶ σκότος. Hier ist also θλίψις = הוד. Das ist an sich ganz normal, da θλίψις sehr oft הרה wiedergibt. Aber die A' Σ'-Übersetzung בורה kann nicht = דרה sein, denn kein Übersetzer hat nach Hatch-Redpath die Wurzel ברר jemals durch ἐκλύειν, ἔκλυσις wiedergegeben. Von den hebräischen Wörtern unserer Stelle kommt als Original für endusig nur מערה in Frage. Schon die LXX hat die Wurzeln ערק, יעה , ליה öfters durch ἐκλύειν wiedergegeben (Iud. 8 15 [A-Text]. Reg. I 1428. II 162.14. 1729. 2115. [Is. 461/2?]), und dieselbe Wiedergabe findet sich auch bei den übrigen Übersetzern. Mehrere Stellen, besonders für A', sind schon oben S. 55 Anm. 233 angeführt; für Z' vgl. außerdem Ps. 622 ערה בי צ' פֿאלטטני (Dativ von בוּאלטטני).  $142_6$  ערפה ב' פֿאלטטפיין (nur syrisch erhalten). Prov. 25 ביפה צ' ב' בית (nur syrisch erhalten). Is. 1429 (s. unten) und 306 ΠΕΙΕΣ Σ΄ ἐκλύων. Wenn also ἔκλυσις durch den Index als zu 9λίψις gehörig bezeichnet wird, so ist dabei nicht die Reihenfolge, welche die Substantive im LXX-Texte von 710 selbst einnehmen, vorausgesetzt, sondern die Reihenfolge B's ἀπορία στενή καὶ σκότος. Αλίψις καὶ στενοχωρία καὶ σκότος, bei welcher Αλίψις dem συσ des hebräischen Textes entspricht. Folglich ergibt sich auch hier wieder wie soeben bei den ersten Randnoten zu 819 (s. oben S. 72 Anm. 337), daß der LXX-Text des Archetypus, aus dem unsere Randnoten stammen, gegen 710 mit B übereinstimmte; vgl. oben S. 16.
- 343) Field nach Prokop: "Σ. καὶ οἱ λοιποί ὁ πρῶτος ἐτάχυνε" κτλ. (Prokop selbst sagt: "κατὰ Σύμμαχον, ῷ ἢκολούθησαν οἱ λοιποί"). 710 ist genauer, aber immer noch ungenau, da er  $A'\Theta'$  zusammenfaßt, obwohl A' sicher nicht wie  $\Theta'$  (vgl. oben S. 28 Anm. 69) das τοῦτο der LXX beibehalten hat.
- 344) Hier berichtet 710 ebenso summarisch und ungenau wie Prokop, s. die vorige Anmerkung. In Wirklichkeit gehört die Übersetzung so, wie sie dasteht, dem Σ' an (Prokop: "πατὰ Σύμμαχον", s. Anm. 343). Für Δ'Θ' überliefert Q δδὸν τῆς Σαλάσσης: zweifellos mit Recht, da nur diese Übersetzung der Art Δ's entspricht.

גליל  $\Gamma lpha \lambda \iota \lambda lpha \iota lpha ]$  א פֿניעמ $S^{345}$ )  $\Sigma'$  א א פֿניער בליל

#### Kapitel 9.

- 4 (gr. 5) πίπα εταί εταί ακό αν στολ ην έπισυνηγμένην δόλφ καὶ ξιάτιον μετὰ καταλλαγης ἀποτίσουσιν καὶ θελησουσιν εἰ ἐγενήθησαν πυρίκαυστοι] A' ὅτι πᾶσα ἐπαγωγη ἐπαγομένη ἐν σεισμῷ καὶ [ματισμὸς πεφυρμένος  $^{351}$ ) ἐν αϊμασιν καὶ ἔσται εἰς ἐμπρησμὸν  $^{352}$ ) κατάβρωμα πυρός  $\Sigma'$  ὅτι πᾶσα βία ἐβιάσθη ἐν σεισμῷ καὶ περιβόλαιον ἐφύρη  $^{351}$ ) ἐν αϊματι καὶ ἔσται εἰς καῦσιν  $^{353}$ ) κατάβρωμα πυρός
- 345) Field nach Prokop (Curterius S. 154 Z. 2): אַנּינּבּּּּ. Aber der Akkusativ scheint besser in die Konstruktion zu passen. A', der auch Ez. אַנילות מור אַנּינּבּיּרָת אַנּ durch אַניבּיבּרָת שׁנּבּילות אַנּבּילות אַנּבּילות אַנּבּילות אַנּבּילות אַנּבּילות אַנּבּיל von בּלילים אַנְּבּיי אַנְּבּילים אַנְּבּיי אַנְבּילים אַנְבּיל von בּלילים אַנְבּייל אַנְבּילים אַנְבּיל אַנְבּילים אַנְבּיל אַנְבּילים אָנִבּילים אַנְבּיל von בּלילים געריל אַנְבּילים אַנְבּילים אַנְבּילים אַנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אַנְבּילים אָנְבּילים אָנִבּילים אָנְבּילים אָנִבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנִבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנְבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנַבּילים אָנִבּילים אָבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָבּילים אָנִבּילים אָנִבּילים אָבּילים אַנְבּילים אָביילים אָבּילים אָביילים אָנִבּילים אָביילים אָביילים
- 346) Statt אל hat das Qerē לה. Aber A' ∑' Θ' setzen das Kethībh voraus.
- 347) την εὐφροσύνην war bisher unbekannt. A' hat sicher den Akkusativ gehabt. Für Σ' dagegen gibt Field nach Eusebius εὐφροσύνη εὐφράνθησαν = πααπα απ.
- 348) Der Index steht über dem Schluß von τρόπον und zeigt dadurch an, daß das von Origenes sub asterisco hinzugefügte ἀγαλλιῶνται hinter τρόπον einzuschieben ist.
- 349) λάφυρα wird dem A' angehören, der συσ gewöhnlich so übersetzt, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath unter λάφυρον und λαφυρεῖν und vgl. auch Prov. 31<sub>11</sub>, wo schon Montfaucon zu anonym überliefertem λαφύρων = συσ bemerkte: "Videtur esse Aquilae, qui sic solet vertere". In Unzialschrift konnte A' vor Λ leicht ausfallen.
  - 350) Masoretische Vokalisation פֿאַן, aber die Übersetzer sprachen אָסָא,
- 351) Vgl. Reg. II 20 בְּחַבּלֵל בַרְם LXX πεφυρμένος ἐν τῷ αΐματι. Vielleicht dachte man an einen Zusammenhang von אָנאָל und הַּוְּבֶּל mit עוֹרָל vgl. Thr. 4 יוֹן בּנְאַלרְ בַרְם Σ΄ ἐφύρηδαν ἐν αΐματι.
- 352) Analog übersetzt Α΄ Τ΄ Μ΄ durch ἐμπιπράναι (Hatch-Redpath S. 458 und Suppl. S. 204), Τ΄ μ΄ in Deut. 8<sub>15</sub>. Is. 30<sub>6</sub> durch ἐμπρηστής und in Is. 14<sub>29</sub> (s. unten) durch ἐμπιπρῶν.
  - 353) 710 schreibt irrtümlich καυχησιν statt καυσιν. Hinter καῦσιν

- $5 ext{ (gr. 6)}$  כי ילד  $[ \Sigma'$  νεανίας γάρ  $[ \delta \eta ]$  ο $\delta \eta$  άρχη έγενή $\delta \eta ]$  [ A' ] καὶ έγένετο τὸ μέτρον  $[ \Sigma' ]$  καὶ έσται  $[ \delta \eta ]$   $[ \delta \eta ]$  καιδεία
  - νιν  $\mathbf{E}$  μεγάλης βουλης]  $\mathbf{A}'$  θαυμαστὸς σύμβουλος  $\mathbf{\Sigma}'$  παραδοξασμὸς βουλευτικός
- 6 (gr. 7)  $\dot{\eta}$  τουπ  $\dot{\eta}$  τουμε  $\dot{\eta}$  άντη  $\dot{\eta}$  άντη  $\dot{\eta}$  αντου]  $\dot{\Sigma}'$   $\underline{\Theta}'$  355)  $\dot{\epsilon}$ πλη- $\dot{\eta}$   $\dot{\eta}$  366) παιδεία
- 8 (gr. 9) בנאוה ובגדל לבב έφ΄  $\ddot{v}$  βρει καὶ  $\dot{v}$ ψηλῆ καρδία]  $\underline{A' \, \Sigma'}$  έν  $\dot{v}$ περηφανία καὶ μεγέθει  $^{357}$ ) καρδίας
- $10~({
  m gr.}~11)$  Σ' Θ'  $\dot{}$  διασχεδάσει]  $\underline{A}'$  ἐνμετεωρίσει  $^{359}$ )  $\underline{\Sigma}'$  Θ'  $\dot{}$  ψώσει  $\underline{\Delta}'$  συμβαλεῖ  $\underline{\Delta}'$  συγκεράσει  $^{361}$ )

fügt Field nach Prokop noch ein xai hinzu, aber dies steht im Hebraischen nicht und fehlt in 710 mit Recht.

- 354) Hier scheint die Aussprache יחהר statt יסומי vorausgesetzt zu werden. Oder ist es nur eine freiere Übersetzung?
- 355) Θ' ist hier mit Unrecht hinzugefügt. Nach Q's glaubwürdiger Angabe hatte er τῷ πληθύνειν τὴν παιδείαν.
- 356) Der Artikel fehlt bei Field = Q, aber 710 hat recht.  $\dot{\eta}$  ist hinter - $\eta$  ausgefallen.
- 357) Das bloße  $\mu \epsilon \gamma \ell \Im \epsilon \iota$  gehört nur  $\Sigma'$  an; A' muß davor  $\ell \nu = \Im$  gehabt haben.
- 358) Masoretische Vokalisation דְּשָׁבֶּב, aber alle Übersetzer haben das Futurum, vgl. 9 17.
- 359) A' gibt IND sonst durch ὑπερεπαίρειν wieder (Ps. 106 41. 138 6),
  IND durch ὑπερέπαρσις (Ps. 910 [nur syrisch erhalten]. 45 8 [Mercati].
  474) oder ὑπερεπαρτής (Ps. 45 12 [Mercati]), vgl. auch Prov. 18 10 IND A' Ξ'Θ' καὶ ἀρθήσεται. Daher könnte man vermuten, daß ἐνμετεωρίσει einem anderen Übersetzer angehört. Allerdings ist dagegen auch wieder zu beachten, daß ἐνμετεωρίζειν als sehr seltenes Wort (bei Hatch-Redpath überhaupt nicht belegt) gerade zu der Vorliebe des A' für ungewöhnliche Wörter sehr gut paßt.
- 360) Ein Verbum στασιοῦν ist sonst nirgends bezeugt. Da A', dem die Übersetzung angehört (s. die folgende Anm.), in der Parallelstelle 19 2 στασιάσω hat, könnte man auch hier versucht sein, das στασιώσει der Hs. in στασιάσει zu korrigieren. Aber A' hat, wie schon J. Fr. Schleusner, Novus thesaurus philologico-criticus 5 (1821), S. 39 unter σκανδαλόω bemerkte und Reider S. 353 bestätigt, eine große Vorliebe für Verba auf -οῦν, und er braucht auch neben dem üblichen σκανδαλίζειν das gleich-

 $11 ext{ (gr. 12)}$  בקדם מקי  $\dot{\eta}\lambda lov$  מעמיס $l\tilde{\omega}v$ ]  $\underline{A'}$   $\dot{a}\pi\dot{o}$   $^{362}$ )  $\dot{a}\varrho\chi\tilde{\eta}\vartheta\varepsilon\nu$   $^{363}$ )  $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$ 

falls sonst nirgends bezeugte σκανδαλοῦν, s. oben S. 39 Anm. 118. Daher ist auch στασιώσει nicht zu beanstanden.

- 361) Vgl. Is. 19 2 ΤΟΟΟΟ(1) A' στασιάσω  $\Sigma'$  συμβαλώ. Danach gehört auch an unserer Stelle στασιώσει dem A', συμβαλεῖ dem  $\Sigma'$  an, und συγπεράσει bleibt für  $\Theta'$  übrig. Die Übersetzungen folgen also aufeinander ganz in der üblichen Reihenfolge A',  $\Sigma'$ ,  $\Theta'$  (vgl. oben S. 6 Anm. 2), und es fehlen nur die Autorennamen.
- 362) A' hat nach 710 nicht nur an unserer Stelle unelidiertes ἀπὸ vor ἀρχῆθεν und ὅπισθεν, sondern auch 14 14 ἐπὶ ὑψώματα (dagegen Σ' ἐφ' ύψηλη) und ursprünglich wohl auch 129 ἀπὸ ἰσχυρῶν (s. z. St.), während elidierte Formen bei A' in 710 überhaupt nicht vorkommen (falls nicht κατ' ένίσχυσιν 811 dem A' angehört). Ähnlich werden in Aquila ed. Burkitt die Präpositionen nur vor Formen von αὐτός elidiert: Reg. III 21 γ ἀπ' αὐτοῦ, 15 μετ' αὐτούς, IV 23 20 ἐπ' αὐτά, 25 μετ' αὐτόν, in allen anderen Fällen dagegen nicht: IV 2312 ἀπὸ ἐκεῖθεν, 17 ἀπὸ Ἰούδα, 22 ἀπὸ ἡμερῶν, 25 מתל פניm5 מתל פניm6 ביm6 ביm7 מתל פניm9 מתל פניm1 מתל פני ist vor èv nicht verkürzt). Die Elision unterbleibt in jüngerer Zeit überhaupt sehr oft im Interesse der Deutlichkeit, vgl. z. B. Thackeray, Grammar of the O. T. in Greek I (1909), S. 136 f. und Blaß' Grammatik des neutest. Griechisch, 4. Aufl. von Debrunner (1913), § 17. Daher können diese unelidierten Formen sehr wohl auf A' selbst zurückgehen. Allerdings finden wir umgekehrt in Aquila ed. Taylor lauter elidierte Formen: Ps. 89<sub>17</sub>. 102 10 ἐφ' ἡμᾶς, 101 20 ἀφ' ΰψους, 102 13 ἐφ' νἰούς (und ebenda S. 8 in einem Hexapla-Fragment ἀπ' αὐτοῦ); dagegen wieder umgekehrt in den Mailänder Hexapla-Fragmenten in Ps. 17<sub>32</sub> ἀπὸ ἄνω (Hatch-Redpath Suppl. S. 200).
- 363) ἀπὸ ἀρχῆθεν = מרח hat A' auch in Gen.  $2_8$ , vgl. auch Ps. 77 מני קדם A' ἐξ ἀρχῆθεν. Die Übersetzung erklärt sich daraus, daß A' schon das bloße קדם durch ἀρχῆθεν wiedergibt, s. Field zu Gen.  $2_8$ . Infolgedessen kommt er dann sogar zu den Ungeheuerlichkeiten Reg. IV  $19_{25}$  εἰς ἀπὸ ἡμερῶν ἀρχῆθεν = το , Εz.  $8_{16}$  ἀρχῆθένδε = υπο υπο II. = 11 (s. unten) υἰοὺς ἀρχῆθεν = αρχῆθεν = υπο ΙΙ.
- 364) Montfaucon und Field nach Theodoret: "Οὶ λοιποί· τοὺς Φιλιστιείμ". Aber aus Theodorets Worten "οἱ ἄλλοι ἐρμηνευταὶ οὐ τοὺς Ελληνας, ἀλλὰ τοὺς Φιλιστιεὶμ ἡρμήνευσαν" folgt mit Sicherheit nur, daß die anderen Übersetzer das hebräische Wort selbst beibehalten, nicht auch, daß sie es im Akkusativ gehabt haben. Ja der Akkusativ ist hier sogar sehr unwahrscheinlich, da mit 911 ein neuer Satz beginnt, und die anderen Übersetzer diesen schwerlich wie die LXX als Apposition an den vorher-

 $\ddot{a}$   $\ddot{a}$ 

- 12 (gr. 13) Συ και οὐκ ἀπεστο άφη] Α΄ οὐκ ἐπεζστοάφη (366)
- $13~({
  m gr.}~14)$  [ΙΝΙΟΙΝ ΤΟ μέγαν καὶ μικοόν]  $\underline{A'}$  κατακάμπτοντα  $^{367}$ ) καὶ στοεβλοῦντα  $^{368}$ )  $\underline{\Sigma'}$  κάμπτοντα  $^{367}$ ) καὶ κημοῦντα  $^{369}$ )
- 14 (gr. 14 [so]) ακί τοὺς τὰ ποόσωπα θαυμάζοντας]

gehenden angeschlossen haben. Vgl. unten Anm. 373. — Die Form des Eigennamens wechselt: hier  $A' \Sigma' \Theta' \Phi \nu \lambda \iota \sigma \tau \iota \epsilon i \nu$ ,  $11_{14}$  und  $14_{31} A' \Sigma' \Theta' \Phi \nu \lambda \iota \sigma \tau \iota \epsilon i \mu$ ,  $14_{29}$  ohne Autornamen  $\Phi \nu \lambda \iota \sigma \tau \iota \epsilon i \mu$ .

- 365) Vgl. Reg. I 15  $_{11}$ . II 7  $_{8}$ . Ps. 77  $_{71}$ . Is. 59  $_{13}$  (Swete) מאחרר מאחרר A' ἀπὸ ὅπισΘεν.
- 366) 710 hat nur ουκ επε. Wir haben επε zu επεστραφη ergänzt nach den Parallelstellen Gen. 3 20 (7) ΣΕΧΧ ἀποστρέψαι Α΄ ἐπιστρέψαι, Ps. 131 10 ΣΕΧΧ ἀποστρέψης Α΄ ἐπιστρέψης, Is. 51 11 ΣΕΧΧ ἀποστρέψει Α΄ ἀποστράψης Α΄ ἐπιστράψης, Is. 51 11 ΣΕΧΧ ἀποστράψει Α΄ ἐπιστράψει, vgl. auch Ier. 37 20. Εz. 18 28. 21 30. Ion. 3 8. Vermutlich hat 710 -στραφη fortgelassen, weil es schon im LXX-Texte steht, ähnlich wie Q in 3 17 zu αποκαλυψει als Variante nur ανα an den Rand schreibt (8. oben z. St.); allerdings kommt eine solche Kurzung sonst in 710 nicht vor. Übrigens hat an unserer Stelle auch der LXX-Text Β's ἐπεστράφη.
- 367) Vgl. Ps. 567 קבט LXX κατέκαμψαν, Is. 585 μου LXX οὐδ' ἄν κάμψης. Als A'-Übersetzung von πεο hatte Field in der Parallelstelle 1915 aus Hieronymus, der für A' incurvum angibt, δυγκύπτοντα erschlossen, doch ist auch dort wohl κατακάμπτοντα anzunehmen, obgleich dies eigentlich nicht = incurvum, sondern = incurvantem ist, wie Hieronymus selbst an beiden Stellen übersetzt.
- 368) στρεβλοῦντα war als A'-Übersetzung von κατα schon aus der Parallelstelle 19 15 bekannt, vgl. auch 58 5 (Auct.) Ματα Α΄ στρεβλόν. Die Deutung ist hier ähnlich wie bei  $\Sigma'$ , s. die folgende Anm.; besonders ähnlich sind "folternd" (A') und "Halseisen" ( $\Sigma'$  58 5).
- 369) Die Übersetzung κημοῦντα lehnt sich an den Klang des hebräischen γιμοῦντα an, vgl. oben S. 50 Anm. 195. Ein eigentümliches Zusammentreffen ist es, daß im Talmud umgekehrt das griechische Lehnwort κημόν (Akkusativ) aus dem hebräischen γιμον erklärt wird, s. die Talmud-Wörterbücher. Daß in den Parallelstellen Is. 19 15. 58 5 (Auct.) andere Σ'-Übersetzungen (τέλος, ⟨κ⟩λοιόν) überliefert sind, beweist nicht gegen die Richtigkeit der Angabe von 710, da Σ' dieselben Wörter an verschiedenen Stellen oft ganz verschieden übersetzt, vgl. unten zu φν-εων 14 29; überdies ist ⟨κ⟩λοιός "Halseisen" 58 5 sinnverwandt mit κημός "Maulkorb".

 $\frac{A'}{6ωπα^{372}}$   $\frac{A'}{2}$  καὶ αἰρόμενος προσώποις  $\frac{370}{2}$ Θ' 371) καὶ ἐπηρμένος πρό-

הראש הראש מ $ilde{v}$   $\eta$   $\eta$   $\dot{a}$   $\dot{o}$   $\chi \dot{\eta}$   $\dot{a}$   $\dot{a}$   $\dot{a}$   $\dot{b}$   $\dot{a}$   $\dot{b}$   $\dot{c}$   $\dot{$ 

- אם ומאשריו מבלעים (gr. 16) או ומאשריו מבלעים מעספוע מטֿτούς  $^{375}$ )]  $\Sigma'$  καὶ οί μακαφιζόμενοι  $^{376}$ ) αὐτοῦ καταπινόμενοι  $^{377}$ )
- 16 (gr. 17) (אורי, ו עם עול מוס עם עורי, ו אורי, ו
- 370) Die pluralische Übersetzung von פנים, deren Echtheit man wohl nicht bezweifeln kann, ist selbst bei A' selten. Sie kommt in den von Hatch-Redpath aus Is, angeführten Stellen nirgends vor. In Aquila ed. Burkitt und Aquila ed. Taylor kommt der Singular πρόσωπον oft vor (s. die Stellen bei Hatch-Redpath Suppl. S. 212), der Plural dagegen nur in Ps. 101 26 τος πρόσωπα. — Vgl. oben Is. 33.
- 371) Die Stellung des Θ' vor Z' verstößt gegen die oben S. 6 Anm. 2 dargelegte Regel. Sie erklärt sich wohl daraus, daß die O'-Übersetzung, obgleich mit der A'-Übersetzung nicht identisch, ihr doch ziemlich ähnlich ist, während die Z'-Übersetzung ganz für sich allein steht. (In der Parallelstelle 33 haben wir die gewöhnliche Reihenfolge A', E', O', aber dort sind A' und  $\Theta'$  einander auch nicht so ähnlich.)
- 372) Θ' wird hier den Plural πρόσωπα aus der LXX, in der er allerdings in anderem Sinne, zur Bezeichnung mehrerer Gesichter, gebraucht ist, beibehalten haben. Dagegen hat er in 33, wo er das in der freien Ubersetzung der LXX nicht wörtlich wiedergegebene פנים von sich aus übersetzt, den Singular προσώπω verwendet.
- 373) Montfaucon und Field haben nach Eusebius αἰδέσιμον im Akkusativ. Aber da mit 914 ein neuer Satz beginnt, wird ∑' hier ebenso wie A' O' den Nominativ gehabt und nicht wie die LXX diesen Satz als Apposition an den vorhergehenden angeschlossen haben. Vgl. oben S. 77 Anm. 364.
- 374) Q gibt als Übersetzung der λοιποί nur αὐτὸς κεφαλή an; aber der Artikel ist unentbehrlich, und auch ¿6711 ist nicht unwahrscheinlich, dieses allerdings nur für  $\Sigma' \Theta'$ , nicht für A' (vgl. oben 813).
  - 375) Der Index steht beim vorhergehenden μακαρίζοντες.
- 376) Obwohl in 117 (s. oben) gerade nicht  $\Sigma'$ , sondern A' und  $\Theta'$ durch μακαρίζειν wiedergaben, ist die Richtigkeit der Angabe nicht zu bezweifeln, da ≥' dieselben'Wörter oft verschieden übersetzt (vgl. Anm. 369) und auch in Ps. 16 אשרנר durch μακαρίζοντές με wiedergibt.
- 377) Diese überhaupt sehr übliche Übersetzung von בלל findet sich bei Z' auch in Ps. 34 25 (Mercati). 51 6. 54 10. Is. 25 8. Hab. 1 13 (A' Z' O').
- 378) Ebenso übersetzt A' in Is. 625 (und בחור Ps. 8820, wo בחור jedoch in der Tat "Auserwählter" und nicht bloß "Jüngling" heißt).

קנף  $\ddot{a}$  νομοι]  $\underline{A' \, \Sigma' \, \Theta'}$   $\dot{v}$ ποκριταί  $^{379}$ )  $\dot{v}$  ψηλή]  $\underline{A' \, \Sigma' \, \Theta'}$   $\dot{e}$ κτεταμένη  $\dot{e}$  (gr. 18)  $\ddot{a}$ γρωστις]  $\underline{A'}$   $\dot{a}$ δάμας  $^{380}$ )

יסס  $\delta$  lpha  $\delta$  lpha  $\delta$   $\epsilon$   $\delta$   $\iota$  ]  $\underline{A'}$   $\delta v \chi v \epsilon \widetilde{\omega} \sigma \iota$   $^{381}$ )

πάντα] A' καὶ φουνοισθήσονται  $^{383}$ ) ὑπερηφανίαι καπνοῦ Σ' καὶ κυθήσονται  $^{384}$ ) ὑπερηφανίαι ἐν καπνῷ Θ' καὶ συμπλεκήσεται  $^{385}$ ) ΰροις καπνοῦ

#### Kapitel 10.

- 1 η οὐαὶ τοῖς γράφουσι πονηρίαν  $\underline{\Theta'}$  οὐαὶ τοῖς αλοιρίας ἀκριβαζομένοις  $\underline{^{386}}$ ) ἀκρίβειαν ἀδικίας
- 2 אנוֹל משפט עניי  $\dot{a}$   $\dot$
- 379) Diese Übersetzung kommt auch sonst bei allen drei Übersetzern vor, s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 1414 und Suppl. S. 215 unter ὑποκριτής und ὑπόκρισις. Α΄ wird jedoch nicht den Plural gesetzt haben.
- 380) Vgl. oben zu 56. Statt des Nominativs ἀδάμας erwartet man den Akkusativ. Der Nominativ wird durch Angleichung an die LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 381) Zu  $6\nu\chi\nu\epsilon\dot{\omega}\nu=$  720 (auch Gen. 22<sub>13</sub>) vgl. Field I S. XXIII (Absatz 1).
- 382) Masoretische Vokalisation דָּהאבכו בָּאוּת עשׁן, aber A' und  $\Sigma'$  sprachen בְּאוֹת (vgl. 125), und alle Übersetzer faßten יראבכו vor als einfache Kopula (vgl.  $9_{10}$ ).
- 383) Vgl. Reg. II 5  $_{24}$  הַבְּכָאִרם A'  $\Sigma'$  τῶν φρουρήσεων (vgl. ebenda 5  $_{23}$ ), Iob 38  $_{16}$  (Auct.) ער גבכי A' εως φρουρημάτων, auch Hieronymus bei Field zu Mich. 7  $_4$ : מברכָה  $_{3}$   $_{6}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{8}$   $_{8}$   $_{8}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$   $_{9}$
- 384) Diese Bedeutung wird  $\mathbf{\Sigma}'$  nur aus dem Zusammenhange erschlossen haben.
- 385) So die Hs., nicht etwa συμπλακήσεται (Field Auct. Iob 817); vgl. E. Mayser, Grammatik der griech. Papyri aus der Ptolemäerzeit (1906), S. 19. Die Auffassung ist ähnlich wie in der Peschita, die "sie werden verdreht werden" übersetzt.
  - 386) Vgl. besonders Ps. 59 אַ מְהֹקְקִי Θ' ἀκριβαζόμενός μου.
- 387) Vor ἀρπάζοντες hat 710 wie manche andere LXX-Hss. das καὶ, welches nach Q und Syrohex. von Origenes sub asterisco hinzugefügt ist. 388) Ebenso übersetzt A' in Ps. 685. Ez. 1816. 22 29 (ἐβιάζοντο ist

112 είς ποονομήν] διαφπάζειν 389)

- 4 תחת אסיר  $\epsilon ls$  מ $\pi \alpha \gamma \omega \gamma \dot{\eta} \nu$   $\Sigma'$   $^{390}$   $\Theta'$   $\dot{v}\pi \dot{o}$   $\delta \epsilon \sigma \mu \dot{o} \nu$
- 6 ταξω τοῦ  $^{391}$ ) ποιῆσαι σκῦλα καὶ προνομήν]  $\Sigma'\Theta'$  καὶ κατὰ λαοῦ οργῆς μου ἐντελοῦμαι αὐτῷ σκυλεῦσαι  $^{391}$ ) σκῦλα καὶ προνομεῦσαι προνομέν
- 7 τοῦ έξολοθοεῦσαι ἔθνη]  $\Sigma'$  ἀλλὰ ἐξᾶραι διανοεῖται <sup>392</sup>) ἐξολοθοεῦσαι ἔθνη
- 12 יבצע συντελέση] Α' Σ' ἐμτέμη 394)
  - αυτα τῶν 'Ασσυρίων]  $\frac{A'}{2}$  ἐπὶ τὸν νοῦν τὸν μέγαν τὸν ἄρχοντα τῶν 'Ασσυρίων]  $\frac{A'}{2}$  ἐπὶ τὸν  $\frac{395}{2}$  χαρπὸν μεγέθους χαρδίας βασιλέως 'Ασσυρίων
- 13 καὶ τῆ σοφία τῆς συνέσεως]  $\Sigma'$  καὶ ἐν τῆ σοφία μου, συνετὸς γάο εἰμι

שושחי  $\pi \varrho \circ \nu \circ \mu \varepsilon \dot{v} \circ \omega$  אושחי  $\pi \varrho \circ \nu \circ \mu \varepsilon \dot{v} \circ \omega$  אושחי

bei Field falsch zu הזלו statt zum vorhergehenden גדלר gezogen). Analog übersetzt er גַּזְלָה durch  $\beta i\alpha$  Ps. 61 11. Is. 61 8. Ez. 18 16. Beide Übersetzungen kommen nur bei A' vor.

- 389) Wem diese anonyme Übersetzung angehört, läßt sich nicht ausmachen. Nach der Wortwahl könnte A' in Betracht kommen, vgl. z. B. unten 11<sub>14</sub> διαρπάδουδιν, aber er würde das hebräische Verbum finitum schwerlich durch einen Infinitiv wiedergegeben haben.
- 390)  $\mathbf{\Sigma}'$  ist hier mit Unrecht hinzugefügt, denn er hatte nach Theodoret  $\alpha i \chi \mu \alpha \lambda \omega \delta i \alpha \nu$ . In Q wird  $\delta \pi \delta \delta \epsilon \delta \mu \delta \nu$  mit Recht nur dem  $\Theta'$  zugeschrieben.
- 391) Nach Q ist im LXX-Texte das (in B fehlende)  $\tau o \tilde{v}$  vor  $\pi o i \tilde{\eta} \delta \alpha i$  von Origenes sub asterisco aus  $A' \Theta'$  hinzugefügt. Danach kann  $\Theta'$  nicht bloßes  $\sigma \kappa \nu \lambda \epsilon \tilde{v} \delta \alpha i$  gehabt haben.
- 392) Diese gute Übersetzung ist für  $\Sigma'$  charakteristisch. Ähnlich übrigens schon LXX Gen. 821 (und 66).
- 393) So, ohne vorhergehendes καὶ, das vielleicht hinter -ται ausgefallen ist.
- 394) Vgl. Is.  $38_{12}$  רבעער A' פֿאדפֿעיפּנ  $\mu \varepsilon$   $\Sigma'$  פֿבּפֿרפּעפֿי  $\mu \varepsilon$  (and LXX פֿאדפּ $\mu \varepsilon$ ).
- 395)  $\tau \delta \nu$  gehört nicht dem A' selbst an, sondern ist später hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55.
- 396) Das Verbum συναρπάζειν hat A' nach Hatch-Redpath Suppl. S. 214 auch in Ps. 8842 verwendet, offenbar zur Übersetzung von שַׁסָהַרּ.
  - Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft. 6

- ראביר A'  $\Sigma'$   $\dot{\omega}_S$   $\delta$ טיעמדט $\delta_S$   $\Theta'$   $\dot{\omega}_S$  אַפּמֹדנו  $\Theta'$
- - των αὐτόν  $\Sigma'$  η μεγαλυνθήσεται ποίων κατὰ τῶν κινούντων αὐτόν
- 16 ζος ἀλλά] Α' Σ' διὰ τοῦτο 403)
- 19 καὶ οἱ καταλειφθέντες ἀπ' αὐτῶν ἔσονται ἀριθμός] Α' Σ' καὶ τὸ ἐπίλειμμα 404) ξύλων δρυμοῦ αὐ-
- 397) Wo im Hebraischen ראוריד כאביר יושבים steht, hat die LXX καὶ σείσω πόλεις κατοικουμένας (von Tischendorf und Swete zum folgenden Verse gezogen); 710 hat den Index bei κατοικουμένας. Statt כאביר hat das Qerē בַּבִּיר, aber die Übersetzer folgen dem Kethībh.
- 398) δυνατός ist bei A' gewöhnlich = גבור, aber = מברר, auch in Ier. 8<sub>16</sub>. Bei  $\Sigma'$  ist δυνατός = אברר auch in Ier. 46<sub>15</sub>. (In anderen Quellen wird diese Ubersetzung in Ier. 8<sub>16</sub> den beiden Übersetzern  $A' \Sigma'$ , in Ier. 46<sub>15</sub> den  $\Gamma'$  zugeschrieben.)
- 399) A' übersetzt die Fragepartikel π sehr oft durch μήτι und dementsprechend auch κίπι durch μήτι οὐ, s. die Stellen bei Hatch-Redpath S. 920 Sp. 2 und Iob 40 3, wo μήτι καίπερ ἀκυρώσεις (so hat die von Field in der Anm. angeführte Hs. richtig statt καὶ παρακυρώσεις) κρίσιν μου = ὑΦΦΦ παι sicher nicht dem Σ', sondern dem A' angehört, da auch καίπερ = Τας (zum Unterschied von καί = τ und καίγε = ΦΦ und ἀκυροῦν = Ταπ Spezialitäten A's sind, s. Aquila ed. Taylor S. 79 zu Ps. 95 10 und unten die Anm. zu Is. 1427. In der LXX kommt μήτι = π nur in Mal. 38 vor und zwar nur in BS\*, während die übrigen Hss. εἰ haben. Bei Σ' soll es, abgesehen von der schon besprochenen Stelle, noch dreimal (Exod. 214. Iob 66. Am. 97), bei Θ' einmal (Iob 1414) vorkommen, aber zwei von diesen vier Stellen sind zweifelhaft, weil zwei Übersetzer zusammengefaßt sind (Iob 1414 Δ'Θ', Am. 97 Δ'Σ').
- 400) αὐχεῖν kommt bei Hatch-Redpath überhaupt nicht vor, paßt aber völlig zur Übersetzungspraxis des A', s. oben S. 45 Anm. 156.
  - 401) Ebenso übersetzt A' in Deut. 195.
- 402) Masoretische Vokalisation מְלִיפָּר, aber צ' sprach wohl מְלִיפָּר, indem er an eine große, von zweien gezogene Säge dachte. Vgl. das im nächsten Versgliede folgende מָלִינְיִרוּ
  - 403) Vgl. oben S. 54 Anm. 227.
- 404) 710 επιλημμα: derselbe Fehler wie in  $1_2$ .  $15_7$ . ἐπίλειμμα kommt bei Hatch-Redpath überhaupt nicht vor.

τοῦ  $\frac{\psi \dot{\eta} φ φ}{\alpha \dot{v}}$  ἔσονται  $^{405}$ )  $\underline{\Theta}'$  καὶ τὰ ἐπίλοιπα ξύλα τοῦ δουμοῦ αὐτῶν  $^{406}$ ) ἀριθμῷ ἔσονται  $^{407}$ )

- 20 ποι τη άληθεία Α΄ Σ΄ ἐν ἀληθεία
- 23 Τι λόγον συντετμημένον] Α' ὅτι τελευτὴν καὶ συντομήν  $\Sigma'\Theta'$  συντέλειαν γὰο καὶ συντομήν  $^{408}$ )
- 33 הקומה  $ilde{ au}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$  הקומה  $ilde{ ilde{y}}$   $ilde{ ilde{y}}$
- 405) Field nach Prokop: "Σ. τὰ δὲ ἐπίλοιπα τῶν ξύλων τοῦ δρυμοῦ αὐτοῦ ἀριθμῶ ἔσονται". Das ist eine etwas freiere Übersetzung, die wohl zu der Art des ∑' paßt; beachte besonders das δè und die Hinzufügung des Artikels vor ξύλων und δρυμοῦ. Man könnte also annehmen, daß die A'Z'-Übersetzung von 710 in Wirklichkeit nur dem A' angehörte; aber reine A'-Übersetzung kann es auch nicht sein, da die Hinzufügung des Artikels vor ἐπίλειμμα der Praxis A's widerspricht, s. oben S. 26 Anm. 55. Merkwürdig ist übrigens, daß die von Prokop überlieferte ≥'-Übersetzung in den beiden Punkten, in welchen sie am stärksten von der A'∑'-Übersetzung von 710 abweicht, nämlich in τὰ ἐπίλοιπα (vgl. unten zu 159) und ἀριθμῶ, mit der Θ'-Übersetzung von 710 übereinstimmt, während sie sonst auch mit dieser keineswegs identisch ist. Wie Z' in Wirklichkeit übersetzt hat, läßt sich unter diesen Umständen nicht sicher feststellen. Auch die Wortwahl gibt keinen Ausschlag: צ' übersetzt מספר durch  $\psi \tilde{\eta} \phi o s$  auch Eccl. 5 17. Is. 40 26 (A'  $\Sigma' \Theta'$ ), aber dagegen steht Deut. 32 8 למספר A'  $\varepsilon is$   $\psi \tilde{\eta} \varphi o v \geq ' \Theta'$  אמדע  $\dot{\alpha} \rho \iota \vartheta \psi \dot{\delta} v$ , und אדע sollen in Is. 11 און der einzigen Stelle, wo es in den uns erhaltenen Fragmenten der Hexapla noch vorkommt, alle drei Übersetzer durch ὑπόλειμμα wiedergegeben haben.
- 406) Dies αὐτῶν wird Θ' aus der LXX beibehalten haben, vgl. oben S. 28 Anm. 69.
- 407) Über die Berührungen dieser Übersetzung mit der von Prokop überlieferten ∑'-Übersetzung s. Anm. 405.
- 408) συντέλειαν γὰρ καὶ συντομήν ist auch in 28 22 als Übersetzung von כל כלה ונהרצה Überliefert, wird dort aber dem A' zugeschrieben. Das ist zweifellos falsch, da die Verwendung von γάρ durch A's Prinzip, die hebräische Wortstellung genau beizubehalten, ausgeschlossen wird. 710 hat recht, doch gehört das γάρ vielleicht nur dem Σ' an. (Vgl. auch Dan. 9 27 הנהרצה Δέτας καὶ τομῆς. Ähnlich übersetzt auch die LXX in Is. 10 22 כליהן הרוך בא לבר הנהרצה καὶ συντέλεσν καὶ συντέμνων, 28 22 בו הוורצה συντετελεσμένα καὶ συντετημένα πράγματα.)
  - 409) Der Index steht beim vorhergehenden ψηλοί.
  - 410) A' übersetzt קומה durch ἀνάστημα oder ἀνάστεμα auch in Reg. III

34 סני היער סוֹ סוֹ  $\dot{v}$   $\psi$   $\eta$   $\lambda$  o i )  $\Sigma'$   $\Theta'$   $\tau$   $\dot{\alpha}$   $\delta$   $\dot{\alpha}$   $\delta$   $\phi$  v  $\psi$   $\phi$  i  $\delta$  i

## Kapitel 11.

- 2 ΓΝΠ' ε $\dot{v}$ σε $\beta$ ε $\dot{\iota}$ ας $^{413}$ )] A'  $\Sigma'$ Θ'  $\varphi$ ό $\beta$ οv

6 10. 20 (Montfaucon: "A'  $\Theta$ '", doch hat Field " $\Theta$ '" mit Recht eingeklammert). IV 19 23 (nur syrisch erhalten). Is. 37 24. Ez. 40 5 ("A'  $\Sigma$ '"). Kein anderer Übersetzer hat diese stumpfsinnig etymologisierende Übersetzung (in Ez. 40 5 ist  $\Sigma$ ' gewiß fälschlich zu A' hinzugefügt), daher ist auch das anonym überlieferte  $d\nu d\sigma \tau \eta \mu \alpha$  Exod. 25 9 dem A' zuzuschreiben.

- 411) Ebenso übersetzt  $\Sigma'$  in Cant. 77, LXX und  $\Sigma'$  und  $'E\beta\rho$ . in Ez. 1318. Sonst kommt diese Übersetzung nirgends vor.
- 412) Der Index steht beim vorhergehenden Λίβανος, aber γιαδό kann nicht durch ἐδχυρός übersetzt sein. Das einzige Wort, das hier in Frage kommt, ist κατα μπα dieses wird in der Tat einigemal durch ἐδχυρός wiedergegeben, s. Field Iud. 5 13 (LXX B-Text). 25 (Θ'). Neh. 3 5 (Lucian-Text). Ier. 25 35 (Σ'), vgl. auch Is. 33 21 (Σ' πραταιός). Aber Λ' selbst übersetzt es nirgends so, sondern gibt es stets durch ὑπερμεγέθης wieder: Ps. 15 3. 75 5. 92 4 2. Is. 33 21 und (nur syrisch erhalten) Ps. 8 10. 92 4 1. Ier. 14 3. 25 35. Auch ist der Nominativ ἐδχυρός bei Λ' sehr unwahrscheinlich. Also ist die Zuweisung von ἐδχυρός an Λ' gewiß falsch.
- 413) Das εὐσεβείας der LXX entspricht, genau genommen, dem דראה des hebräischen Textes.
- 414) 6' faßt והריחו als Perf. Hiph'îl in kausativem Sinne "riechen lassen".
- 415) Dies Θεοῦ hat Θ' aus der LXX beibehalten und davor nur, wie auch vor φόβου, den Artikel hinzugefügt. Vgl. oben S. 28 Anm. 69.
- 416) Field nach Prokop: "Σ. οὐ τῆ δράσει τῶν ὀφθαλμῶν αὐτοῦ κρινεῖ, οὐδὲ τῆ ἀκοῆ τῶν ἄτων αὐτοῦ ἐλέγξει". Es ist sehr sonderbar, daß unsere Hs., die im Wortlaut genau mit Prokop übereinstimmt, den Anfang zugleich der E', den Schluß zugleich dem Θ' zuschreibt, und höchst wahrscheinlich ist beides falsch. Denn die Zuweisung einer Übersetzung an E' ist, wie oben S. 6 gezeigt, immer verdächtig. Und daß Θ', der τοκού in Anlehnung an die LXX (vgl. die folgende Anm.) durch κατὰ τὴν ὄψιν wiedergibt, das parallele τοκού mit Wechsel der Konstruktion durch den Dativ τῆ ἀκοῦ übersetzt haben sollte, ist ganz unwahrscheinlich.

# Θ' οὐ κατὰ 417) τὴν ὄψιν τῶν ὀφθαλμῶν αὐτοῦ

יוכיח οὐδὲ κατὰ τὴν λαλιὰν ἐλέγξει] Σ'Θ' οὐδὲ τῆ ἀκοῆ τῶν ὥτων αὐτοῦ ἐλέγξει 416)

- 4 υσως  $τ\tilde{\varphi}$  λόγ $\varphi$ ]  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  ἐν  $\mathbf{\delta}$ ά $\mathbf{\beta}$ δ $\mathbf{\varphi}$   $^{418}$ )
  - שפתיו שפתיו אמו ברוח מו איז איז איז או ברוח שפתיו אוו אמו ברוח שפתיו מפתיו אמו ברוח שפתיו מפתיו מפתיו ματι χειλέων αὐτοῦ
- 5 (סתני(1) מתני δσφύν A' νῶτον 419)
- 6 λπι ἄξει] Α' ἐλαύνων <sup>420</sup>)
   7 καὶ βοῦς <sup>421</sup>)] Α' Σ'Θ' ὡς βοῦς <sup>422</sup>)
- 417) Θ' hat diese sinngemäße Wiedergabe von 5 durch κατά aus der LXX beibehalten, vgl. oben S. 28 Anm. 69.
- 418) Conrad Kircher, Concordantiae V. T. Graecae Ebraeis vocibus respondentes II (1607). Sp. 1783 und Abr. Trommius, Concordantiae graecae versionis vulgo dictae LXX interpretum I (1718), S. 1002 (Nr. 29) geben zu unserer Stelle an: "δάβδω alii". Sie haben dies aus der von ihnen zugrunde gelegten Wechelschen LXX-Ausgabe von 1597, die zu τω λόγω notiert: "al. interp. omnes, τῆ ῥάβδφ, ex Hebr." Die Wechelsche LXX-Ausgabe (enthalten in "Divinae Scripturae, nempe Veteris ac Novi Testamenti, omnia. Francofurti. Apud Andreae Wecheli heredes. 1597") führt in den Anmerkungen die Reste der anderen Übersetzungen an und zwar stets, auch wenn sie nur lateinisch überliefert sind, bloß in griechischer Retroversion und ohne Quellenangabe. An unserer Stelle hat sie wohl in recht willkürlicher Weise aus Hieronymus geschöpft, der z. St. sagt: "Percussit quoque omnia terrena opera virga, sive ut LXX transtulerunt verbo oris sui". Drusius, Montfaucon und Field führen jenes βάβδω nicht an.
- 419) Der Akkusativ νῶτον wird durch Angleichung an das δοφύν der LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51. Bei A' erwartet man, da מחניך von אזור abhängt, den Genetiv צמרנין von מחניך abhängt, den Genetiv מחניך Plur, νώτων, da A' מתנים sinngemäß nur in Ps. 6824, wo es mehrere Rücken bezeichnet [מתניהם], pluralisch wiedergibt).
- 420) Die Übersetzung von της durch ελαύνειν kommt nur bei A' vor, s. Exod. 3<sub>1</sub>. Reg. I 30<sub>2.22</sub>. IV 9<sub>20</sub>. Ps. 77<sub>52</sub> (nur syrisch erhalten). Analog übersetzt er מנהג Reg. IV 9 20 zweimal durch ἔλαδις.
  - 421) Der Index steht beim vorhergehenden λέων.
- 422) Nach Q hatte A' nicht ώς βοῦς, sondern ώς βουκόλιον, und dies ist gewiß richtig, da A' durch βοῦς nur die Ausdrücke für Einzelwesen שור (Lev. 27 26. Reg. II 6 13. Prov. 15 17 [A' 0']), אלק (Prov. 14 4), מרה (Am. 4<sub>1</sub> [A' O']) wiedergibt. Die alle drei Übersetzer zusammenfassende Angabe von 710 ist also ungenau und soll eigentlich auch wohl nichts weiter besagen, als daß alle drei die statt nat gehabt haben. Übrigens

- 8 יונק καὶ παιδίου υήπιου]  $\Theta'$  καὶ παίξεται $^{423}$ ) θηλάζου έκγόνων ἀσπίδων]  $A' \Sigma'$  βασιλίσκου $^{424}$ )

- ענית  $\tau$  οῦ δεῖξαι] A'  $\Sigma'$  $\Theta'$  δεύτερον  $^{427}$ )

  Βαβνλωνίας] A' Φεθρούς

  ηλίον ἀνατολῶν] A' $\Sigma'$  $\Theta'$  Σενναάρ

  παι '4ραβίας] A' $\Sigma'$  $\Theta'$  Alμάθ
- 12 DJ σημείον Α΄ σύσσημον 428)

hat auch der LXX-Text B's  $\dot{\omega}_S$   $\beta o \tilde{v}_S$ , und dieselbe Lesart wird vorausgesetzt, wenn Q angibt, daß  $\Theta'$   $\delta \mu o i \omega_S$   $\tau o \tilde{\tau}_S$  O' habe, während Q's eigener LXX-Text  $\kappa \alpha i$   $\beta o \tilde{v}_S$  bietet; der LXX-Text des Archetypus, aus dem Q's hexaplarische Randnoten stammen, muß also gegen Q mit B übereingestimmt haben, vgl. oben S. 16.

- 423) 710 παιζεται: sinnlos.
- 424) 710 βασιλισκους, aber ein Akkusativ ist durch die Konstruktion ausgeschlossen und auch ein Plural bei A' unwahrscheinlich. Vgl. unten 14 29 und Ier. 8 17 (s. Field z. St.).
- 425) Das bloße  $\mathfrak{Sal}$ áccons kann wohl dem  $\mathfrak{S}'$  angehören, aber nicht dem A', denn dieser würde  $\mathfrak{I}$  durch  $\mathfrak{e}i_{\mathfrak{S}}$  oder den Artikel wiedergegeben haben, s. das hebr.-griech. Wörterverzeichnis unter "Artikel" und " $\mathfrak{I}$ ".
- 426) συσσημον ist, anscheinend von erster Hand, aus συσσεισμον korrigiert. Denselben Schreibfehler, aber nicht korrigiert, hat Cod. 88 in Is. 33<sub>23</sub>, s. Fields Anm. z. St. Sonst vgl. Anm. 428.
- 427) Für  $\Sigma'$  gibt Field nach Eusebius und Prokop ἐκ δευτέρου an. Das ist um so sicherer richtig, als Prokop ausdrücklich gerade diese Abweichung des  $\Sigma'$  von A' notiert. In 710 sind bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer die Unterschiede zwischen ihnen wieder unberücksichtigt geblieben, vgl. oben S. 8 f.
- 428) Ebenso übersetzt A' Di Ps. 59 6. Is. 11 10 (s. oben). 13 2 (s. unten). 33 23 (A' Σ' Θ') und ΠΟΟΙ Is. 59 19 zum Unterschied von σημεῖον = ΓΝΝ Ios. 2 12 (Οὶ λοιποί). Ps. 73 4 zweimal. 9 (O' A' Σ' Θ'). Is. 7 11.14. 8 18 (Οὶ λοιποί). Daher ist Is. 30 17 DID A' Θ' ὡς σημεῖον (aus Cod. 88, vgl. unten S. 93 Anm. 477) unglaubwürdig. Auch ist in Ier. 46. 50 2 das syrische (L) nicht mit Field durch σημεῖον, sondern durch σύσσημον zu retrovertieren, vgl. den syrohexaplarischen LXX-Text von Is. 5 26. 49 22. 62 10, in welchem (L) gleichfalls = σύσσημον ist.

14 Ευπάρο  $\dot{\epsilon}$ ν πλοίοις άλλοφύλων]  $\underline{A'}$  ἐν ώμίς  $\dot{\epsilon}$ ν  $\dot{\epsilon}$ ν Φυλισθιείμ  $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$ ν  $\dot{\epsilon}$ 

112' ποονομεύσουσιν] Α΄ διαοπάσουσιν

ΠΙΤΝ Ίδουμαίαν] Σ' Έδώμ

15 החרים א פון א פון א פון א פון א פון א א פון א פ

ערן ים און את לשון ים אין און את לשון ים און און את לשון ים און און ים און און ים און ים און ים און ים און ים

16 δίοδος] Α' ἀπεσκολοπισμένη 484)

" ὅτε ἐξῆλθεν]  $A' \Sigma' \Theta'$  τῆς ἀναβάσεως αὐτοῦ  $^{435}$ )

- 429) Wahrscheinlich hat A'  $\omega\mu i\alpha = \beta \pi \Im$  (Exod. 27<sub>14</sub>  $[A' \geq']$ . Ez. 40<sub>40</sub>  $[A' \geq']$ ) und  $\omega\mu os = \beta \Im$  (Gen. 48<sub>22</sub>. Ps. 20<sub>13</sub>. Is. 9<sub>6</sub>. 22<sub>22</sub>  $[A' \Theta']$ ) unterschieden. Eine Ausnahme bilden nur Ez. 29<sub>7</sub>. 41<sub>2</sub>, wo er  $\beta \pi \Im$  durch  $\omega\mu os$  wiedergegeben haben soll.
- 430) So auch 1431, dagegen 911 A' Σ' Θ' Φυλιστιείν, 1429 ohne Autornamen Φυλιστιείμ.
  - 431) Vgl. oben S. 77 Anm. 363.
  - 432) Q αὐτῶν: richtig, da es dem Hebräischen entspricht.
- 433) Q, der die Übersetzungen von  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  einzeln und etwas ausführlicher mitteilt, hat bei beiden ἔκοτασις χειρὸς αὐτῶν. Darin ist ἔκοτασις ein offenkundiger, schon von Drusius verbesserter Fehler für das in 710 richtig überlieferte ἔκτασις. Dagegen ist χειρὸς αὐτῶν dem χειρῶν αὐτοῦ von 710 vorzuziehen.
- 434) Als Substantiv ist δδός hinzuzudenken. Dieselbe für A' charakteristische Übersetzung findet sich in Is. 36 2 ("A' Ξ'": natürlich falsch). 40 3 (Auct.). Field hat an beiden Stellen ἀνεσκολοπισμένη, aber in der in 40 3 überlieferten verstümmelten Form πεσκολοπισμένη ist noch das richtige π- erhalten, welches Field nur zu ἀπ- hätte ergänzen müssen, statt es nach 36 2 in ἀν- zu ändern. Analog übersetzt A' das Verbum το durch ἀποσκολοπίζειν Ps. 67 5. 118 118 (τος). Is. 57 14. Er brachte το nud ποσω mit dem nur in Ez. 2 6. 28 24 vorkommenden Worte τίσο oder τητο "Dorn" zusammen, das in der LXX Ez. 28 24 durch σκόλοψ "Spitzpfahl, Dorn" wiedergegeben wird, und deutete ποσω als einen von Dornen gesäuberten Weg.
- 435) Diese Übersetzung gehört so nicht dem A' an, denn 1) würde er nicht den Artikel hinzugefügt haben, s. oben S. 26 Anm. 55, 2) übersetzt er durch ἀνάβασις die Substantive בַּלְלָה Is. 15 5 (anonym überliefert) und מַלֶּלָה Ps. 1191 ( $A' \geq I'$ ), also schwerlich auch den Infinitiv מָלָה ; aus Reg. III 1836 בעלוה  $A' \Theta'$  κατὰ ἀνάβασιν ist nichts zu schließen, da A' dort mit  $\Theta'$  zusammengefaßt ist.

#### Kapitel 12.

- 1 ΤΤΙΝ  $\varepsilon \dot{v} \lambda o \gamma \dot{\eta}$  σω σε]  $A' \Sigma' \Theta'$  έξομολογήσομαί σοι
  - עב אפך אפר עב אפר אפר אפר אפר אפר אישב אפר אפר אישב אפר  $[\underline{A'}\ \underline{\Sigma'}\$  עב אפר אפר על $[\underline{A'}\ \underline{\Sigma'}\$

 $\dot{\eta}$   $\dot{\eta}$ 

- 3  $| ww( \Rightarrow \mu \varepsilon \tau') \varepsilon \dot{v} \varphi \varrho o \sigma \dot{v} \nu \eta \varsigma ] A' \chi \alpha \varrho \tilde{\alpha} \varsigma^{440} )$
- 4 η βοᾶτε] Α' ἐπικαλεῖσθε

 $\dot{E}$ ν δο $\dot{E}$ α]  $\dot{E}$ ν δο $\dot{E}$ α]  $\dot{E}$  εναλλαγάς  $\dot{E}$ 41)  $\dot{E}$  'Θ' έπιτηδεύματα

5 1701  $\dot{v}$   $\mu$  v  $\dot{\eta}$   $\sigma$   $\alpha$   $\tau$   $\epsilon$ ]  $\mu$ ελφδήσατε  $\psi$ άλατε  $^{442}$ )

אנאות  $\psi \eta \lambda \dot{a} A'$  האפחקשמע $\Delta \Sigma'$  בֿעלסבָּם  $\Delta'$  היאפֿסףאמ  $\Delta'$  האות אנאות ביי $\Delta'$ 

- 436) Diese Übersetzung gehört so nicht dem A' an, denn 1) hat A' das Imperfekt της schwerlich durch einen Aorist wiedergegeben, 2) bevorzugt A' das Kompositum ἐπιστρέφειν, vgl. oben S. 78 Anm. 366, 3) widerspricht die Hinzufügung des Artikels der Praxis des A', s. oben S. 26 Anm. 55.
- 437) Masoretische Vokalisation התנחמני, aber die Übersetzer sprachen התנחמנר.
  - 438) Der Index steht beim vorhergehenden δόξα.
  - 439) Ebenso übersetzt A' זְמֵרָה Is. 51 3 und אַמָרָה Ps. 146 1.
- 440) Die Herkunft dieser Übersetzung von A' ist nicht zu bezweifeln, da er und wurd auch sonst durch  $\chi\alpha\rho\dot{\alpha}$  wiedergibt (Ps. 449. Is. 3510 [Auct.]. 6015 [Auct.]. 613. Ier. 734 [Syrohex.]; auch in Is. 5111 gehört  $_{\pi}A'\Theta'$   $\chi\alpha\rho\dot{\alpha}''$  vermutlich zu  $_{\pi}A'B'$ , nicht zu  $_{\pi}A'B'$ . Doch wird  $_{\pi}A'$  hier  $_{\pi}A'B'$  übersetzt haben;  $_{\pi}A'B'$  wird durch Angleichung an die LXX entstanden sein, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 441) Ebenso übersetzt A' in Ps. 9 12 und Aquila ed. Taylor Ps. 1027. Analog ist Deut. 22 14 עלרלה דברים א' ἐναλλακτικὰ ῥήματα, Is. 664 (Auct.) (הם) A' ἐναλλακταί (s. oben), und ἐναλλάσσειν bei A' התעלל Reg. I 66 (anonym). 31 4. Ier. 38 19 (nur syrisch erhalten). Außerdem soll A' durch ἐνήλλαξεν noch החעלל Reg. I 21 13 wiedergegeben haben. ἐναλλάσσειν und seine Derivate sind sonst in den Bibelübersetzungen sehr selten: nach Hatch-Redpath kommt sonst überhaupt nur noch ein ἐναλλαγή (Sap. 14 26) und ein ἐναλλάξ (LXX Gen. 48 14) vor, vgl. aber auch Field Iud. 19 25.
- 142) μελφδεῖν findet sich, stets als Übersetzung von τρῖ, bei A' Ps. 29 5. 29 13 (nur syrisch erhalten). 32 2 (Auct.). 70 22. 146 7, bei A' Σ' Ps. 26 6, bei A' E' Ps. 137 1, bei Σ' Ps. 65 4. 70 23. 100 1. 146 7. Demnach wird μελφδήσατε an unserer Stelle sicher dem A', wahrscheinlich auch dem Σ' zuzuweisen sein. ψάλατε würde dann für Θ' übrigbleiben.

# 6 ἐγαλλιᾶσθε] Α' Σ' χοεμέτιζε Θ' τέοπου 444)

# Kapitel 13.

- 3 'Σ'  $\Theta'$  ένετειλάμην A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  ένετειλάμην γίγαντες A'  $\Sigma'$  δυνατοί $A^{450}$
- 5 ועמו או ובלי זעמו או או או או או או או מיזס $[\underline{A'}^{451})$  או ובלי זעמו או או איזסס מיזסס מיזסס
- 6 " συντριβή]  $\underline{A'}$  συντριβή $^{452}$ )  $\underline{\Sigma'\Theta'}$  ταλαιπωρία
- 443) Masoretische Vokalisation בַּאַרה, aber A' sprach בַּאַרה (vgl. 917), בי und O' vermutlich אוֹם als Plural von בּאָה.
  - 444) 710 χραιμετιζε. Vgl. Is. 54 בחלי A' und Σ' χρεμέτισον Θ' τέρπου.
- - 446) Vgl. Ier. 3 או שפרים צ' δμαλῶν (aus dem Syrischen rekonstruiert).
  - 447) Vgl. oben S. 86 Anm. 428.
  - 448) Der Index fehlt im Texte.
- 449) נְבּוֹרֶי. Das Pronomen suffixum ist in der freien Übersetzung der LXX nicht zum Ausdruck gekommen.
- 450) Field richtig δυνατούς. Der Nominativ ist in 710 durch Angleichung an den LXX-Text entstanden, vgl. oben S. 26 Anm. 51.
- 451) A' ist gewiß mit Unrecht hinzugefügt, denn er übersetzt sonst nirgends durch  $\delta\rho\nu\dot{\eta}$ , sondern durch  $\ell\mu\beta\rhoi\mu\eta\sigma\iota\varsigma$  Ps. 374 (A'  $\Sigma'$ ). Ier. 10<sub>10</sub> (Auct.). 15<sub>17</sub> (A'  $\Sigma'$ ). Os. 7<sub>16</sub> und einmal angeblich durch ἀπειλή Ez. 21<sub>31</sub>.
- 452) Dem A' kann diese Übersetzung nicht angehören. Denn A' übersetzt של sonst stets durch προνομή, und diese bei keinem anderen Übersetzer vorkommende Gleichung ist bei A' so fest, daß er προνομή auch zur Übersetzung keines anderen hebräischen Wortes verwendet, s. Iob 5 21. Ps. 11 6. 31 4 (εἰς προνουήν μου = בְּשִׁבָּי ). Prov. 21 7. Os. 7 13. Hab. 2 17 und

ישרי auיס $ilde{v}$  au au

7 לבב ψυχή] Α' Σ'Θ' καρδία

8 γυναικὸς τικτούσης oder vielmehr συμφοράσουσιν]  $A' \Sigma' \Theta'$  ἀδινούσης  $^{454}$ )

αλί τὸ πρόσωπον αὐτῶν ὡς φλὸξ μεταβα-λοῦσιν] Θ' πρόσωπον φλογὸς τὸ πρόσωπον αὐτῶν

9 עברה θυμοῦ <sup>455</sup>)] μήνιδος

10 וכסיליהם אמו ל $[\Sigma']$  אמו דע מסדעע מטידיס  $[\Sigma']$  אמו דע מסדעע מטידיס אויהם אמו איי מסדענע

die von Field aus dem Syrischen retrovertierten Stellen Ier. 20<sub>8</sub>. 48<sub>3</sub>. Os. 10<sub>14</sub> und vgl. auch die ebenfalls für A' charakteristische Wiedergabe von durch προνομεύειν (s. die Anm. zu ἐπρονομεύθη 15<sub>1</sub>). Da nun für δυντριβή auch Σ' Θ', die nach 710 selbst anders übersetzen, nicht in Betracht kommen, und da es überhaupt ganz abnorm ist, daß eine am Rande angeführte Übersetzung völlig mit der LXX übereinstimmt, so wird "A'" zu streichen sein. δυντριβή ist dann hier nur aus dem LXX-Texte wiederholt, vgl. die Anm. zu dem einzigen Parallelfalle 5<sub>24</sub>. Allerdings läßt sich die abnorme Wiederholung des Textwortes am Rande aus 710 selbst nicht erklären; vielleicht hat sie in den uns unbekannten Verhältnissen des Archetypus ihren Grund gehabt und dann, gerade weil sie abnorm war, die Hinzufügung eines Autornamens verursacht. Oder stand hier, wie J. Wackernagel vermutet, ursprünglich A' προνομή, und wurde dies unter dem Einflusse des LXX-Textes (s. oben S. 26 Anm. 51) in A' δυντριβή verschrieben?

453) Über diese Übersetzung s. Field Auct. S. 3 zu Gen. 171, Aquila ed. Taylor S. 72 zu Ps. 911 und Reider S. 350.

454) &δίνειν ist bei A' stets, in der LXX und den übrigen Übersetzungen meistens =  $\Box$ Π. Daher muß die Angabe von 710 falsch sein. Das Richtige bietet Q, der zum folgenden συμφοράσουσιν =  $\Box$ υν bemerkt: "οἱ Γ΄ &δινήσουσιν". In 710 ist diese Randnote zum vorhergehenden τιπτούσης gezogen, weil sie dorthin nach dem ganzen Zusammenhange (&δῖνες αὐτοὺς ἔξουσιν ὡς γυναικὸς τιπτούσης) viel besser zu passen schien als zu συμφοράσουσιν. Infolgedessen hat man dann &δινήσουσιν, um es dem τιπτούσης anzupassen, in &δινούσης geändert, vgl. oben S. 26 Anm. 51 und besonders S. 49 Anm. 190.

455) Der Index steht beim folgenden δργῆς, aber μήνιδος war schon aus Q als Θ'-Übersetzung von עברה bekannt (vgl. auch 16 6, wo Θ' gleichfalls בברה durch μῆνις wiedergibt).

456) Field hat nach einer sehr allgemein gehaltenen Angabe des Hieronymus richtig τὰ ἄστρα rekonstruiert, aber dazu, ohne sich auf irgendwelche Überlieferung stützen zu können, nach dem Hebräischen αὐτῶν hinzugefügt. Dies zeigt, wie gefährlich es ist, selbst solche kleinen Textbestandteile frei zu erfinden: αὐτῶν ist, obwohl äußerlich dem hebräischen

- 11 השבתי (ז) מֿתסאֿ $\tilde{\omega}$   $^{457}$ )] A' έξαλεί $\psi\omega$   $^{458}$ )  $\Sigma'$   $\Theta'$  καταπαύσω
- 12 ΙΒ(Ω) τὸ χουσίον τὸ ἄπυρον] Α΄ πιροόν 459)
- 14 ΠΤΟ φεῦγον<sup>460</sup>)] <math>A' έξωσμένος  $^{461}$ )

ינוסו אל ארצו אום אל ארצו אמו מעל פּשּסססט בּוֹל דֹיִף אַשׁסָּסט מיניסט אוֹשׁי אל ארצו ינוסו  $[ai^{462}]$  אוֹ  $[ai^{462}]$  אוֹ  $[ai^{462}]$  אוֹ אוֹ אַל ארצו פֿוֹל אַיִּף אַ אַר אַנייט פּצּיל פּדּמני אַנּייט אַנייט אַנייט פּציל פּדּמני אַנּייט פּציל פּדּמני אַנּייט אַנייט פּציל פּדּמני פּדיט פּציל פּדיט פּדי

Suffix genau entsprechend, doch falsch, da das Suffix sich auf das Plurale tantum bezieht, und  $\Sigma'$  dieses gewiß durch den Singular  $\tau o \tilde{v}$  o  $\hat{v}$ - $\rho \alpha v o \tilde{v}$  wiedergegeben hatte.

- 457) Der Index fehlt im Texte und am Rande. Die Randnoten stehen unten auf der Vorderseite von Bl. 59, das Textwort ἀπολῶ dagegen in der ersten Zeile der Rückseite.
- 458) Diese Übersetzung ist verdächtig frei. Es gibt aber in der Umgebung kein anderes Wort, das durch ἐξαλείψω wiedergegeben sein könnte, uud die Σ'Θ'-Übersetzung καταπαύσω geht ganz unzweideutig auf τηματί) zurück. Vielleicht sind die Autorennamen falsch und ἐξαλείψω dem Σ', καταπαύσω nur dem Θ' zuzuweisen (wollte man καταπαύσω auch dem Δ' zuweisen, so würde eine abnorme Reihenfolge der Übersetzer herauskommen, s. oben S. 6 Anm. 2).
- 459) πιρρόν ist Akkusativ, denn A' hat hier gewiß ebenso übersetzt wie in Prov. 8<sub>19</sub>, wo er τεα durch παρὰ πιρρόν wiedergibt. Zu πιρρόν wird als Substantiv χρυσίον hinzuzudenken sein ("gelbes Gold").
- 460) Der Index steht beim folgenden πλανώμενον, das im Hebräischen überhaupt kein Äquivalent hat.
- 461) Der Schluß des Wortes ist auf der hier sehr unscharfen Photographie nicht ganz deutlich zu erkennen. Sicher ist εξωσμεν, über dem ν steht anscheinend ein ο, die bekannte Abkürzung für -ος. ΠΤΩ ist Attribut von ΤΩ. Die LXX übersetzt ΤΩΣ gewöhnlich durch δορκάς, aber an unserer Stelle durch δορκάδιον und in Cant. 2 17, wo die Liebende den Geliebten auffordert dem ΤΩΣ zu gleichen, durch das Maskulinum δόρκων. Für Δ' ist δορκάδιν und δορκάδων in Cant. 2 γ (Δ' Σ' Ε'). 3 γ (Οὶ λοιποί) als Übersetzung des Plur. Fem. ΓΙΝΩΣ überliefert. Wenn ἐξωσμένος richtig gelesen ist, muß Δ' hier den Sing. Mask. ΤΩΣ durch δόρκων oder δόρκος wiedergegeben haben, und dies ist auch sehr wahrscheinlich, da es ganz seinem Streben nach Genauigkeit entspricht, vgl. qben S. 10 Anm. 2.
- 462) Der Index steht beim vorhergehenden ωστε und zwar über dem Schluß des Wortes unmittelbar vor dem ersten ἀνθρωπον dieses Verses. Es sind also die beiden ἀνθρωπον miteinander verwechselt.
- 463) Q, der nur A' anführt, hat πρὸς statt εἰς und φεύξονται statt φεύξεται: beides für A' zweifellos richtig. Die Besonderheiten A''s sind bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer unberücksichtigt geblieben, vgl. oben S. 9 Z. 9—13.

- וס אדין אַדין אַדין אַדין אַרין אַרין  $A' \, \Sigma' \, \Theta' \,$  באגבעדן אַן אַריין אַרין אַריין אַרייין אַרייין אַריין אַריין אַריין אַריין אַריין א
- 16 ירטשו לעיניהם ἐνώπιον αὐτῶν ὁάξουσιν] Vor und hinter ἐνώπιον αὐτῶν sind über der Zeile Asterisken hinzugefügt, und am Rande steht \* Δ' Σ' Θ' <sup>465</sup>). Außerdem ist zu ὁάξουσιν am Rande bemerkt: Θ' ὁίψωσιν <sup>466</sup>)
- 19 צבי ממלכות תפארת גאון כשדים כמהפכת  $\ddot{\eta}$  καλείται ένδοξος  $\dot{v}$ οδο βασιλέως Χαλδαίων,  $\ddot{o}$ ν τρόπον κατέστρεψεν]  $\Sigma'$   $\dot{\eta}$  δύνα-
- 464) Der Index wird bei ἡττηθήσεται stehen, ist aber in der hier ganz schlechten Photographie nicht zu sehen.
- 465) Hierdurch soll ἐνώπιον αὐτῶν doch wohl als Zusatz aus  $A' \geq ' \Theta'$  bezeichnet werden. Es fehlt aber in keiner LXX-Hs. ganz, nur hat B bloßes ἐνώπιον ohne αὐτῶν und zwar hinter ῥάξουσιν, nicht davor wie 710 und viele andere LXX-Hss. (auch S\*, der infolge des Homoioteleutons ῥάξουσιν καὶ τὰς οἰκίας αὐτῶν ausläßt). Daher ist die Asterisierung hier unerklärlich. Auch weicht diese Stelle von allen übrigen darin ab, daß hier die asterisierten Worte nicht am Rande stehen.
- 466) So, im Konjunktiv, die Hs. In der aktivischen Wiedergabe von ירְשִׁשׁׁי stimmt Θ' mit der LXX überein, dagegen hat er bei dem folgenden מַּשְׁלֵּכְוֹה das Aktiv der LXX (ἐξουσίν) in das Passiv (σχεθήσονται) korrigiert. Daraus darf man wohl schließen, daß er hier ירָשִׁשׁׁר gesprochen hat.
  - 467) Der Index fehlt im Texte und am Rande.
- 468) Der Artikel gehört nicht dem A' selbst an, sondern ist später hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55.
- 169) Diese Übersetzung ist für A' charakteristisch. Er übersetzt das Nomen אָשָׁלָּב Ps. 44 10 durch σύγκοιτος und dementsprechend das Verbum להשל durch συγκοιτάζειν (so auch Deut. 28 30, wo aber auffälligerweise der Mann das Subjekt von συγκοιτασθήσεται = אָבָּר ist). Hieraus folgt zugleich, daß A' hier wie in Deut. 28 30 das Kethībh wiedergibt, nicht das Qerē, welches an beiden Stellen שנכל בשנים שנכל ביינו שנכל ביינו שנים ביינו שני
- 470) Diese freie, sinngemäße Übersetzung ist ebenso charakteristisch für  $\Sigma'$ , wie die etymologisierende συγκοιτασθήσονται für A' und die an die LXX sich anlehnende σχεθήσονται für  $\Theta'$ .
- 471) Θ' behält das von der LXX gebrauchte Verbum bei und korrigiert nur die aktivische Konstruktion der LXX nach dem Hebräischen in die passivische, vgl. oben S. 28 Anm. 69. Seine Abhängigkeit von der LXX ist um so sicherer, als ἔχειν = του sehr selten ist (nur noch LXX Deut. 28 30).

 $μις^{472}$ ) τῶν βασιλειῶν  $^{473}$ ), τὸ αὕχημα τῆς ὑπερηφανίας Χαλδαίων, ὡς ἔστρεψεν

20 לנצח  $\epsilon$ ls τὸν αίῶνα χρόνον  $\epsilon$ 14)]  $\underline{A'}$  εls νῖκος  $\epsilon$ 175)  $\underline{\Sigma'}$  Θ' εἰς τέλος  $\epsilon$ 17 Μπ'α  $\epsilon$ 18 Τυφώνων  $\epsilon$ 177)  $\epsilon$ 19 Μπ'α  $\epsilon$ 19 Μπ'

- 472) Vgl. Dan. 11 אַב להר בר קדם להר בר להר בר לא δρος της δυνάμεως τὸ αγιον. Σ' faßt בד im Sinne von בל das er oft durch δύναμις wiedergibt, z. B. in Is. 344 und besonders oft in dem Gottesnamen יהוה בבאור (s. in unseren Fragmenten selbst 1 2. 14 24. 27).
- 473) 710 akzentuiert βασιλείων. In Reg. III 4 21 kommt βασίλειον = ממלכה in einem längeren Zusatze vor, welchen Origenes sub asterisco aus A' Σ' in seinen LXX-Text eingeschoben hat, gehört aber dort zweifellos nur A' an; denn bloß dieser gibt מבולכה auch in Reg. III 14 8. IV 15 19 durch βασίλειον wieder, während Σ' βασίλειον lediglich zur Übersetzung von מבון "Palast" Ps. 47 4. 14. 121 7. Thr. 25. 7 und "Wohnung (Gottes)" Ps. 67 6 verwendet, dagegen מבולכה unten 14 16 und Reg. III 246. Ps. 45 7, um nur die ganz unzweideutigen Fälle anzuführen, durch βασίλεία wiedergibt. Also ist βασίλείων in 710 nur einer der gar nicht seltenen Akzentuationsfehler.
  - 474) Der Index steht beim vorhergehenden ματοικηθήσεται.
- 475) 710 νεικος. νῖκος = או und νικοποιός = יונצות sind bekannte Δ'-Übersetzungen.
  - 476) Der Index steht über dem Schluß des vorhergehenden οἰκίαι.
- 477) Schon Montfaucon hatte nach Hieronymus richtig "Α. τυφώνων" rekonstruiert. Field korrigiert τυφώνων nach Q in φωνών und führt als Beweis dafür noch an: "Cod. 88 affert: 'A. φωνῶν; et Syro-hex.: 'A. damores, s. strepitus (مورة)". Aber من " übersetzt nach R. P. Smith, Thesaurus Syriacus sonst niemals φωνή, sondern ήχος, θόρυβος u. dgl.; daher ist die Zurückführung von Δος auf φωνῶν mindestens unsicher. Und vollends "Cod. 88" beweist gar nichts. "Cod. 88" ist nicht die berühmte alte Hs. des hexaplarischen LXX-Textes Rom, Privatbibl. Chigi, R. VII. 45, sondern, wie Field selbst nachgewiesen hat, eine von Leo Allatius († 1669) angefertigte Abschrift, s. Rahlfs, Verzeichnis der griech. Hss. des A. T. (1914), S. 278-280. Am Rande dieser Abschrift hat nun Allatius Fragmente der anderen Übersetzer hinzugefügt, und zwar hat er sie, wie gleichfalls Field (II S. 767) gezeigt hat, großenteils aus der Hs. HoP 86 entnommen. Außerdem aber hat Allatius für Is. offenbar auch die Ausgabe Q's von Curterius benutzt. Hierfür nur zwei absolut sichere Beweise: 1) Zu πρίμα Is. 10 2 hat "Cod. 88" nach HoP Appendix ad Esaiam altera die Randnote "Αλλ. χρηματα". Keine LXX-Hs. und kein anderer Übersetzer hat hier wirklich χρήματα, nur Curterius S. 163 bietet

τιο σειο  $\tilde{\eta}$  νες ] A' Σ' στρουθοί πάμηλοι  $^{480}$ ) Θ' θυγατέρες στρουθών

22 Ο ο ο ο κένταυ ο ο ι | Α' Σ' Θ' ιίμ 481)

καὶ νοσσοποιήσουσιν έχτνοι έν τοῖς οἴκοις αὐτῶν]  $A' \Sigma' \Theta'$  καὶ σειρῆνες έν ναοῖς τρυφῆς  $^{482}$ )

וימיה לא ימשכו  $\overline{\lambda}$  סט  $\overline{\lambda}$  סט  $\overline{\lambda}$  סט  $\overline{\lambda}$  פי אמו  $\overline{\lambda}$  אים ימשכו  $\overline{\lambda}$  ימשכו מט-

in seinem Abdrucke des LXX-Textes von Q irrtümlich χρήματα statt κρίματα. Und diesen Druckfehler des Curterius bucht Leo Allatius als Lesart eines Åλλος. 2) In Is. 138 hat Q die Randnote "οἱ Γ΄ ωδινηδουδιν", s. oben S. 90 Anm. 454. Aus diesem ωδινηδουδιν ist bei Curterius S. 198 das sinnlose οδικηδουδιν geworden, und dieses wiederum hat Allatius im "Cod. 88" in αδικηδουδιν emendiert. Hieraus folgt, daß auch die Note "λ. φωνῶν" im "Cod. 88", welche Field zur Bestätigung Q's anführt, aus Curterius, d. h. aus Q selbst, stammt.

- 478) Bisher nur aus Hieronymus als ohim bekannt, wonach man ἀχείμ rekonstruierte (so schon bei Drusius).
- 479) 6' behält die Übersetzuug der LXX bei und stellt nur nach dem hebräischen Texte den Plural her, vgl. oben S. 28 Anm. 69. Zur Wahl gerade dieser Übersetzung hat wohl die Rücksicht auf den ähnlichen Klang des hebräischen und griechischen Wortes beigetragen, vgl. oben S. 50 Anm. 195.
- 480) Richtiger nach Q u. a. στρουθοκάμηλοι, wie auch an den übrigen Stellen (s. Hatch-Redpath) überliefert ist.
- 481) Dies stimmt genau zu der Angabe des Hieronymus, wonach alle Übersetzer im hatten. Drusius, Montfaucon und Field schreiben im Anschluß an Eusebius und Prokop leiv.
- 482) Die Lucian-Hss. 22. 36 etc. fügen zu dem LXX-Texte ἐν τοῖς οἴκοις αὐτῆς (so haben sie statt αὐτῶν) die Dublette καὶ ἐν τοῖς ναοῖς τῆς ὁπατάλης αὐτῆς hinzu. Hierzu bemerkt Field: "Proculdubio ex alio interprete, fortasse Symmacho. Cf. Hex. ad Eccl. 28". In der Tat ist Fields Vermutung sehr wohl möglich: nicht nur Eccl. 28 Τίνος Α΄ τρυφάς Σ΄ ὁπατάλας läßt sich für sie anführen, sondern auch Deut. 28 54 λος Α΄ τρυφητής Σ΄ ὁπαταλός (vgl. ferner Field zu Cant. 7 6). Auch hat Lucian in 14 2 wiederum eine zweite Übersetzung in starker Anlehnung an Σ΄ hinzugefügt, s. unten S. 95 Anm. 485. Demnach würde hier bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer die Besonderheit des Σ΄ unberücksichtigt geblieben sein. Zu voller Sicherheit kann man allerdings nicht gelangen, da Σ΄ zur Wiedergabe der Wurzel το αυτο Αbleitungen von τρυφή verwendet: Ier. 6 2 τουφερᾶ, Is. 58 14 τους Α΄ Σ΄ Θ΄ ἐντρυφήδεις.
  - 483) Dieses αi, welches Drusius und Montfaucon nach Curterius schon

τῆς οὐ μη ἀφελαυσθῶσιν 484)

# Kapitel 14.

- 1 ΤΙΠ ὁ γειώρας]  $A' \Sigma' \Theta'$  ὁ προσήλυτος
- 2 איז ישראל בית (1) κατακληφονομήσουσιν καὶ πληθυν-  $\mathfrak{F}$ ήσουται]  $\Sigma'$  διελοῦνται αὐτοὺς οἶκος Ἰσφαήλ  $^{485}$ )
  - αίχμαλωτεύσαντες αὐτούς]  $A' \Sigma' \Theta'$  αἰχμαλωτίζοντες τοὺς αἰχμαλωτίσαντας αὐτούς
  - καὶ κυ ριευ θ ή σονται οἱ κυριεύσαντες αὐτῶν] Σ' καὶ ὑποτάξουσι τοὺς φορολογοῦντας <sup>486</sup>) αὐτούς
- 4 πίπ τον θο  $\tilde{\eta}$ νον τοῦτον] A'  $\Sigma'$  Θ' τὴν παραβολὴν ταύτην δ έπισπουδαστής]  $\Sigma'$  Θ'  $\tilde{\eta}$  φορολογία  $^{487}$ )
- 7 (gr. 6) πεποιθώς 489)] ήσύχασεν 490)
- 8 ברושים  $\dot{z}$  τὰ ξύλα τοῦ Λιβάνον]  $\underline{A'}$  ἐλάται $^{491}$ )  $\underline{\Sigma'}$   $\underline{\Theta'}$  πίτυες

richtig hatten, läßt Field fort, da er der falschen Angabe über XII = Q bei HoP (erste "Appendix ad Esaiam") vertraut. Der Artikel paßt durchaus zu  $\Theta'$ , welchen Q als einzigen Autor nennt, aber nicht zu A', s. oben S. 26 Anm. 55. Auch oð  $\mu\eta$  = 85 ist dem A' nicht zuzutrauen.

- 484) Q έφελκυσθώσιν.
- 485) Die Lucian-Hss. 22. 36 etc. fügen zum alten LXX-Texte hinzu καὶ καταδιελοῦνται αὐτοὺς οἱ νίοὶ Ἰδραήλ. Diese von Field einem Ἄλλος zugeschriebene zweite Übersetzung geht offenbar auf die in 710 überlieferte Σ'-Übersetzung zurück, vgl. oben S. 94 Anm. 482.
  - 486) Vgl. Iob 3<sub>18</sub>. 39<sub>7</sub> και LXX φορολόγος und oben 3<sub>12</sub>.
- 487) Ebenso übersetzt Hieronymus in der Vulgata tributum. Diese Bedeutung wird aus dem Zusammenhange erschlossen sein, denn שבחה folgt auf שבח נגש hatte ∑' eben vorber in 14 2 durch φορολογῶν wiedergegeben (vgl. die vorige Anm.).
- 488) Da δάβδον für Σ' auch anderweit bezeugt ist (s. Field Auct. S. 29), wird C' vor βακτηρίαν Schreibfehler für Θ' sein.
- 489) Der Index steht beim vorhergehenden ἀνεπαύσατο, aber da ἡσυ-χάζειν gewöhnlich = τρτ ist, wird dies ein Versehen sein, welches wohl dadurch hervorgerufen wurde, daß ἡσύχασεν seiner Form nach viel besser zu ἀνεπαύσατο als zu πεποιθώς zu passen schien.
- 490) Wem diese anonyme Übersetzung angehört, läßt sich nicht ausmachen.
- 491) Ebenso übersetzt A' in Ps. 10317. Is. 3724. 4119. 5513. 6013. Os. 149. Kein anderer Übersetzer gibt Ψ12 durch ελάτη wieder.

νιγαντες οἱ ἄρξαντες τῆς γῆς]  $A'\Theta'$  ἔξήγειρέν σοι ράφαείμ, πάντας καιρίμους γῆς  $^{194}$ )

- 10 Πέαλως]  $\underline{A'}$  ηροώστησας  $\underline{^{495}}$ )  $\underline{\Sigma'}$  έμαλαχίσθης  $\underline{\Theta'}$  έτοώθης  $\underline{^{496}}$ )  $\underline{\alpha}$  τελογίσθης]  $\underline{\Sigma'}\underline{\Theta'}$  συμπαρεβλήθης
- 11 גאונך  $\dot{\eta}$  δόξα σου]  $\underline{A'$  τὸ  $\overline{^{497}}$ ) ὑπερφερές  $\overline{^{498}}$ ) σου  $\underline{\Sigma'\Theta'}$  ή ὑπερηφανία σου

πολλή εὐφροσύνη σου]  $\Sigma'$  ἐθανατώθη τὸ πτῶμά σου  $^{199}$ ) Θ' ὁ θάνατος κατέρρηξέν σε  $^{500}$ )

τὸ κατακάλυμμά σου] Σ' περιβόλαιόν 501) σου

- 492) Vgl. oben S. 55 Anm. 230.
- 493) Vgl. z. B. 14 וה מרגיד Θ΄ παροργίζων.
- 494) καιρίμους gehört wohl speziell dem A' an, vgl. oben zu καιρίμων 1<sub>11</sub>. Auch das Fehlen des Artikels in πάντας καιρίμους γῆς spricht für A', vgl. oben S. 26 Anm. 55.
- 495) ἀρρωστεῖν und ἄρρωστος, ἀρρωστία, ἀρρώστημα kommen bei A' oft als Übersetzung von πόπ und seinen Derivaten vor, bei Σ' und Θ' dagegen selten und meistens an Stellen, wo sie mit A' zusammengefaßt sind, sodaß man keine Gewähr für die Genauigkeit der Überlieferung hat; s. die Belegstellen bei Hatch-Redpath S. 160 und Suppl. S. 200.
- 196) τιτρώσκειν und τρῶσις kommen nach Hatch-Redpath oft bei Σ' vor, vgl. auch unten 1412; für Θ' liefern erst unsere Fragmente eine Belegstelle in 16, und dort hat die Verwendung von τρῶσις ihren besonderen Grund, s. z. St. Umgekehrt sind μαλακία und μαλακίζεσθαι bei Θ' je einmal belegt, bei Σ' aber gar nicht. Daher werden die Übersetzungen von Σ' und Θ' hier vertauscht sein. Σ' gibt durch τιτρώσκειν und τρῶσις meistens Formen und Ableitungen von καί wieder, dann aber auch von πίσι (vgl. besonders Is. 57 10 πίσι Σ' ἐτρώθης) und πίσι (unten 1412).
- 497) τδ gehört nicht dem A' selbst an, sondern ist später hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm. 55.
  - 498) Zu ὑπερφερές = און vgl. oben S. 35 Anm. 95.
- 499)  $\mathbf{Z}'$  sprach הַמְּרָה oder הָמְיּה statt יבליד und leitete יבליד von ab, vgl. Ier. 3630 בלתו  $\mathbf{Z}'$  τὸ πτῶμα (αὐτοῦ). Ähnlich Hieronymus in der Vulgata concidit cadaver tuum.
- 500) O' sprach קְּמֵלְת. Welche Verbalform er in נבליך gesehen hat, läßt sich nicht sicher sagen.
- 501) περιβόλαιον kam zwar oben  $3_{22}$  bei A' vor, ist aber sonst gerade für  $\Sigma'$  mehrmals bezeugt, s. Hatch-Redpath.

- 12 אילל δ έωσφόρος] Σ' δλολύζων 502)
  - τοώσαων  $^{503}$ ) ἐπ' ἔθνη Θ' ὁ ἀσθενείας παρέχων ἐπ' ἔθνη Ε' ὁ τιτοώσαων  $^{503}$ ) ἐπ' ἔθνη Θ' ὁ ἀσθενείας παρέχων ἐπ' ἔθνη
- 13 אל au au
  - ער  $\psi\,\eta\,\lambda\, ilde{arphi}\,$   $A'\,\Sigma'$  פוער  $\psi\,\eta\,\lambda\, ilde{arphi}\,$   $\Theta'$  המועסv
  - בירכתי צפון בֿירכתי אַפֿון דּמֹ אַפּוֹ זִמֹ אַ אַיּחָאַמֹ הַסְּטָּה אַ סְּטָּה אַ פֿירכתי אַפּוּן בֿירכתי צפון פּסנּה etaסָנָה אָסָסָמּ פּסנּה אָסָסָמּ
- 14  $\frac{14}{2005}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}$
- 16 ισει θανμάσονσιν]  $\underline{A'\Sigma'\Theta'}$  κατακύψουσιν δ παροξύνων]  $\underline{A'}$  δ κλονῶν  $\underline{\Sigma'}$  ταράξας  $^{511}$ ) σείων βασιλεῖς]  $\underline{\Sigma'}$  συσσείσας βασιλείας
- 502) Diese Übersetzung gehört nach Hieronymus dem A' an. Wer recht hat, läßt sich nicht entscheiden, da  $\partial \lambda o \lambda \dot{\nu} \partial \epsilon \iota \nu = \bar{\nu}$  bei allen Übersetzern von der LXX an vorkommt.
  - 503) Vgl. oben Anm. 496.
- 504) Statt bei οὐρανοῦ steht der Index beim vorhergehenden οὐρανόν = במים.
  - 505) Vgl. oben S. 28 Anm. 66.
  - 506) S. die Anmerkung zu συνταγάς 1 14.
- 507) Die Randnoten zu Vers 14 und 15 sind in 710 vertauscht, daher steht auch der Index für die Randnoten zu Vers 14 bei Θεμέλια Vers 15, und umgekehrt der Index für die Randnoten zu Vers 15 bei ἐπάνω Vers 14.
  - 508) Über das Fehlen der Elision bei A's. oben S. 77 Anm. 362.
- - 510) Vgl. oben S. 50 Anm. 198.
- 511) Q hat umgekehrt κλονῶν ohne, ὁ ταράξας mit Artikel. Das ist natürlich das Richtige, s. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter "Artikel". (Noch Field gibt nach Curterius für Α΄ falsch ὁ κλονῶν an, vgl. oben S. 18 unter "Q". Swete, der aus der Photographie Q's gesehen hat, daß nur κλονῶν dasteht, schlägt frageweise vor, davor den Artikel zu ergänzen!) Über κλονεῖν s. oben S. 55 Anm. 230.
  - Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft. 7

- 17~(1)ירי $\dot{v}$  το $\dot{v}$ ς έν έπαγωγ $\ddot{q}$  512)]  $A' \Sigma' \Theta'$  δεσμίο $v_S$
- 18 W'N  $"av \vartheta o \omega \pi o s$ ]  $\Sigma'$  Exactos
- 19 τοῖς ὄρεσιν] ἀπὸ τοῦ τάφου σου 513)
  - Σ'  $\dot{\omega}_S$  εποφιάνος  $\frac{A'}{\dot{\omega}_S}$   $\dot{\omega}_S$  αποεμ $\dot{\omega}_V$   $\dot{\omega}_S$   $\dot{\omega}_S$  διαστός  $\frac{A'}{\dot{\omega}_S}$   $\dot{\omega}_S$  βλαστός

  - ου τρόπον ἱμάτιον ἐν αῖματι πεφυρμένον]  $\underline{A' \, \Sigma' \, \dot{\omega}_S}$  σῶμα δυσῶδες  $^{518}$ )  $\underline{\Theta' \, \dot{\omega}_S}$ εχεκός  $^{519}$ )
    - 512) Der Index fehlt im Texte.
- 513) Wem diese anonyme Übersetzung angehört, läßt sich nicht ausmachen.
- 514) Oder ἀπρέμων? 710 schreibt απρεμων ohne Spiritus und Akzent. Hieronymus Sp. 179 berichtet, daß A' στος durch quasi sanies polluta wiedergegeben habe. Damit übereinstimmend berichtet derselbe Sp. 255 nochmals, A' habe τω durch ίχώρ übersetzt; auch fügt er hier die Σ'-Übersetzung ἔπτρωμα und die Θ'-Übersetzung germen hinzu und bemerkt noch ausdrücklich, daß A' hier anders übersetze als in 111, wo er τω durch ἀπρεμών wiedergegeben hatte. Danach sollte man annehmen, daß Hieronymus genau zugesehen hat. 710 stimmt in ἔπτρωμα und βλαστός ganz zu den Angaben des Hieronymus, gibt aber für A' nicht ίχώρ an, sondern ἀπρεμών, also eben das Wort, welches A' nach Hieronymus wohl in 111, aber nicht an unserer Stelle verwendet haben soll. Hier ist ein unlösbarer Widerspruch. Übrigens wäre für ἀπρεμών noch anzuführen, daß es in Is. 60 21 abermals als A'-Übersetzung von τω vorkommt.
- 515) διαπεπαρμένος = CΠΠΙ ist ohne jede Parallele und unerklärlich. Sollte es etwa aus διαπεπατημένος oder -μένον entstanden sein und ursprünglich zu CΠΠΙ gehören, welches A' nach Fields Retroversion durch συμπεπατημένον wiedergegeben hätte (s. Anm. 518)?
  - 516) Dies ἐπὶ wird nur dem Θ' angehören.
- 517) Bisher nur aus Hieronymus als fundamenta bekannt, wonach man seit Drusius  $\Im \varepsilon \mu \acute{\epsilon} \lambda \imath \alpha$  rekonstruierte.
- 518) Hieronymus Sp. 256: "Sicut cadaver putridum [dies ist die eigene Übersetzung des Hieronymus] sive, ut Aquila transtulit, conculcatum". Hiernach hat Field "A. ὡς πτῶμα συμπεπατημένον" rekonstruiert. 710 stimmt wieder nicht zu Hieronymus. ὡς σῶμα δυσῶδες wird nur dem Σ' angehören, denn die richtige Übersetzung conculcatum ist für A' sehr wahrscheinlich und vielleicht in dem διαπεπαρμένος von 710 entstellt erhalten, s. Anm. 515. Σ' und Θ', denen Hieronymus folgt, scheinen τια Sinne von TND gefaßt zu haben, vgl. Is. 343 (D) Σ΄ ἡ δυσωδία.

20 סטׁת בּפּדמו אתם בקבורה οὐπ ε̄σται καθαρόν, οὕτως οὐδὲ σὰ ε̄ση καθαρός] Α' οὐχ αμα σὰν αὰτοῖς ἐτάφη 520)

 $oldsymbol{7}$ ארצן  $\gamma ilde{\eta} 
u \gamma ilde{\eta} 
u ) <math>\mu o v ] A' \Sigma' \Theta' \quad \sigma o v^{521}$ 

 $eg(\mathfrak{D}) = \mathcal{V} \cdot \mathcal{$ 

- 22 לבבל  $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v$ ]  $A' \Sigma' \underline{\Theta'} \tau \tilde{\eta} \tilde{s} \ B \alpha \beta v \lambda \omega v (\alpha s^{522})$ 
  - נין ונכד  $\sigma\pi\dot{\epsilon}\varrho\mu\alpha$  A' γονήν  $\Sigma'$  ἀπόγονον  $^{523}$ )
- 23 קפר למורש קפר אαὶ θήσω τὴν Bαβυλωνίαν ἔρημον ὧστε κατοικεῖν έχίνου g A' E' Θ' καὶ θήσω αὐτὴν εἰς κληρονομίαν έχίνου
  - רים 'אגמ' או אבו בּפּד $\alpha$ ו בּפּר בּוֹכּ $\alpha$ ים בּפֹר בּוֹכּ $\alpha$ ים בּפֹר בּוֹכּ $\alpha$ ים בּצֹר $\alpha$ ים בּצֹר בּייים בּייב בייב בּייב בּייב בּייב בּייב בּייב בּייב בּייב בייב בי
  - πηλοῦ βάραθρον εἰς ἀπώλειαν]  $\Sigma'\Theta'$  καὶ πηλοβροχήσω  $^{526}$ ) αὐτὴν ἐν πηλοβροχία ἀφανισμῷ
- 519) τεκός "stinkend geworden" (ergänze aus dem Vorhergehenden σῶμα) ist Partizip von τεξεκεν, einer hellenistischen Perfektbildung nach Analogie des Aorists τεξεσεν LXX Exod. 8<sub>14</sub> (öfter im Kompositum ἐπδεξεσεν Exod. 7<sub>21</sub>. 16<sub>20.24</sub>). Klassisch würde es τεξηκεν heißen; diese Form ist von Photius, Lexicon ed. Naber 2 (1865), S. 273 Z. 10 bezeugt. Θ' faßt כורם ebenso auf wie ε', vgl. die vorige Anmerkung.
- 520) Diese Übersetzung ist für A' viel zu frei, entspricht dagegen gut der Art des Σ'. Statt ἐτάφη wird es ἐτάφης heißen müssen.
- 521) "A' Z' O' 60v" ist beidemal nicht an den Rand, sondern im Texte selbst über µov geschrieben.
- 522) Q hat "A' Σ' τῆς Βαβυλώνος": richtig, denn Βαβυλωνία kommt nach Hatch-Redpath Suppl. S. 31 bei A', Σ' und Θ' nicht vor.
- 523) Vgl. Iob 18 אל כרך לו רלא נכך לו רלא נכן אל A' oð γονεῖς αὐτῷ καὶ οὐκ εγγονον (Montfaucon hat εγγονον, anscheinend willkürlich, in εγγονοι geandert, und Field hat dies in seinem Texte beibehalten). Ist dort das anstößige γονεῖς in γονή zu korrigieren? Und ist an unserer Stelle etwa  $\Sigma'$  aus κ(αι) entstanden und γονὴν καὶ ἀπόγονον die A'-Übersetzung von כרך רכבון?
- 524) Ebenso übersetzt A' in Is. 357. 4118 (Auct.), außerdem nur die LXX in Ps. 10635. 1138 und ein Ungenannter, vermutlich A', in Exod. 719 (Field = Montfaucon ἐπὶ τὰς λίμνας αὐτῶν = אנט הווי , aber die Hss. selbst haben, wie Field in der Anm. sagt, nur λίμνας, damit fällt der Anstoß, welchen der Artikel bei A' bieten würde [s. oben S. 26 Anm. 55], weg).
  - 525) Ebenso übersetzt ≥' in Ier. 5132 (A' ≥').
- 526) צ'Θ' leiten, wie schon die LXX, מים von מוט πηλός ab. (Einige Hss. haben hier das Qerē יָטְטָּחִיהָ.)

25 (1) δ ζυγός <sup>528</sup>)] Α' δ κλοιός <sup>529</sup>)

(1) τὸ κῦδος <sup>528</sup>)] Σ' Θ' βάσταγμα

 $26 \div μύριος 530)$ ] οὐ μεῖται παρ' Έβραίοις 531)

28 ΝΨΟ φημα] Α΄ ἄρμα <sup>584</sup>) Σ'Θ' λημμα <sup>585</sup>)

- 527) 710 schreibt A' Σ' Θ' δυναμεων στρατειων. Hier hat sich, wie 19. 1427 und andere Parallelstellen lehren, Σ' Θ' δυναμεων fälschlich zwischen A' und στρατειων eingeschoben. Eine ähnliche falsche Zusammenziehung zweier Übersetzungen findet sich unten in 151, s. S. 104 Anm. 553.
- 528) Die beiden Noten A' δ κλοιός und Σ'Θ' βάσταγμα sind am Rande unter demselben Index vereinigt. Im Texte steht überhaupt kein Index.
- ist aber sonst nur bei Θ' Is. 10<sub>27</sub> belegt. A' übersetzt Deut. 28<sub>48</sub>. Os. 11<sub>4</sub> (nur syrisch erhalten) durch ευγός. Da nun auch die Hinzufügung des Artikels der Praxis des A' widerspricht (s. oben S. 26 Anm. 55), so wird der Autorname falsch sein und wohl durch Θ' ersetzt werden müssen. Der falsche Autorname ist wahrscheinlich durch die Zusammenfassung dieser Randnote mit der folgenden, in der Σ' Θ' schon vertreten waren, veranlaßt.
- 530) Vor und hinter κύριος ist ein Obelus über die Zeile gesetzt. Bei der Randnote steht keinerlei Zeichen; die Setzung eines solchen war überflüssig, da die Randnote genau neben der Textzeile steht, zu der sie gehört, vgl. dagegen unten S. 103 Anm. 547.
- 531) Nur diese Bemerkung ist neu; die Obelisierung an sich war schon aus Syrohex. bekannt.
- 532) Vor der ersten Zeile dieser Randnote steht  $A' \geq' \Theta'$ , aber  $\geq'$  wird dann vor der mit  $-\tau \alpha$  beginnenden zweiten Zeile wiederholt. Die Wiedergabe von  $\geq'$  durch  $n\alpha\tau\alpha$  ist bei A' unwahrscheinlich.
- 533) Der Index steht beim folgenden ἀποστρέψει. Aber ἀπυροῦν ist die regelrechte Δ'-Übersetzung von Γρη (Num. 30<sub>13</sub>. Deut. 31<sub>20</sub>. Iob 5<sub>12</sub>. 40<sub>3</sub> [s. oben S. 82 Anm. 399]. Ps. 32<sub>10</sub>. 88<sub>34</sub> [Mercati]. 118<sub>126</sub>. Is. 24<sub>5</sub>), daher wird es hier ebenso sein (Δ' konnte vor Δ- leicht ausfallen).
- 534) Dies Wort kommt nur bei A' vor. Es ist eine für ihn charakteristische etymologisierende Übersetzung: αἴρειν, των ἄροις (Gen. 49 3), και ἄρμα (oft).
  - 535) Ebenso 151 (s. unten). 191. 2113 u. ö.

```
29 \frac{d}{d} \frac{d}{d}
```

- 536)  $\Phi v \lambda \iota \sigma \iota \iota \iota \iota \mu$ , hier ohne Autornamen, findet sich 9<sub>11</sub> mit  $\nu$  statt  $\mu$  und 11<sub>14</sub>. 14<sub>31</sub> als  $\Phi v \lambda \iota \sigma \mathcal{S} \iota \iota \iota \iota \mu$  bei allen drei Übersetzern. Vgl. auch unten S. 103 Anm. 548.
  - 537) Der Index fehlt im Texte. Vgl. oben 118.
- 538) In der Parallelstelle Is. 306 gibt Δ' ψέν wie in Deut. 815 durch εμπρηστής wieder, vgl. oben S. 75 Anm. 352. Überliefert ist dort allerdings ἐμπρηστής, aber Field hat dies mit Recht in ἐμπρηστής korrigiert.
- 539) Auch in der Parallelstelle 30 s ist für A' πετάμενος mit -ά- überliefert, während die LXX und Θ' an beiden Stellen die Form mit -ό- haben (nur B hat an unserer Stelle πετάμενοι). Vor πετάμενος ist jedoch in 30 s ein ἐπ- hinzugefügt, doch ist dies wohl nur irrtümlich vom vorhergehenden ἐππρηστής (s. die vorige Anmerkung) wiederholt.
- 540) Vgl. das in Deut.  $8_{15}$  anonym überlieferte  $\varphi v \delta \eta \mu \alpha \tau o s = ຊາພ (in ຊາວຸ້ນ ໜ້າວຸ້າ). Daher kann die Richtigkeit der Überlieferung nicht bezweifelt werden, obwohl sich nicht sagen läßt, wie <math>\Sigma'$  auf diese Deutung gekommen ist. Daß  $\Sigma'$  in der Parallelstelle  $30_6$  ຊາພ ganz anders übersetzt ( $\beta \alpha \delta i \lambda i \delta n o s$ ), beweist auch nicht gegen  $\varphi v \delta \tilde{\omega} v$ , da  $\Sigma'$  dieselben Wörter an verschiedenen Stellen oft ganz verschieden übersetzt, vgl. oben S. 78 Anm. 369.
- 541) Ebenso übersetzt ∑' מעופק in der Parallelstelle 306. Er leitete מעופק von der Wurzel ערק ab, vgl. oben S. 74 Anm. 342.
- 542) 710 schreibt ἐκκρυφῶν und meint damit wohl ἐκ κρυφῶν "aus Schlupfwinkeln", denn die Worttrennung ist in 710 wie überhaupt in den älteren Minuskelhandschriften noch sehr unvollkommen, und gerade die Präpositionen werden sehr gern mit dem abhängigen Nomen zusammengeschrieben. εκ κρυφων gibt auch Field in der Parallelstelle 30 6 nach "Cod. 88" als die überlieferte Θ'-Lesart an. In der Anmerkung aber emendiert er es, da "aus Schlupfwinkeln" unerklärlich ist und Hieronymus an unserer Stelle (14 29) absorbens übersetzt, gut in ἐκροφῶν "ausschlürfend", indem er diese Übersetzung richtig aus dem syrischen und neuhebräischen sich "Schlürfen" erklärt. Ganz hat er damit allerdings das Richtige noch nicht getroffen: εκκρυφων ist nicht in ἐκροφῶν, sondern nur mit Streichung des einen κ in ἐκρυφῶν zu korrigieren, wie die Hs. HoP 86, die Quelle des "Cod. 88" (s. oben S. 93 Anm. 477), ganz richtig hat, s. Fields Anm. zu 30 6 im Auctarium. Denn "schlürfen" heißt, wie uns

# 30 בכורי דלים $\pi \tau \omega \chi$ ο $\lambda$ δι αὐτοῦ] $\underline{A'}$ ποωτότοκοι πραέων $\underline{\Sigma'}$ πρωτότοκοι πενήτων $^{544})$

- J. Wackernagel lehrt, ionisch ρυφεῖν, s. O. Hoffmann, Die griechischen Dialekte 3 (1898), S. 289, und ρυφεῖν kommt auch spätgriechisch neben ροφεῖν vor, s. Corpus glossariorum latinorum III (1892), S. 6 Z. 20 ρυφω sorbeo (Hermeneumata Leidensia) und S. 464 Z. 16 sorbo ρυφῶ (Glossae Stephani). Daß Leo Allatius, der Schreiber des "Cod. 88", in 306 dieselbe falsche Emendation gemacht hat wie unsere Hs. in 1429, gehört zu den sonderbaren Zufällen, die manchmal in der Textgeschichte vorkommen.
- 543) Da Hieronymus an unserer Stelle absorbens volucrem übersetzt, hat Field vorgeschlagen, in der Parallelstelle 30 6 επ πρυφων πετομενος in ἐπροφῶν πετόμενον zu korrigieren (vgl. die vorige Anm.). Die Herstellung des Akkusativs ist jedoch überflüssig, da Hieronymus, auch wenn er dem 6' folgt, doch nicht ganz mit ihm übereinzustimmen braucht. Auch ist sie jetzt, wo unsere Hs. für 14 29 gleichfalls den Nominativ bezeugt, sehr unwahrscheinlich.
- 544) A' übersetzt Ableitungen der Wurzel το nie durch πραύς, sondern durch die bei keinem anderen Übersetzer vorkommenden Wörter doaros (Ps. 813. Prov. 1015 ["A' O": gewiß falsch]. Ier. 3910 [nur syrisch erhalten]) und ἀραιοῦόθαι (Reg. II 31. Is. 3814); die beiden Stellen, an welchen er nach Field anders übersetzt hätte, Prov. 28 3 (πτωχός) und Ier. 52 15 (πένης), sind unglaubwürdig: in Prov. 28 3 ist A' mit Θ' zusammengefaßt, und in Ier. 52 15 stammt der mit ἀπὸ δὲ τῶν πενήτων = Γαττίτη beginnende Zusatz nicht aus A, der durch die Freiheit der Übersetzung absolut sicher ausgeschlossen ist, sondern aus dem lucianischen Texte (Q. führt den Zusatz sub asterisco ohne Autornamen an, den Namen A' hat Montfaucon willkürlich hinzugefügt). E' übersetzt Ableitungen der Wurzel durch ατονος (Iob 5 16 [Auct.]. Ps. 81 3) und ατονεῖν (Ps. 78 8. 114 6. 1417), πτωχός (Prov. 1015 ["Σ' Ε'"; nur syrisch erhalten]. 2222) und έλαττοῦό Sau (Reg. II 31), aber, soweit wir bisher wissen, nicht durch πένης. Dagegen gibt  $\Theta'$  in Iob 34 28. Is. 26 6. Ier. 39 10. 52 16 durch  $\pi \acute{\epsilon} \nu \eta s$ wieder. Daher wird πενήτων auch an unserer Stelle dem Θ' angehören, und es bleibt dann πραέων für Σ' übrig, sodaß wir hier dieselbe Verschiebung der Autorennamen haben wie in Iob 516, wo Field im Hauptwerke לדל Δ' ἀτόνω Σ' πτωχώ, im Auctarium aber richtig Σ' ἀτόνω Θ' πτωχῶ bietet. Gegen die Zuweisung von πραέων an Σ' könnte man allerdings einwenden, daß auch  $\Sigma'$  57 sonst nicht durch  $\pi\rho\alpha\hat{v}_{s}$  wiedergibt; aber da diese Übersetzung sonst überhaupt bei keinem Übersetzer vorkommt (auch nicht in der LXX), so kann man sie noch am ehesten dem ≥', der in der Wiedergabe der hebräischen Wörter besonders stark wechselt, zutrauen. Für die Zuweisung der beiden Übersetzungen an E' und O' ist

ΤΕΟΠ  $\dot{\epsilon}$  εἰρήνης]  $\underline{A'}^{545}$ ) ἀμερίμνως Θ' πεποιθότες

131  $\dot{\epsilon}$  αναπαύσονται]  $\underline{A'}\Sigma'\Theta'$  κατακλιθήσονται  $^{546}$ )

31  $\dot{\epsilon}$  πόλεων  $^{547}$ )] οὐ κεῖται παρ' Έβραίοις

Τοῦ εἶναι  $^{549}$ )] οὐ κεῖται παρ' Εβραίοις

τοῦ εἶναι  $^{549}$ )] οὐ κεῖται παρ' Εβραίοις

110  $^{550}$ )]  $\underline{A'}$  συντεταραγμένοις  $^{551}$ ) αὐτοῦ  $\underline{\Sigma'}\Theta'$  συντεταγμένοις αὐτοῦ  $^{552}$ )

noch anzuführen, daß die Reihenfolge  $\Sigma'$ ,  $\Theta'$  der oben S. 6 Anm. 2 dargelegten Regel entspricht.

- 545) A' steht auch hier falsch für Σ'. Denn die Übersetzung ist für A' zu frei, und ἀμέριμνος mit allen seinen Ableitungen (ἀμερίμνως, ἀμεριμνία, ἀμεριμνεῖν) kommt, wie Hatch-Redpath lehren, nur bei Σ' vor (Ausnahme Ps. 619 Σ' ἀμεριμνεῖτε: unglaubwürdig).
- 546) Ebenso übersetzt A' in Gen. 49 9. Is. 11 7. 54 11 (מולביק ממדממאליים) und  $\Theta'$  in Is. 11 7. Aus  $\Sigma'$  ist kein Fall bekannt, denn in Is. 11 7
  stammen die beiden Übersetzungen mit המדמה אוֹ אַלְּהָּסִייִם הוֹ הוֹר,
  wie Field nach Montfaucon angibt, von  $A'\Theta'$  und  $\Sigma'$ , sondern von A' und  $\Theta'$ , s. Swete. (Curterius hat in Is. 11 7  $A'\Theta'$  und  $\Theta'$ , Montfaucon hat dies falsch emendiert, indem er das zweite  $\Theta'$  in  $\Sigma'$  korrigierte, statt das erste  $\Theta'$  zu streichen.)
- 547) Vor und hinter πύλαι πόλεων ist ein Obelus über die Zeile gesetzt; es darf aber, wie in Syrohex. auch richtig geschehen ist, nur πόλεων obelisiert werden, da πύλαι dem τω des hebräischen Textes entspricht. Hier steht der Obelus auch vor und hinter der ersten Zeile der Randnote, weil die Randnote hier nicht neben die Textzeile, zu der sie gehört, gestellt werden konnte; vgl. dagegen oben S. 100 Anm. 530.
- 548) Über die Schreibung dieses Wortes s. oben zu  $14_{29}$ . A' gibt מלשת in Ps.  $59_{10}$ .  $82_8$  (A'  $\Sigma$ ').  $86_4$  durch Φυλιστιαία wieder, und dies erwartet man auch hier wegen des  $\pi\tilde{\alpha}\delta\alpha$ . Allerdings hatten wir auch in  $14_{29}$ , wo gleichfalls לכל folgt, Φυλιστιείμ = מלשת.
- 349) Hier stehen nicht, wie am Anfange des Verses und in Vers 26, Obelen, sondern ein gewöhnlicher Index im Texte und am Rande, und zwar ist er im Texte zum vorhergehenden καὶ οὖκ gesetzt. Dahin gehört er aber sicher nicht. Wo der hebräische Text אמן במועדור hat, bietet die LXX καὶ οὖκ ἔστιν τοῦ εἶναι. Das ist unverständlich; aber klar ist, daß gerade καὶ οὖκ ἔστιν genau dem hebräischen אורן entspricht. Also paßt die Bemerkung οὖ κεῖται παρ' Ἑβραίοις nur zu τοῦ εἶναι.
- בוֹלְבֶּדִיר Masoretische Vokalisation מּלְבָּדִיר, aber die Übersetzer sprachen wohl בּלְבָּדִיר. Der Index hat sich hier, wo das hebräische Wort gar kein Äquivalent in der LXX hat (s. die vorige Anm.), zu בּלְבָּירוּ

### Kapitel 15.

14<sub>32</sub> verirrt. Die Randnoten stehen hinter der zweiten Note zu 15<sub>1</sub> (ἐπρο νομεύθη), werden aber durch den Index als zu σωθήσονται gehörig bezeichnet.

- 551) συντεταραγμένοις paßt gar nicht. Es muß Schreibfehler für συντεταγμένοις sein, denn A' übersetzt ΤΤΙ Am. 33 durch συντάξωντα<sup>1</sup> und στα durch συνταγή, s. oben zu 114. Der Schreibfehler muß aber alt sein, da A' sonst mit Σ'Θ' zusammengefaßt wäre. Er ist wahrscheinlich durch das τεταραγμέναι, welches die LXX kurz vorher in diesem Verse hatte, veranlaßt.
  - 552) Bisher aus den Lucianhes. bekannt, s. Field.
- 553) Die richtige Verteilung der beiden Übersetzungen auf die drei Übersetzer hatte 710 oben in  $14_{28}$ , s. daselbst. Hier schreibt er falsch zusammenziehend  $A' \geq' \Theta' \quad \alpha\rho\mu\alpha \quad \lambda\eta\mu\mu\alpha$ , vgl. oben S. 100 Anm. 527.
- 554) Diese Übersetzung wird dem A' angehören. Denn mit Ausnahme von Prov. 11 5, wo G' nach Syrohex. ΤΤΟ durch προνομεύειν wiedergegeben hat, übersetzt nur A' so und zwar so gut wie regelmäßig, s. Ps. 136 8. Is. 33 1 und die von Field aus dem Syrischen oder Lateinischen retrovertierten Stellen Ps. 16 9. Ier. 430. 626. 9 19 (A' von Field als Autor ergänzt). 10 20. 12 12. 48 8. 20. 49 10. 51 48.56; daneben findet sich als A'-Übersetzung von ΤΤΟ nur noch ταλαιπωρεῖν, entweder allein (Ier. 4 20. 49 28) oder als Variante zu προνομεύειν (Ier. 4 30 [ταλαίπωρος]. 49 10. 51 56) überliefert. Entsprechend übersetzt A' auch ΤΟ stets durch προνομή, s. oben S. 89 Anm. 452.
- 555) Der hebräische und griechische Text weichen hier so stark voneinander ab, daß man sie nicht identifizieren kann. Der Index steht bei ἀπολεῖται 15 s.
- יסר, s. Ginsburgs neue Ausgabe des A.T. (den Titel s. oben S. 70 Anm. 317). Darauf wird κατατετμημένοι und -μένος zurückgehen. Allerdings ist κατατέμνειν sonst außer der zweifelhaften Stelle Ier. 48 s7 (s. Field) nicht = אור הודע (Belege bei Hatch-Redpath).
- 557) Da ≥' zweimal vorkommt, sind die Autorennamen nicht in Ordnung. Eine sichere Korrektur ist nicht möglich. Am befriedigendsten

- 4 το το το  $\hat{\eta}$  όσφὸς τῆς Μωαβίτιδος βο $\hat{\alpha}$ ]  $A' \frac{\dot{\epsilon}\pi \dot{\iota}}{\dot{\epsilon}} \frac{\tau ο \dot{\tau} \tau \phi}{\dot{\epsilon}} \frac{558}{\dot{\epsilon}}) \frac{\ddot{\epsilon}}{\dot{\epsilon}} \frac{\dot{\epsilon}}{\dot{\epsilon}} \frac{\dot$
- 5 יועק (  $\beta$  ο  $\tilde{\alpha}$  έν έαυτ $\tilde{\eta}$ ]  $\underline{A'}$   $\underline{\Sigma'}$  κοαυγάζει  $^{560}$ ) μοχλὸς αὐτ $\tilde{\eta}$ ς Θ' βοήσεται σὺν τῷ πνεύματι αὐτ $\tilde{\eta}$ ς
  - της βο  $\tilde{\alpha}$  σύντριμμα καὶ σεισμός  $A' \underline{\Sigma' \Theta'}$  κραυγήν συντριμμοῦ έξεγείρουσιν  $^{561}$ )
- 6 συσισμένον ἔρημον] Α' Σ' Θ' ήφανισμένον 562)
- 7 τούτως μέλλει σωθηναι]  $\underline{A'}$  ἐπὶ τούτως  $\underline{A'}$  ἐποίησεν  $\underline{A'}$  διὰ τοῦτο ὑπόλειμμα  $\underline{A'}$  ἐποίησεν

wäre die Annahme, daß die Neuübersetzung ἐξυρημένος dem A' und Σ', das aus der LXX beibehaltene κατατετμημένος dem Θ' angehörte (vgl. oben S. 28 Anm. 69). Auch würde sich so eine bessere Reihenfolge der Übersetzer (vgl. S. 6 Anm. 2) ergeben. Nur sind die Änderungen reichlich stark. Übrigens vgl. Field zu Ier. 4837.

- 558) Vgl. oben S. 54 Anm. 227.
- 559) In der masoretischen Vokalisation ist dies als Plural gefaßt: בְּרִיחֶדְּ; dementsprechend schreiben manche Hss. auch בְּרִיחֶדְּ, s. Ginsburgs neue Ausgabe des A. T. (den Titel s. oben S. 70 Anm. 317). Die Übersetzungen setzen die Defektivschreibung voraus. אַברִיחָה, פּרִיחָה.
- 560) κραυγάζειν ist bisher nur bei Σ' einmal belegt (Iob 19 אצעק Α' βοήσω Σ' κραυγάσω). Da aber Α' unten 15 א לעקה durch κραυγή wiedergibt, scheint auch bei ihm κραυγάζειν möglich.
- 161) Diese Übersetzung, jedoch mit ἐξανεγεροῦσιν, führt Q namenlos an. Q hat aber auch schon das Vorhergehende von כי מעלה an, und dies Ganze haben Montfaucon und Field gewiß mit Recht dem A' zugewiesen. Der feinere Unterschied, daß A' יעערו לבמים durch ἐξανεγεροῦσιν, die übrigen durch ἐξεγείρουσιν wiedergegeben hatten, ist also bei der Zusammenfassung der drei Übersetzer verloren gegangen.
- 562) A' hat sicher nieht genau so übersetzt, denn er würde den Plural des hebräischen Textes auch im Griechischen durch einen Plural wiedergegeben haben.
  - 563) Masoretische Vokalisation יְהֶרָה, aber A' und Θ' sprachen הַהָּרָה,
  - 564) Vgl. oben S. 54 Anm. 227.
- 565) 710 υπολημμα: derselbe Fehler wie in 19. 1019. Die Übersetzung von קת durch ὑπόλειμμα findet sich bei Θ' auch in Iob 421 (Auct.), sonst nirgends.

- על נחל הערבים בֿהוֹ דּאָע  $\dot{\varphi}$  בֿתוֹ דּאָע  $\dot{\varphi}$  בֿתּע מַעְעָמ "Aoabas" אַ בֿתּע בֿתּע בֿתּע  $\dot{\varphi}$  בֿתּע בֿתּע  $\dot{\varphi}$  בֿתּע בֿתַע בּתַע בֿתַע בּתַע בֿתַע בּתַע בּתַע בֿתַע בּתַע בּתַע בֿתַע בּתַע בּתַע בֿתַע בּתַע בּ
- - אריה אריה לפליטת איז τὸ σπέρμα Μωὰβ καὶ 'Αριήλ  $^{571}$ )]  $\Sigma'$  τῷ διασώσματι ἀπὸ Μωὰβ λέοντα .
- 9 + Καρ. 16, 1 αι το απάλοι αι τὸ κατάλοι πον Άδαμὰ ἀποστελῶ ὡς έφπετὰ ἐπί ] Θ΄ καὶ τοῖς ἐπιλοίποις  $^{572}$ ) τῆς γῆς ἀποστείλατε ἄφχοντα  $^{373}$ )
- 566)  $\tau o \tilde{v}$  gehört nicht dem A' selbst an, sondern ist später hinzugefügt, s. oben S. 26 Anm.  $5\tilde{s}$ .
- 567) Diese namenlose Übersetzung kann Σ' oder Θ' angehören. Jener übersetzt הקיף durch κυκλοῦν Ps. 169 und περικυκλοῦν Ps. 87<sub>18</sub>, dieser durch κυκλοῦν Lev. 19<sub>27</sub>.
- 568) "Αραβας ist hier im Griechischen nachträglich aus der nur in der LXX ähnlichen Stelle 15 τ ἐπάξω γὰρ ἐπὶ τὴν φάραγγα "Αραβας wiederholt.
- 569) "A" ist sicher falsch: A' kann nach seinem Prinzip, die Wortfolge des hebräischen Textes genau innezuhalten (s. oben S. 34 Anm. 92), γάρ überhaupt nicht verwenden, da es ja anders gestellt werden muß als das hebräische "Ξ; auch hätte A' gewiß nicht προσθήσω wiedergegeben und dadurch zugleich gegen das Hebräische eine figura etymologica προσθήσω . . . προσθέματα geschaffen. Die Übersetzung stammt von Σ': auf ihn weist das γάρ hin; auch haben wir in der folgenden Randnote, die ausdrücklich dem Σ' zugeschrieben wird, die unmittelbare Fortsetzung unserer Note. Die folgende Note hat keinen eigenen Index; das weist noch darauf hin, daß die beiden Noten ursprünglich eine Einheit gebildet haben.
- 570) B hat hier wie auch am Anfang des Verses Δειμών im LXX-Texte. Q hat wie 710 beidemal Pεμμών, führt aber dazu am Anfang des Verses am Rande die Variante Διμών an und fügt die Bemerkung hinzu: δμ(οίως) οἱ Γ' καὶ τὸ Ἑβραϊκ(όν).
- 571) Hier steht weder im Texte noch am Rande ein neuer Index, da die Randnote mit der vorigen zusammen ursprünglich eine Einheit bildete, s. Anm. 569.
- 572) Vgl. oben 1019, wo ἐπίλοιπος nach 710 dem Θ', nach Prokop dem Σ' angehört, und Ier. 393 מארית Θ' ἐπίλοιποι. Sonst ist ἐπίλοιπος bei den jüngeren Übersetzern bisher noch nicht belegt.

### Kapitel 16.

- 2 | Τη τιπ εση γὰο ὡς πετεινοῦ ἀνιπταμένου νεοσσός A' καὶ ἔσται ὡς πετεινὸν μεταναστεῦον νοσσιάν  $2'\Theta'$  μετανινοῦν  $2'\Theta'$  μοστανινοῦν  $2^{575}$ ) νοσσιάν
- 2/3 Τείναι : ανείναι τάδε  $^{576}$ ) Αρνών πλείονα βουλεύον] Α' Θ' αἱ διαβάσεις τῶν ἀρνῶν φέρετε βουλήν $^{577}$ )  $\Sigma'$  ἀπαγόμεναι πέραν $^{578}$ ) Άρνών φέρετε βουλήν
- 3 שיתי בליל צלך בתוך צהרים סתרי πένθους αὐτῆ διὰ παντὸς ἐν μεσημβοινῆ σκοτί $\alpha^{579}$ ]  $\underline{\Theta}'$  θοῦ ἐν $^{580}$ ) νυκτὶ τὴν σκιάν σου ἐν μέσ $\alpha$  μεσημβοίας κούψον
- 573) Vor  $\tilde{\alpha}\rho\chi\sigma\tau\alpha$  fehlt ein Äquivalent von  $\Im$ . Vermutlich hatte  $\Theta'$  dies unverständliche Wort nach seiner Gewohnheit (Field I S. XL f.) transkribiert, etwa durch  $\chi\alpha\rho$ , und man hat dann dies  $\chi\alpha\rho$ , das im Griechischen ebenso unverständlich war wie im Hebräischen und leicht als Dittographie des folgenden  $\alpha\rho\chi$  erscheinen konnte, fortgelassen.
- 574) νοσσιάν fehlt in Q, obwohl er den ganzen Vers aus A' anführt. Drusius hat νοσσιά im Nominativ ergänzt, weil ἐξαπεσταλμένη folgt, und dies wird richtig sein. In 710 ist νοσσιά, womit die Randnote mitten im Zusammenhange abbrach, von μεταναστεῦον abhängig gemacht.
- 575) Vgl. Prov. 278 און  $\Sigma'$  μετακινούμενος und Is. 22 אורן  $\Theta'$  μετεκινή<br/>Эησαν.
- 576) So, ἐπει mit Spiritus, aber ohne Akzent, und τάδε mit Akut auf dem α, hat 710. Dies ist eine Zwischenstufe zwischen dem ursprünglichen ἐπὶ τάδε "diesseits (des Arnon)" und der vulgären Lesart ἔπειτα δέ.
- 577) Q trennt A' und Θ' und führt für A' die obige Übersetzung ohne αἰ, für Θ' dieselbe ohne τῶν an. τῶν ἀρνῶν ist, obwohl Q und 710 darin übereinstimmen, natürlich falsch; es ist ein alter Fehler für τῷ Ἡρνών = (nicht für τοῦ Ἡρνών, wie Drusius, Montf. und sogar noch Field korrigieren), vgl. oben S. 7. Sonst ist die Überlieferung in Q zweifellos richtig, da διαβάδεις τῷ Ἡρνών ebenso dem Charakter A's entspricht, wie αἰ διαβάδεις Ἰρνών dem Charakter Θ's, vgl. das hebräisch-griechische Wörterverzeichnis unter "Artikel". Bei der Zusammenfassung der beiden ähnlichen Übersetzungen in 710 ist sowohl das αἰ des Θ' als das τῶν (statt τῷ) des A' aufgenommen und so ein charakterloser Mischtext entstanden, vgl. oben S. 8. (Swete führt διαβάδεις τῶν ἀρνῶν φάγετε βουλήν namenlos an, obwohl es in Q aufs deutlichste dem A' zugeschrieben wird.)
  - בּתְבָּרוֹת (Part, Hoph'al) statt מֶּעְבָרוֹת מֵּעְבָרוֹת מֵעְבָרוֹת מֵעְבָרוֹת.
- 579) Die LXX weicht hier so stark vom hebräischen Texte ab, daß eine sichere Identifikation nicht möglich ist. Der Index steht in 710 zweifellos zu früh bei ποιεῖτε = ٦٣٦.
  - 580) O' las 2 statt 2.

## 4 τητι $^{581}$ ) οί $φυγάδες] Α΄ Σ΄ έξωσμένοι Θ΄ διεσπαρμένοι <math>^{582}$ )

- 581) Masoretische Vokalisation בְּּהַדֵּי. Die LXX sprach בְּהַדִּי. Aber bei den jüngeren Übersetzern kann noch μου gefolgt sein.
- 582) Θ' übersetzt Formen von ΠΠ durch διασπείρειν auch in Ier. 27 10 ("A' Θ'"). 29 14·18. Sonst kommt diese Übersetzung zwar einigemal in der LXX, aber nicht bei den jüngeren Übersetzern vor.

# Die hebräische Grundlage der Übersetzungen von A', $\Sigma'$ und $\Theta'$ .

Sonst bestehen die Abweichungen der drei Übersetzer vom masoretischen Texte lediglich darin, daß sie ihre unvokalisierte Vorlage anders aussprachen als die späteren jüdischen Gelehrten 1): 1 יו א' und צ' und θ' ייי statt אָרָהָהָ, 1 יַּבָּה אַר אַ אַרָהָ, 5 יַּבְּהָרָת אַרָּ מַאַרָּרָת, 1 יַּבָּה אַר אַר אַר יִּבְּהָרָת, 1 יַּבָּה אַר אַר יִּבְּהַרָּת אַרָּ יִּבְּרָת יִיִּבְּה אַר יִּבְּרָת יִבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּר יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּר יִּבְּרָת יִּבְּרָת יִּבְּר יִּבְּרָת יִיִּבְּר יִּבְּרָת יִיִּבְּר יִּבְּר יִבְּרָת יִּבְּר יִּבְּר יִבְּרָת יִיִּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִבְּר יִבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִּבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִּבְר יִּבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִּבְּר יִבְּר יִבְר יִבְּר יִבְר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְר יִבְּר יִבְר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְּר יִבְר יִבְּר יִבְּים יִּבְּר יִבְּר יִבְּיי יִבְּר יִבְּר יִבְּי יִבְּיי יִבְּי בְּבְּר יִבְּיב יִּבְיי יִבְּי יִבְּיי בְּבְּי יִבְּיי בְּיב יִבְּיי בְּבְיי בְּיִבּיי בְי

<sup>1)</sup> Von Fällen, in welchen es sich nur um falsche oder unverständliche Übersetzungen handelt, wie און פבר עון θ΄ βαρύνων ἀνομίαν, 16 מרום θ΄ άπλῶς, wird hier abgesehen.

Wo die Überlieferung des masoretischen Textes selbst schwankt, stellen sich die Übersetzer so:

- 1) Bei Varianten des Konsonantentextes folgen sie in der Regel derjenigen Lesart, die auch in den von Ginsburg (s. oben S. 70 Anm. 317) verglichenen hebräischen Hss. am weitesten verbreitet ist: 8 און החוקה, nicht החוקה (allerdings hat die eine der beiden Übersetzungen hinter  $\dot{\omega}_{\varsigma} = 0$  auch noch  $\dot{\varepsilon}_{\mathsf{V}} = 0$ );  $15_2 \Sigma' \Theta'(?)$  גרועה, nicht הרועה (daneben eine sich an die LXX anschließende Übersetzung, die auf ברותה zurückzugehen scheint);  $15_5 \text{ A}' \Sigma'$  und  $\Theta'$  auch  $\Omega$  und  $\Omega'$  und  $\Omega'$  und  $\Omega'$  die weniger stark bezeugte Lesart.
- 2) Wo neben dem Kethībh ein Qerē steht, folgen die Übersetzungen dem Kethībh:  $9_2$  A'  $\Sigma'$  Θ' οὐκ = κ' (Qerē ישׁר (Qerē ὑ),  $10_{13}$  A'  $\Sigma'$  ὡς δυνατός Θ' ὡς κράτει = (Qerē פּבּרר),  $13_{16}$  A' συγκοιτασθήσονται = (Qerē תשכלכה). [In  $3_{16}$  unterscheiden sich das Kethībh ישרות und das Qerē ישרות in der Form.]
- 3) In 317, wo sich die Tiberienser und Babylonier in der Vokalisation von מחה unterscheiden, vertreten alle drei Übersetzer die Auffassung, die sich in der babylonischen Vokalisation מַּחָהוּן kundgibt.

## Hebräisch-griechisches und griechisch-hebräisches Wörterverzeichnis.

Dies Verzeichnis umfaßt sämtliche in den hexaplarischen Randnoten von 710 vorkommenden griechischen Wörter und ihre hebräischen Äquivalente einschließlich der Partikeln, Präpositionen und anderer Wörtchen, die in den Konkordanzen in der Regel, sehr zum Schaden der Sache, ganz ausgelassen werden. Doch werden bei einigen sehr häufigen Wörtchen nicht alle Belege angeführt, sondern das Gewöhnliche als Regel vorangestellt und nur für die Ausnahmen das ganze Material beigebracht.

Alle hebräischen und griechischen Wörter werden in den Flexionsformen angeführt, in welchen sie in den Texten selbst erscheinen. Auch sind in Fällen, in welchen es besonders wünschenswert schien, die benachbarten Wörter mit angeführt. Dadurch bietet das Verzeichnis zugleich etwas von den Vorteilen einer Konkordanz. Infolgedessen nimmt es natürlich etwas mehr Raum in Anspruch, als es bei abgekürztem Verfahren erfordert hätte; doch ist der Unterschied nicht sehr groß, da die Mehrzahl der Wörter nur einmal vorkommt. — Wo von einem Worte mehrere Formen vorkommen, sind sie so geordnet, wie es für den vorliegenden Fall praktisch schien. Damit soll aber keinerlei Präjudiz für eine später zu schaffende Konkordanz der jüngeren Übersetzungen gegeben sein. Für diese wird die Frage der Anordnung besonders wichtig werden, während in unserem Falle, wo es sich nur um ein kleines, bei jeder Anordnung leicht übersehbares Material handelt, wenig darauf ankommt.

In der hebräisch-griechischen Abteilung sind der Artikel und die Pronomina personalia suffixa aus praktischen Gründen vorausgenommen und beim Artikel zugleich der griechische Artikel vollständig behandelt; in der griechisch-hebräischen Abteilung findet sich beim Artikel nur ein Verweis.

Wo eine Übersetzung mehreren Autoren zugeschrieben wird, führen Hatch-Redpath jedes Wort derselben bei jedem der genannten Autoren besonders an. Das ist so verkehrt wie möglich, da die so zusammengefaßten Übersetzer wohl nur selten ganz genau übereingestimmt haben, s. oben S. 8 f. Das einzig Richtige ist es, die Autoren dann auch im Wörterverzeichnis stets zusammen zu nennen  $({}_{n}A'\Sigma'\theta''')$ , da nur auf diese Weise sofort darauf hingewiesen wird, daß die Überlieferung hier summarisch verfährt und man sich nicht darauf verlassen kann, daß alle einzelnen in Betracht kommenden Übersetzer wirklich so übersetzt haben. Ganz anders liegt der Fall natürlich da, wo die Hs. mehrere Übersetzer zu derselben Stelle einzeln anführt; dann müssen sie auch bei den Wörtern, in welchen sie übereinstimmen, einzeln angeführt werden  $({}_{n}A'$  und  $\Sigma'$  und  $\Theta'''$ ).

Eckige Klammern [] bezeichnen zu Tilgendes, auch Autorennamen, die nicht zu der betreffenden Übersetzung gehören.

Winkelklammern ( ) zeigen Ergänzungen an; sie werden auch unmittelbar hinter eckigen Klammern verwendet, wenn ein falscher Autorname überliefert ist und ein anderer dafür eingesetzt werden soll.

#### 1) Hebräisch-griechische Abteilung.

#### I. Artikel.

#### A. Der Artikel steht im Hebräischen.

Der hebräische Artikel wird von allen drei Übersetzern in der Regel durch den griechischen Artikel wiedergegeben. Die Wiedergabe durch griechisches Demonstrativ in 823 Γκοῦτο  $[A'] \Theta'$  τοῦτο πρῶτον ist abnorm; sie erklärt sich daraus, daß  $\Theta'$  hier die oft freiere Übersetzung der LXX beibehalten hat.

Der hebräische Artikel kommt in den griechischen Übersetzungen öfters nicht zum Ausdruck:

- 1) אהה 144 und ההרא 41 werden von  $A'\Sigma'\Theta'$  naturgemäß durch bloßes ταύτην und ἐκείνη wiedergegeben.
  - 2) Der generelle Artikel wird nicht mit übersetzt
    - von A' in בשמן  $1_6$ , במים  $1_{22}$ , כבר  $1_{25}$ , בחרב  $3_{25}$  (710 falsch  $A'\Sigma'$ ), לשיז  $5_{29}$ , כלביא  $7_{23}$
    - von  $\Sigma'$  in במים  $1_{22}$ , במשך  $5_{11}$  ( $\$\omega\varsigma$  סאסדוֹמק), ישרי und לשית לשית  $7_{23}$ , המשור  $10_{15}$
    - von  $\Theta'$  in במים 1  $_{22}$ , בחבלי השרא  $_{5 \, 18}$  (in 710 irrtümlich dem A' zugeschrieben)

von A'  $\Sigma'$  in במים und לים 119

von A'θ' in כתולע 1 18

von  $A'\Sigma'\Theta'$  in ceqr 117.

<sup>1)</sup> Umgekehrt übersetzen θ' und Σ' in 7 15, wo der Artikel in der Schrift nicht zum Ausdruck kommt, στο απόν durch τὸ πονηρόν resp. τὸ κακόν und τὸ ἀγαθόν, dagegen A' (s. Field) durch ἐν κακῷ und ἐν ἀγαθῷ.

nicht ohne Ausnahmen: Reg. IV 23 וה (mit ausgesprochen individuellem Artikel) בֿי דּשָּׁ סַׁבְּנֵּ und, wenn Burkitt richtig gelesen hat, sogar III 21 וו בּבּרָג סֹבְּנִים בֹּנִי בַּנִים בֹּנִים בֹּנִים בֹּנִים בֹּנִים בּנִים בּינִים בּנִים בּנִים בּינִים בּנִים בּינִים בּנִים בּינִים בּנִים בּנִים בּנִים בּינִים בּינִים

- 3) Σ' gibt הקומה 10 33 durch ἡλικία wieder. Man könnte darin eine unvollständige Notierung sehen, wie sie in 710 öfter vorkommt, s. unter 5. Aber da 710 in 10 33 nicht nur bei A', sondern auch bei Θ' den Artikel ausschreibt, und da der Artikel logisch nicht zu סומה, sondern zum vorhergehenden רמי gehört, wird keine Kürzung vorliegen, sondern Σ' selbst als guter Übersetzer den Artikel bei סומה fortgelassen haben.
- 4) Σ' Θ' geben החשרה בל שכיות החשרה 216 gut griechisch durch πάσας θέας ἐπιθυμητάς wieder. Der Artikel fehlt hier allerdings auch bei Α' (πάσας ὄψεις ἐπιθυμίας), aber dies ist abnorm und nur aus fehlerhafter Überlieferung zu erklären.
- 5) Das Fehlen des Artikels in den  $\Sigma'$  und  $\Theta'$ -Übersetzungen von מקשרים  $3_{20}$  und המשפחות  $3_{22}$  erklärt sich aus unvollständiger Notierung, wie sie in 710 öfter vorkommt, vgl. oben S. 9. In  $3_{20}$  ist der Artikel für  $\Sigma'$  durch Q ausdrücklich bezeugt.

Anmerkung: Θ' faßte הְּמְיֵח 14 11 als הַּמְּיָח auf und übersetzte ὁ δάνατος.

#### B. Der Artikel steht im Hebräischen nicht.

Der Artikel wird von Symmachus und Theodotion oft gesetzt, wo er im Hebräischen nicht steht, nämlich

- 1) bei Wörtern im Status constructus oder mit Pronomen suffixum, die bekanntlich keinen Artikel annehmen können, aber durch den determinierten Genetiv oder durch das Suffix mit determiniert werden, z. B. 1 22 σεκτ Σ΄ und Θ΄ ὁ οἶνός  $\langle σου \rangle$  (aber Α΄ συμποσιασμός σου), 1 25 τὴν σχωρίαν σου Θ΄ τὸ γιγαρτῶδές σου (aber Α΄ στέμφυλά σου), 3 8 τῶν τοὸς ὀφθαλμοὸς τῆς δόξης αὐτοῦ (aber Α΄ ὀφθαλμοῖς δόξης αὐτοῦ), auch bei Eigennamen, die ja an sich determiniert sind, z. B. 8 8 τῶν Σ΄ τῶν διὰ τοῦ Ἰούδα (aber Α΄ ἐν Ἰουδαία[?]),
- 2) in allen möglichen anderen Fällen, z.B.  $1_4$  אחרר  $\times$   $\langle\Theta'\rangle$  εἰς τὰ ὀπίσω,  $1_{20}$  מארלרם  $\Sigma'$  ἀπὸ τῶν δρυμῶν,  $2_6$  מחדם  $\Sigma'$  ἀπὸ τῆς ἀνατολῆς,  $2_{11}$  אדם שפל  $\Theta'$  οἱ ὀφθαλμοὶ μετέωροι ὁ ἄνθρωπος ταπεινός (vgl. die LXX-Übersetzung der Stelle).

Besonders zu bemerken sind 1) die Wiedergabe von ανα durch den Artikel:  $7_{18}$  ανα ανα [A']  $\Sigma'$  τῆ πέραν, 2) analoge Übersetzungen in Fällen, wo der hebräische Text kein ανα hat:  $7_{20}$  τοὺς μεμισθωμένους το ὺς ἐν τῷ πέραν,  $8_{28}$  τοῦς μεμισθωμένους το ὺς ἐν τῷ πέραν,  $8_{28}$  το [A']  $\Sigma'$  [Θ'] δδὸν τὴν αντὰ θάλασσαν (im Hebr. steht hier allerdings auch der Artikel, aber das griech. τὴν entspricht nicht eigentlich dem hebr.  $\pi$ , vgl. die

A' Θ'-Übersetzung δδὸν τῆς θαλάσσης), 3) die Umschreibung von Substantiven durch τὰ mit einer Präposition:  $3_{17}$  Θ' τὰ κατὰ πρόσωπον αὐτῶν,  $3_{21}$  Σ' τὰ τὰ  $\Sigma'$  τὰ περί τοὺς μοκτῆρας,  $6_1$  ὑ' τὰ πρὸς ποδῶν αὐτοῦ.

Auch Aquila gebraucht den Artikel öfters, wo das Hebräische nicht den Artikel hat. Doch entspricht dann, wie vor allem unsere zuverlässigsten A'-Quellen, Aquila ed. Burkitt und Aquila ed. Taylor, lehren, der griechische Artikel regelmäßig einem anderen Bestandteile des hebräischen Textes (über eine Ausnahme s. oben S. 57 Anm. 245). Folgende Fälle kommen in 710 vor¹):

In 710 kommen nun allerdings auch manche Fälle vor, in welchen bei A' der Artikel steht, ohne daß im hebräischen Texte irgend etwas entspräche. In der Mehrzahl dieser Fälle ist aber A' mit anderen Übersetzern zusammengefaßt:

```
1_{27} שברה A'\Sigma' οί έπιστρέφοντες αὐτήν (lies αὐτῆς?)
```

13 בימיה A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  מוֹ אַעּבּּּהְמוּ מּטְּדּאָק A'

8

<sup>5</sup> אור ברבם  $A'\,\Sigma'$  אמדמ דאָע מֿקשקאָע מּטֿדשּע A'

<sup>5</sup> אום אח  $A' \, \Sigma' \, \Theta'$  דאף המאח מארז אויים אויים

 $<sup>\</sup>mathbf{5}$  בברים  $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}'$  of δυνατοί

 $<sup>\</sup>mathbf{6}_1$  שוליו  $\mathbf{A}'\,\Sigma'\,\Theta'$  דמ πρός ποδών αὐτοῦ

<sup>6</sup> אמרת A'  $\Sigma'$  τὰ πρόθυρα

<sup>7</sup> לבבר  $A'\Theta'$  א ממף מסינס מיליס

<sup>8</sup> בו באלהיר Α' θ' פֿא דסוֹג θεοιζ αὐτοῦ

<sup>10 19</sup> ΤΧΕ Α΄ Σ΄ τὸ ἐπίλειμμα

<sup>11</sup> ול לחוד Α' Σ' Θ' τῆς ἀναβάσεως αὐτοῦ

 $<sup>12</sup>_1$  אפך  $A' \Sigma'$  ל  $\delta$  טעני, פסט

<sup>1)</sup> Die Wiedergabe von משר בקבה durch den Artikel in 718 τη πέραν entspricht nicht der Art des A', s. die Anm. z. St.

Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft.

 $16_2$  מעברות  $A'\Theta'$  מו διαβάσεις,

vgl. auch  $5_{80}$  ΕΓΓΥΘΓ εν τῷ γνοφοῦσθαι αὐτήν (s. z. St.). Hier kann man stets ohne weiteres annehmen, daß die A'-Übersetzung in 710 nicht rein vorliegt. Öfters sprechen dafür auch andere Gründe, s. die Anmerkungen zu  $5_{22}$ .  $6_{1\cdot 4\cdot 8}$   $8_{11\cdot 21\cdot 11}$   $11_{16\cdot 12\cdot 11\cdot 16\cdot 21\cdot 11}$ 

In anderen Fällen dagegen hat 710 in Übersetzungen, die dem  $\mathbf{A}'$  allein zugeschrieben werden, den Artikel ohne jedes Äquivalent im hebräischen Texte:

1 אַרר אַר A' ἀπὸ τῶν θλιβόντων με

1 אַרלִים 🗚' מֿאַרלִים נּסָע נֿסעָסְהַשּׁי

 $2_6$  בילדי A' פֿי דסוֹג  $\pi$ αιδίοις (vor undeterminiertem ξένων = !)

3 בו מבר A' דמ פֿעשׁדום A' מוֹמר אַ פֿעשׁדום

10 ברי Α' τὸν καρπόν

13 ושרהם Α' αί γυναίκες αὐτῶν

14 גאונד Α' τὸ ὑπερφερές σου

 $14_{16}$  מרגיז A' א מאסע $\tilde{\omega}$ ע

14 25 (ד) על (ד) A' א א אסוסק

15 7 Ιπο Α΄ τοῦ χειμάρρου.

Aber dies darf uns nicht zu der Annahme verleiten, daß A' selbst hier seinem Prinzip untreu geworden sei. Vielmehr wird, wenn diese Übersetzungen wirklich dem A' angehören — und daran zu zweifeln haben wir außer in 124. 1425 keinen Grund -, der Artikel überall erst. später hinzugefügt sein. Dafür spricht auch der Umstand, daß an der einzigen dieser zehn Stellen, die uns auch aus der sonstigen Überlieferung bekannt ist, 1416, das richtige artikellose αλονών in Q noch erhalten ist, s. die Anm. z. St. Übrigens kann ein solches Entarten der Überlieferung gerade bei der Artikelsetzung A''s um so weniger auffallen, als diese, vom griechischen Standpunkte betrachtet, in der Tat oft sehr sonderbar ist und geradezu zu Änderungen reizt 1). Auch ist die Hinzufügung des Artikels einer der allergewöhnlichsten Fehler in der A'-Überlieferung. Vergleicht man z.B. Aquila ed. Taylor mit den entsprechenden Fragmenten bei Field, so zeigt sich, daß diese Fragmente trotz ihres geringen Umfangs schon dreimal den Artikel haben, wo er bei Taylor mit Recht fehlt: Field Ps. 90 אלהר A' δ  $\Phi$ εός μου,  $_{12}$  Γκό $^{\prime}$  δ πούς σου,  $_{95}$   $_{11}$  ακ  $^{\prime}$  το πλήρωμα αὐτῆς

(außerdem noch zweimal, wo A' mit einem anderen Übersetzer zusammengefaßt ist: 90 משב A' E' δ καθήμενος, אבר (τοῦ πλαγίου σου [hier aber auch bei Field in der Anm. eine Variante ohne τοῦ]).

Ja der Fehler ist zuweilen sogar schon in die zusammenhängenden
A'-Texte eingedrungen: Aquila ed. Taylor Ps. 91 10 zweimal οἱ ἐχθροί
σου = ארבור (κατι Ps. 454 ἐν τῆ ὁπερηφανία αὐτοῦ ).

### II. Pronomina personalia suffixa.

Als Regel gilt für alle drei Übersetzer, daß die Pronomina suffixa der 1. und 2. Person durch das griechische Pronomen personale, die der 3. Person durch die Casus obliqui von αὐτός wiedergegeben werden. Nur folgende Abweichungen, die sich aber sofort von selbst erklären, kommen vor:

 $1_{31}$  שניהם  $\Sigma'$  מעניהם  $\Sigma'$  מעניהם  $\Sigma'$  מעניהם  $\Sigma'$  מעניהם אוני (aber  $\Sigma'$ 

3 9 μπο Α΄ έαυτούς Σ΄ έαυτοῖς

5ום במשה  $\langle \Sigma' 
angle$  במשה ל $\Sigma'$ 

6 אזניר הכבד אזניר בי דà אֿדמ צֿ $\beta$ מֹףטעצע  $\Sigma'$ 

107 לחשמיד בלבבר Σ' έξᾶραι διανοείται

14 או כלך Α' Σ' Θ' πᾶσα.

Anmerkung: In יְחְרָה 157 fassen A' und Θ' das ה als Pronomen suffixum.

III. Hebräisch-griechisches Hauptverzeichnis.
(Der hebräische und griechische Artikel und die Pronomina suffixa bleiben hier in der Regel unberücksichtigt.)

ביר : אַבִּיר  $10_{13}$  A'  $\Sigma'$  ώς δυνατός  $\Theta'$  ώς χράτει

 $8_{14}$  A'  $\lambda$ ίδον, אבל  $14_{19}$  A'  $\Theta'$   $\lambda$ ίδους  $\Sigma'$  δεμελίους

 $\Sigma'$  אנמר : אַנָם 14 אַנמר  $\Sigma'$  אַנמר : אַנמר  $\Theta'$  אַנמר  $\Theta'$  אַנמרן  $\Theta_{13}$   $\Theta'$  אַנמרן  $\Theta_{13}$   $\Theta'$  אַנמרן  $\Theta'$  אַנמרן  $\Theta'$  אַנמרן  $\Theta'$ 

ארום 11 14 Σ΄ Ἐδώμ 10 14 [Α΄] ἐσχυρός

<sup>1)</sup> Unter Umstäuden stammt der falsche Artikel erst von den Sammlern der Hexapla-Fragmente, z. B. erweitern Montfaucon und Field in Exod. 7 19 das überlieferte λίμνας willkürlich zu ἐπὶ τὰς λίμνας αὐτῶν (s. oben S. 99 Anm. 524), Field in Lev. 26 30 das überlieferte ὑψώματα ebenso willkürlich zu τὰ ὑψώματα ὑμῶν (s. S. 97 Anm. 509).

```
116
                           Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
יארם : אדם 118 Α' θ' πυρρωθώσιν
ער בין 2_{11} A' מֿעלאָסָשׁמָסט \Sigma' und \Theta' מֿעלאָסָשּׁמּסכ
אדמה 15, 0' אַרָּמָה
ነጻ 711 θ' ሽ
אבות : אוב 8 אבות אוב אוב אוב אוב אוב אוב
The 1_{13} A' and E' und E' adixian, 10_1 E' adixias (Sing.)
אר 5 30 χ φῶς
\Sigma' אינר(\Gamma, \Sigma') אינר(\Gamma, \Sigma') אינר(\Gamma, \Sigma') אינר(\Gamma, \Sigma') אינר(\Gamma, \Sigma') אינר(\Gamma, \Sigma')
אזרר: אזר 89 zweimal περιζώννοσθε, außerdem einmal κραταιοδοθε
דת : אחת 5 10 Α' Σ' Θ' פֿעמ
אחור 1_4 \times \langle \Theta' \rangle פּוֹכְ דֹמׁ הֹחוֹכּשׁ, 9_{11} \ {
m A}' \Sigma' מֿאַה הֿ{
m A}' {
m S}' מֿאָר {
m B}' מֿאָר אַ
                        έσγάτου
אחרי אחרי 5 מאחרי אחרי 5 אחרי אחרי אחרי
אחרוך 8_{23} A'\Sigma'\Theta' פֿסעמדסק
ארם : אר 13 22 A' \S' O' ווֹנָ אַר : אר
אילים : איל 1 אילים איל 1 אילים אילים אילים אילים אילים איל
ארן : ארן סטא פֿסדנע A' 16 (※). 5 27, דארן 5 27 ∑' O' oòô€
שוש 13 אים 13 א
                         אנשר 5 22 A' מאלסף בע 5 אנשר
אכל : אכל A' \, \Sigma' \, \Theta' φάγονται, אכל 5_{24} \, A' \, \Sigma' \, \Theta' ώς ἐσθίει
אָל 14 או A' Θ' ισχυροῦ Σ' θεοῦ, vgl. auch או אַל 14 או אַל
בּלכ 13 14 [A'] \Sigma' Θ' (A' nach Q πρός), 14 15 \Sigma'
                 ἐπί c. acc. 14_{19}A'(?)\Theta' und \Sigma'
                 \alpha עמל ב מסלת ב (20) \Sigma' (\alpha אל מסלת ב מסלת אל מסלת (\alpha אל מסלת ב מסלת אל מסלת ב מסלת מסלת מסלת ב מסל
                 πρός c. acc. 3_8 A' Σ', 7_3 (1°) Σ', 7_6 A', 8_{11} \times \langle Σ' \rangle, 14_{15} A' \Theta'
אלה 130. 613 Σ' δρῦς
אלוד ה' δρος, אלוד בי 212 Α' δρόας Σ' Θ' βαλάνους
צלילים : אלילים 2 אלילים 2 אלילים \varTheta' εἰδώλων, אלילים 220 Α' ἐπίπλαστα
 DN 1_{18} A' \Theta' èáv, 10_{15} \Sigma' \tilde{\eta}
 6י אַמַרת \Sigma' \piρόθυρα
אמרת: אמרת: אמרה (ז) אמרה A' פֿרָפּוֹר, אַמְרה A' \Theta' und E' (?) פֿאָמרה
 חמא 10 20 Α΄ Σ΄ άληθεία
 אסיר (ר) אסירי \mathbf{A'} \Sigma' \Theta' אסירי \mathbf{A'} \Sigma' \Theta'
אסיר 104 [\Sigma'] \Theta' δεσμόν (\Sigma' nach Theodoret αἰχμαλωσίαν)
ποκ : ποκ 4 _1 A' σύλλεξον \Sigma' περίστειλον \Theta' συνάγαγε
3_{21} 	ilde{A}' μοκτήρος, המר האך 3_{21} 	ilde{\Sigma}' τὰ περὶ τοὺς μοκτήρας [	ilde{E}']\langle \Theta' \rangle
                         τὰ ἐνώτια τοῦ προσώπου, (٦)ΕΝ 12 \cdot [\mathbf{A}'] \Sigma' θυμός
```

אַרְכֹּוֹדְ 162 A'Θ' und Σ' 'Αρνών

ኛጋጁ 149 A'θ' γῆς, (٦) አገል 13<sub>14</sub> A'Σ'θ' γῆν

τις πυρός Α΄ 94, Σ΄ 45. 94, Α΄ Σ΄ Θ΄ 524

נשרה : אַשָּׁרה  $3_{12} \, [{\rm E}'] \langle \Sigma' \rangle$  אַסיים אָפּג, (הם) נשר  $13_{16} \, {\rm A}'$  אַסיים אַסיים אַפּגר (הם  $13_{16} \, {\rm A}'$  אַשֿרר אַסיים אַסיים אַמּרר אַמּיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַמּיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַסיים אַמּרר אַמּרר אַמּרר אַמּרר אַמּיים אַמּרר אַמּרר אַמּיים אַמּרר אַמּיר אַמּרר אַר אַמּרר אַמּיים אַנּייים אַמּאַרר אַמּיים אַר אַמּיים אַנּייים אַנּייים אַמּרר אַמּיים אַנּייים אַמּיּר אַמּרר אַמּרר אַמּרר אַמּיים אַנּיים אַנּייים אַנּיים אַנּיים אַנּיים אַנּיים אַנּיים אַר אַנּיים אַנּייים אַנּייים אַנּיים אַנּייים אַנּיים אַנּיים אַנּייים אַנּיים אַנ

 $2_1$  A' 3  $\Sigma'$   $\Theta'$  5ν,  $6_{18}$  E' (?)  $\tilde{\eta}$ τις, בקצה  $7_{18}$  [A']  $\Sigma'$  τ $\tilde{\eta}$  πέραν (vgl. oben S. 112 Z. 6 v. u.)

Zeichen des determinierten Akkusativs geben alle drei Übersetzer durch den Artikel im Akkusativ wieder:

2 צו אלילי A' דמ פֿתוֹתאמסדמ A' אר אלילי

3 אמ חפארת A' τὸ αὄχημα  $\Sigma'$  τὸν κόσμον  $\langle\Theta'\rangle$  τὰ τίμια

6י את ההיכל  $[A'] \, \Sigma' \, \Theta'$  לא אמס אמסי

7את אלחר  $\Sigma'$  דאי אפרי  $\Sigma$ 

Jedoch unterscheiden sich die Übersetzer hier wie sonst dadurch, daß A' mechanisch, Σ' und Θ' sinngemäß übersetzen. Σ' und Θ' geben nicht eigentlich na durch den Artikel wieder, sondern sie brauchen den Artikel deshalb, weil ein durch na eingeführter Akkusativ determiniert ist; ob er durch den Artikel oder auf andere Weise determiniert ist, macht ihnen keinen Unterschied. A' dagegen übersetzt ganz eigentlich na durch den Artikel, vgl. oben S. 113; daher kann er diese Übersetzung nur da gebrauchen, wo im Hebräischen nicht noch der Artikel folgt, während er na vor dem Artikel durch σόν wiedergibt (vgl. Aquila ed. Burkitt S 12 f., Aquila ed. Taylor S. 76—78 und Reider S. 336 Anm. 33). Auch aus diesem Grunde kann 61 τὸν ναόν nicht dem A' angehören (vgl. die Anm. z. St.); er hätte hier na durch σόν wiedergeben müssen

በዚ mit: (ם) በዚ  $14_{20}$  [A']  $\langle \Sigma' 
angle$  σύν

את Pflugschar : אחים 2. A' פֿאַפֿדאמג

⇒ wird von allen drei Übersetzern, besonders von A', in der Regel durch èν wiedergegeben (auch in 163, wo Θ' ⊃ statt ⊃ las).

Daneben findet sich:

einfacher Dativ [A' und]  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  122,  $\Sigma'$  811

διά c. gen. Σ' 88, Σ' Θ' 1114

sìς  $\Sigma'$  219. 719 (10, aber 20 und 30 èv),  $\Theta'$  219

μετά c. gen. Σ' 26

πρός c. acc. A' 58 (in èv zu verbessern)

σύν θ' 15 σ (σὸν τῷ πνεύματι αὐτῆς = πητης statt ς ξερτης) Genetiv θ' 11 s

Akkusativ  $\Sigma'$  7<sub>15</sub> zweimal. 20. 142,  $\Theta'$  7<sub>15</sub> zweimal

Auslassung des zweiten bei [A'] L' in 98, wo das eben vorhergegangene èv noch nachwirkt

freiere Übersetzung: אורר בנשך באחרר  $\Sigma'$  אףסיינגיער אַ אַריי בער אַריי אַריי בער בער אַריי בער בער אַריי בער בער בער אַריי 7 בקצה  $[A']\Sigma'$  πέραν, 8 די ברד ברד  $[A']\Theta'$  άποστήσει με από της δδοδ, 10 7 בלבבו Σ' ἐξᾶραι διανοείται, 14 20 החד . . . בקבורה  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  מעם . . . פֿנמֹסְ $\eta \langle \varsigma \rangle$ 

ברס siehe ברס

14 22 Α' Σ' Θ' Βαβολωνίας (lies -λώνος)

סוֹספּדב, הובראר 16 או  $A'\Theta'$  und  $\Sigma'$  φέρετε

ברכם ברכם  $14_{19} \, [\mathrm{A}'] \, \Sigma'$  δυσώδες  $\, \Theta' \,$  ώζεκός (beide faßten און wohl im Sinne von ゼンコ), über A's. S. 98 Anm. 515

רֹב 14<sub>15. 19</sub> A' Θ' und Σ' λάκκου

το 106 Σ' Θ' προνομήν

νομεῦσαι

פחרר, ר): בחרר 916 A' באנאפאנסטק

το άγαθόν : בחרר בטוב το άγαθόν

14 אם  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  במחום במחום  $\Theta'$  הבחום לבמחום במחום במום במחום במום במחום במחום במחום במחום במחום במחום במחום במחום במח

ברן שמך: בֵּרֹך  $5_1\langle \Sigma' \rangle$  מֿעמְנָבּסט בֿאַמוּשָּׁט פון als ברן פון gedeutet)

**ΨΕΙΠ** 3 20 Σ' τὰ σκεύη τῆς ἐμπνοίας

בכורי בכורי

בלר חק בלר הק בנר הק בלר בלר הק בלר

בלער : בלער 3 12  $\mathbf{A'E'(?)}$  אמדפ $\pi$ סידוסטסי  $\mathbf{\Theta'}$  מֿמְמַאוֹנְסָטסטי, בּלַער  $\mathbf{9}$  15  $\mathbf{\Sigma'}$ χαταπινόμενοι

ברך או ברן (A'O') שוֹשָּ , ברך 11 ברי אוֹם או ברן 11 ברי אוֹם ברן ברי אונה ברן 11 ברי אונה אונה ברן 11 ברי אונה ברן

ταβόσχησιν

בצע : בצע 10 12 Α' Σ' פֿאַדל אַ בצע אַ בעע בעע

בצרה: בצר 2 בצרה: בצר מון בצר און בצר

בקדע בקדע יובקד 7 ה A' מֿאססענסשעפי  $\Sigma'$  מֿאסארבימסשעפי  $\Theta'$  פֿאַגענענהן 

אב 1 25 (mas. Text בר A' בוא (Neutr.)

ברושים : ברושים 14 א A' באמנט  $\Sigma'\Theta'$   $\pi$ ונטפכ

בריתה : בריתה 155 (mas. Text בריתה) Α΄ Σ΄ μοχλός αὐτῆς, vgl. auch דּתָּד 7 ε Σ΄ πολυμβήθρας (Sing.)

□₩ 3 3 24 Α΄ Σ΄ Θ΄ ἀρώματος

הב Tochter : בנרה בנרה אים 317 A' Σ' Θ' θυγατέρων, בנרה רענה בנרה 1321 A' Σ' στρου-

θο[ί] χάμηλοι θ' θυγατέρες στρουθών

τι Μαβ 5 10 Α' Σ' Θ' βάδον

 $\Sigma'$  בֿתָה בתה אשרתהו בתה  $\Sigma'$  בֿתָה מֿטָלסט מּטַרסט שׁכּתוֹה בתה פֿתָה  $\Theta'$  מֿאָמרסע

ההתוח הבתוח 7 בין  $\mathbf{A}'$  χειμάρροις τῶν σηράγγων  $\mathbf{\Sigma}'$  τὰς φάραγγας τὰς βαθείας

אָבּן  $2_{12}$  A' אַ אַבּאָסאיק, אַבּאָב  $12_5$  (mas. Text אַבּאַב  $\Sigma'$  פֿעסֿסגָם  $\Theta'$  אַב הַּבּאַסיראם  $\Sigma'$ 

 $9_8$  A'  $\Sigma'$   $\delta$ περηφανία, הַאַבּאָ  $9_{17}$  (mas. Text אַפּאָרה ) A' und  $\Sigma'$   $\delta$ περηφανίαι,  $12_5$  (mas. Text אַפּאָרה ) A'  $\delta$ περηφανίας (Plur.)

באַרֹך : אָפּארֹך 13 אַ  $\Sigma'$  הֿאַבּאָראָסאינמג (Sing.), אַרנ(ד) אַרנר 14 אַרנר 14 אַרנר האַרנר באַרנר האַרנר האַרנר האַרנר האַרנר האַרנר האַרנר האַריב האַרב האַרב האַרב האַריב האַריב האַריב האַריב האַרב האַרב

נארה 9 או פארה 9 βρις, vgl. auch נארה und בארה

נבהר : גבה 3 אווי A' פֿ $\mu$ ברב $\omega$ רָסטאָסטא, הַּבְּבָּה 7 אַר (mas. Text קּבָּה  $\Theta'$ 

 $2_{15}$   $\Sigma'$   $\mu$ ετέωρον, גבחים  $5_{15}$   $\Sigma'$   $\delta$ φηλῶν, בּבֹהּוֹת  $2_{11}$  (mas. Text  $\Sigma'$  δφηλοί  $\Theta'$   $\mu$ ετέωροι

בְּהַהְּרָת 2 11 Α΄ μετεωρισμός, vgl. auch בָּבְהַרָּרָת

 $3_2$  A' δυνατόν  $\Sigma'$  ἀνδρεῖον  $\Theta'$  δυνάστην, בררם  $5_{22}$  A'(?)  $\Sigma'$   $\Theta'$  δυνατοί, (ר)  $13_3$  A'  $\Sigma'$  δυνατοί (lies -τούς)

גדירה אין: גדירה אין אין אין אין איז איז א $\mathbf{A}' \; \mathbf{\Sigma}' \; \mathbf{\Theta}' \; \mathsf{tev}$ 

יתגדל : גדל 10 אין 10 איז א 10 הגדל אורל  $\Sigma'$   $\Sigma'$   $\Sigma'$  אברלת אורל  $\Omega_{15}$  ברל  $\Omega_{15}$  הגדל אורל אורל  $\Omega_{15}$ 

פֿרֶל 9 א Α' Σ' μεγέθει, 10 אַרָל 10 אַ 9 פֿרָל

גרעה : גרע בועה 152  $\Sigma'(?)$  אמדמדפדעח $\mu$ ένος, vgl. auch גרע

גררם : ברר 10 $_7$   $\Sigma'$  έθνη, 14 $_{12}$   $\Sigma'$  und  $\Theta'$  έθνη, 14 $_{26}$   $\Lambda'\Sigma'\Theta'$  έθνῶν

לא : בדל : בדל (ל) 10 A' βιάσασθαι

יגרלו : גרל 92 💥 מֿרְמּאוֹנשּׁעִים:

גלָרוֹךָ  $8_1$  A' διφθέρωμα  $\Sigma'$  τεῦχος  $\Theta'$  κεφαλίδα, גלינים  $3_{23}$  A' κάτοπτρα

צליל : בָּלִיל 823 Α΄ δῖνας Σ΄ ὅριον

נלל : גלל א פערללה : א מנרללה פי א א מנרללה בלל

D  $7_{13}$   $\Sigma'$  ết: xaí

ארכ  $3_{11}$  A' מערסו $\beta \dot{\eta}$   $\Sigma' \Theta'$  מערמהלססעמ

נמלו להם רעה: גמלו להם 39  ${f A}'$  ήμείψαντο έαυτοὺς κακία  ${f \Sigma}'$  παρεσκεύασαν έαυτοῖς κακά

130 A'Σ'Θ' αῆπος

□ 141 Α΄ Σ΄ Θ΄ προσήλυτος

3 16 Α΄ βρόγχφ Σ΄ φάρυγγι Θ΄ λάρυγγι

10 ארדן 10 ארדן 10 ארדן 10 ארדן

גרעה : גרעה 152  $\Sigma'\Theta'(?)$  פֿגנעף גרעה גרע גרע גרע גרע גרע

21 Α' ρῆμα (Σ' Θ' λόγος, s. S. 31 Anm. 74)

 $5_{17}$  הבר (ב) דבר הבר הבר  $5_{17}$  A'(?) בר מין הבר

: (τ) 5 1 Α΄ πατραδέλφω (lies -φου)

דרמרוֹך 15  $_{9}$  [A'] $\langle \Sigma' \rangle$   $\Delta$ ינעמיי

דלים : דלים  $[\Delta']\langle \Sigma' 
angle$  πραέων  $[\Sigma']\langle \Theta' 
angle$  πενήτων

 $\Sigma'$  במים  $S_4$  A' מוֹנְעם בּנִי  $\Sigma'$  מוֹנְעם בּנ

 $\Sigma'$  בינות : דמה  $A'\Theta'$  בינושתיתי  $\Sigma'$  בינושתיתיתי  $B_5$  בינות  $B_5$  בינות  $B_5$ έσιώπησα

רהקר : דקר 13 א  $A'\Sigma'\Theta'$  באגצערת $\delta$ יקסברמו

811 [A'] Θ' δδοῦ Σ' δδῷ, 823 A'Σ'Θ' δδόν

τ Α' 10 15 μήτι, Σ' 7 13 μή

הנה : מהגים או 8 מהגים הנה 8 מהגים

מהא מסלסכ A' 8 אוז,  $A'\Sigma'\Theta'$  9 און ברום ההרא A' ברום מסלסכ A' X' און ברום ההרא A' ברום ההרא מילים έχείνη

ארה 5 22 A'(?) Σ' Θ' ω, 10 1 Θ' οὐαί

היה  $1_{22} \times A'$  und  $[\times]\langle \Sigma' \rangle$  קליסעפע, היה (ז)  $8_{14}$ .  $16_2 \cdot A'$  פֿסנמנ, היה (ז) 9 א A' und צ' צורה, יהיה 42 A' B' צורהר, יהיה 10 א A' צ' und  $oldsymbol{ heta}'$  פֿסטעדמו, אַ 9 אַ אַ אַ פֿאַראַר  $\Sigma'$  אַ אַ מוֹ פֿסדמו (= אַרורי־ ?)  $6_1$   $[A']\Sigma'\Theta'$  אמסי, היכלי  $13_{22}$   $A'\Sigma'\Theta'$  אמסיב

הרבלל (?) λλολύζων הרבלל

πορεύεσθαι, τητα τος κατίς  $8_{11} \left[ A' \right] \Theta'$  ἀποστήσει με ἀπὸ τῆς όδοῦ

מות und מות siehe מות und

במהפכת: הפך 13 ו במהפכת: הפך

קרה 714 Α΄Σ' συλλαμβάνει

als Kopula und Waw consecutivum geben alle drei Übersetzer in der Regel durch zai wieder. Ausnahmen:

ን Σ' 5 28 δέ

Σ' [Θ'] 113 οδδέ (aber A' 16 καὶ οδκ) צרך Σ' Θ' 527 οὐδέ

קברב 7 18 Α' Σ' μύη

πι: πιπ όποπ 144 Α' Σ' Θ' την παραβολήν ταύτην

יור : זור  $\times \langle \Theta' \rangle$  מתחללסדף בירר : זור  $\times \langle \Theta' \rangle$ 

הזכר : הזכר בה  $[\Delta']\langle \Sigma' \rangle$  למשתאסטיליים הזכר בהזכר בהזכר בה בהזכר בהז

זמר : זמר ב 125  $\langle A'\Sigma'(?) \rangle$  μελφδήσατε  $\langle \Theta' \rangle$  φάλατε

זמרת: זמרת 12 2 Α΄ פֿרָתשׁעונסע Σ' Θ' שׁנְתְת בּין

בוד : דובו  $7_4$  A' οδρών  $\Sigma'\Theta'$  οδραγιών

דעם [A'] זעם: אדעם [A'] זעם: אין [A'] זעם:

דעק : דעק 15 Α' Σ' πραυγάζει Θ' βοήσεται

דעקוד  $15_8$  A' und  $\langle \Sigma'$  oder  $\Theta' \rangle$  אףמטץ $\dot{\eta}$ , אין  $15_5$  A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  אףמטץ $\dot{\eta}$ י

τρτ 15 · Σ' Θ' (?) πώγων זרר: זרר 16 Α' ἐπεδέθησαν

5ו $\{oldsymbol{A}'\}$  ס $\{oldsymbol{\Theta}'\}$  ס $\{oldsymbol{\Theta}'\}$  ס $\{oldsymbol{\Theta}'\}$ 

 $\Theta'$  פֿתנטֿפּר (Var. פֿתנטֿפּסעָבּטֹע ), אַבָּשֹׁד 1 פּ $\Theta'$ Α' έμοτώθησαν

 $\pi\pi$   $2_1$  A' wrapatiod  $\Sigma'\theta'$  siden

 $\Sigma$ יווקה  $S_{11}$  A' oder  $A'\Theta'$  אמד' צֿענסעטטע  $\Sigma'$  שׁכָּ צֿע אַגְאָלַבּנּי פּרָ אַנְיָּבָרָבָּנִי אַנְיָּבָרָבָּנִי πκυπ 5<sub>18</sub> Α΄ Σ' Θ' άμαρτίαν ידוילדו: דויל 13 א A'Σ'Θ' ωδινήσουσιν (710 falsch ωδινούσης) היל 5 א ב A' εὐπορίας (Sing.) הכם : חכם 5 אור 5 מים הכם הכם הכם ווכמה (ב 10 πכמה 10 א σοφία. קלה : אָר א א  $8 \ A'$  סוֹצְאָסָבּדמו  $\Sigma'$  διελεύσεται ו חלק 15 ב אל בי דולק 15 ב אל בי דולק : דולק בי דולק תמדה 216 A' בול שכיות החמדה (Sing.), כל שכיות החמדה 216 ב' ש ממגה שלמב למכנ έπιθυμητάς חמרץ: חמרץ 1 וו (mas. Text אותן ) Α΄ βλαπτόμενον Σ΄ πεπλεονεκτημένον θ' άδιχούμενον חמת 11 וו Α' Σ' Θ' Αἰμάθ חנית : (יהם : Δ 4 Α' δόρατα קונק 9 16 A'(?) Σ'Θ' δποκριταί ו לחפרפרות: חפרפרה: בים (למופר מורה: בים למופרה: חפרפרות או בים למופרה: חפרפרה או בים למופרה (למופרה: חפרפרה ρυχτής) Σ' αχάρποις בבה : בבה 10<sub>15</sub> A' λατομοῦντα  $\Sigma'$  בולי חק $\Sigma'$  בול בולי  $\Sigma'$  בול מתבה הקקי  $\Sigma'$  בולי הקקי  $\Sigma'$  בולי הקקי  $\Sigma'$  בולי הקקי הקקי הקקי קקר : חקקרם הקקרם 10 1 θ' ἀχριβαζομένοις ἀχρίβειαν ארב  $3_{25}$   $A'[\Sigma']$  μαγαίρα החרים: חרם (ז $^{\prime}$ ) און איז  $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$   $^{\prime}$ רק : וחראה ב $10_{28}$  A' und  $\Sigma'$   $\Theta'$  סטערסעניץע Τώπ 5 so 💥 ἐσχότασεν υψη 5 24 Α΄ Σ' Θ΄ θέρμη םחה: בורה  $8_{16}$  A'(?)  $\Sigma'\Theta'$  σφράγισον A' nach Q σφράγισαι) חחה: חחה 8 و 1° A' πτήσσετε, 2° (welcher Übersetzer?) πτήσσετε, 2° und 3º (welcher Übersetzer?) ήττᾶσθε (1) באטאם: מאטאחיה  $\Sigma'$  אין מאטאחיה  $\Sigma'$  מאטאחיה  $\Sigma'$  מאטא  $\Delta$ ταθόν (Neutr.) A'θ'  $3_{10}$ , θ' und  $\Sigma$ '  $7_{15}$ , χαλῶς E'(?)  $3_{10}$ ים : ממחנו  $3_{15}$   $A'\Sigma'\Theta'$  אמחנו  $3_{15}$ **3 (?)** εμαμείνα (?) קפט : קוֹפּט  $3_{16}$  A' פֿתוּשְׁסִסְסַנּסִמוּ  $\Sigma'\Theta'$  אַסְסַנּסַמוּ שריה (mas. Text מַרְיָה)  $1_6$   $\Sigma'$  אףסטָּעמדס $\zeta$   $\Theta'$  דףשטּפּשּב יאֹר : דאֹר 7 18 [Α'] Σ' ποταμοῦ יברכיהה 82 Α' Θ' Ίεβαραγίου Σ' Ίβραϊαγίου 

(710 hat bei Σ' Θ' χειρῶν), (מודר 3 ii A' χειρῶν

ידה: אודך בידה 12 אודך: ידה ידה ידה אודך: ידה

ידע : דעת(ר) דעת 7 ז ס זו ידע : ידע

יהעני  $\mathbf{S}_{19}$   $\mathbf{A}'$  איסיסיסיל  $\mathbf{\Sigma}'$  אי $\mathbf{S}_{19}$  יהעני יהעני איטיסיסי

ביהודה: יהוּדָה 8ε Α' ἐν Ἰουδαία (?) Σ' διὰ τοῦ Ἰούδα

רהוה  $7_{18}$   $\mathbf{A}'\Sigma'$  χύριος,  $3_8$   $\mathbf{A}'\Sigma'$  χύριον,  $11_8$   $\mathbf{\Theta}'$  τοῦ  $\mathbf{\vartheta}$ εοῦ

יחד : יחד בקבורה בקבורה  $14\,20\,\left[\mathrm{A}'\right]\langle\Sigma'
angle$  ڏ $\mu$ ם . . . פֿרַמֹּשָּחֶל  $\Sigma'$ 

1 אור ביודר 1 או Α' δμοῦ Σ' und θ' ἄμα

ליך 5 22 A' (?) Σ' Θ' סוֹעסע

יכח : יכח אורכיח בות ב $\Sigma'[\Theta']$  באבין ברח יכח

9ה  $\Sigma'$  אפמאוֹמכ, רלדר 2ה A' המוסוֹסוכ $\Sigma'$  דלהאישי  $\Theta'$  דלהאיסוכ

 $\mathfrak{P}$  θαλάσσης [A']  $\mathfrak{L}'$  119, A'  $\mathfrak{L}'$   $\mathfrak{G}'$  1115, θάλασσαν [A']  $\mathfrak{L}'$  [ $\mathfrak{G}'$ ]  $\mathfrak{S}_{23}$  (A'  $\mathfrak{G}'$  nach Q θαλάσσης)

יונק : דונק 118 9' אחאמלסי

יסף : יסף הביא אוסים איז איז בוספר הביא הסססונספרב הוספרת ביא אוסים אוסים איז א בוספרת הביא אוסים או

סור siehe יסר

יעדיר: יעד באדע 14 מויעדיר: אויב (mas. Text מוֹעָדִיר) אין מויעדיר איז מויעדיר: איז מויעדיר איז פאזיסס (bei A' ist falsch συντεταραγμένοις überliefert)

בנרת רענה : רענה A'  $\Sigma'$  στρουθο[ί]κάμηλοι  $\Theta'$  θυγατέρες στρουθών  $9_5$  A' σύμβουλος  $\Sigma'$  βουλευτικός

רער 10 א ב 10 א בער (ר) איז 10 א 10 א 10 בער 10 בער 10 א 10 א 10 בער 10 בער

בַקב 5 ב Α' Σ' ὑπολήνιον

יקץ: יקץ זיף : רקיב (בָּה) יקץ זיף זיף יקץ זיף יקץ נְבָּה) יקץ זיף יקץ ייקץ

: יקשו : Το Ι΄ Β 15 Α΄ σκωλωθήσονται Σ΄ παγιδευθήσονται Θ΄ ίξευθήσονται

יראת : יִרְאָה φόβου  ${
m A}' \, \Sigma' \, \Theta' \, \, 11 \, {
m 2}, \, \, \Theta' \, \, 11 \, {
m 3}$ 

ירה : לרְ(נדּ) איר  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Theta}'$   $\mathbf{\phi}$ שרוֹספּנ  $\mathbf{\Sigma}'$  ההסלפוֹלָפּנ

ירכתי : יבד 14 א A' Σ' Θ' μηροῖς, 14 κ Δ' Θ' μηρούς Σ' βάθη

יְשִׂרָאֵל 'Ispań $\lambda$  A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  8 14 ,  $\Sigma'$  14 2

ישעיהוד  $2_1$  A' 'Hoatas (?)  $\Sigma' \Theta'$  'Isootas

יתרה: יתר (ד) א A'  $\pi$ בּוְנִספּטּסא (לי, דותרה 4 א A'  $\Sigma'$   $\Theta'$   $\pi$ בּוְנִספּטּסאַכ A'

יְתְרָה : יְתֶר 15 אוֹ (mas. Text יְתְרָה) A' περίσσευμα αὐτῆς  $\Theta'$  ὑπόλειμμα αὐτῆς

יתְרָה עשה : יִתְרָה 15 γ Σ΄ περισσῶς ἐποίησεν, vgl. auch יתָר

Dersetzern 1 18. 25. 5 18. 10 13. 11 7. 9, 14 19 zweimal. 16 2

ώς mit Nomen im Genetiv A' 529

ώς mit Nomen im Dativ Θ' 10<sub>13</sub>

ως mit èν und Nomen ⟨Σ'⟩ 811 (ως èν αράτει = πρίπα + πρίπα?)

ώς mit Verbum finitum: 5  $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$   $^{24}$ 

```
ματά c. acc. A' Σ' 517, (A' oder A' Θ') 811
   (èv, also ⊃ statt ⊃ \Theta' 163)
8_{23} A'\Sigma'\Theta' פֿאַמֹּאָסיעפּע, הכביד 6_{20} (mas. Text הכביד) \Sigma' פֿר\Sigma'
         βάρυνεν
\Sigma' בְּבֵּר : בָּבֵר 1 \Delta' βαρός \Sigma' βεβαρημένος (oder -vov?) \Theta' βαρόνων
לבוֹד אין 11 ווי A' \Sigma' \Theta' δόξα, (ברוד 3 8 A' und \Sigma' δόξης, כבודר 5 13 \Sigma' E' (?)
         οί ἔνδοξοι αὐτοῦ
\Sigma'בבשים בבשים 11 מעע00, 517 12 מבשים בבשים בבשים בבשים ב
אם או 💥 τάδε
יברך: כרך 9_6 \mathbf{A}'\Sigma'\Theta' ברק כרך: כרך
ס לי bei verschiedenen Übersetzern 39. 10 zweimal. 5 10. 7 13. 8 11. 9 4.
        1023. 158, auch in 324, wo man יָב jetzt als Substantiv auffaßt;
        bei Σ', der 🤟 oft anders übersetzt (s. gleich), findet sich ὅτι
        39. 10 (A' \Sigma' \Theta'). 5 10 (A' \Sigma' \Theta'). 7 13. 94
    γάρ \Sigma' 26. 95. 1013.23 (angeblich \Sigma'\Theta'). 159 ([A']\langle \Sigma' \rangle)
    δέ Σ' 324, wo man 🤟 jetzt als Substantiv auffaßt
    ἀλλά Σ' 10 7
wird von allen Übersetzern stets durch Formen von πãς wieder-
        gegeben: 2 13. 16. 3 1. 7 19 zweimal. 8 7. 9 4. 14 9. 26. 31 (בַּלָּדָּ
        A'\Sigma'\Theta' \pi\tilde{a}oa). 152
יכלר: כלה 1 צא Σ' αναλωθήσονται
10פא \mathbf{A}' דבאבטדיאָע \mathbf{\Sigma}' סטעדבאבומע
ים בלר : פלר : פלר : פלר : פלר : פלר : פלר
לכך: בַּן διὰ τοῦτο A' Σ' Θ' 524, A' Σ' 1016
     ל כך בא באל בל כך באו τούτφ Α' 154.7
            ένεχεν τούτου Σ' 154, διότι Σ' 157
            διὰ τοῦτο Θ' 157
8_8 בּנְבְּ : בָּנָבְ \Theta' \piדּבּבְטְיִנְסִי
בסה : מכסים 11 א Α΄ Σ΄ καλόπτοντα
בסילי(הם) : כְּסִיל 1310 Σ' ἄστρα
אם: (כםי (כם) ביי 1 <sub>15</sub> A' דמף מסינק
ΠΕΡ 9 13 Α΄ κατακάμπτοντα Σ΄ κάμπτοντα
ברם 5_{10} \mathbf{A}'(?) \mathbf{\Sigma}' \mathbf{\Theta}' מֿנָתם \piελών
ברת: כרת: 10 לחכרית ברת: כרת
בשהים 13 ב 13 בשהים בארם
3 s \ A' בֿסאמאסאוֹס\eta \ \Sigma' \Theta' אַסאַבֿיער, כשׁלר(1) \ 8 + A' סאמא(2) \ R
        ΣΠΕ 11 14 A' ώμία Σ' Θ' ώμων
b vor Substantiven geben alle Übersetzer häufig durch sic oder durch
```

den Dativ wieder (Dativ auch in 113 Σ' τη δράσει und τη

אמדמ כ. acc. 8' 11 3 (אמדמ דייף ספוע בוראה , vgl. die Anm. z. St.)

ἀχοῆ). Außerdem kommt vor:

Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16. Genetiv  $[A']\Sigma'$  119,  $\Sigma'\Theta'$  529,  $A'\Sigma'\Theta'$  1422,  $\Theta'$  162 ('Apvώv, s. z. St.) Akkusativ A' 3 פ (έαοτοός = סלהם),  $A' \Sigma' \Theta'$  14 פ Auslassung des zweiten  $\flat$  bei  $\Sigma'$  in  $7_{23}$ , wo das eben vorhergegangene els noch nachwirkt freiere Übersetzung: 7 למדלה פי מֿעש, 9 למרבה  $\Sigma'[\Theta']$  בּתּגאָן בֿתריי ביר צֿין ביר מרבה ביר מרבה ביר מיש θύνθη, 14 30 του  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  άμερίμνως  $\Theta'$  πεποιθότες, י מַעָבָרוֹת לארנון (mas. Τεχt מֵעבָרוֹת מֹאמץסֹμεναι πέραν 'Αρνών. Über die Wiedergabe von bedurch den Artikel bei A's. oben S. 113 mit Infinitiv wird übersetzt durch τοῦ c. inf. A' 3s. 522. 102, vgl. oben S. 113einfachen Infinitiv  $\Sigma'$  107 zweimal,  $\Sigma'\Theta'$  106 zweimal,  $[A']\Sigma'\Theta'$  522  $\epsilon$ וברות ביל הוה הוא ביל הוא המחמת המחמת ביל כי כי למרות ביל הוא למרות ביל הוא כי למרות ביל הוא צי c. inf.: Θ' 7 ווּ צי דעתו מטרס מיסיסי איש מיסיסיסי מיסיסיסיים מיסיסיסיים איש מיסיסיים מיסיסיים מיסיסיים מיסי 🗴 οὐ, οὐα, οὐχ bei verschiedenen Übersetzern 16 dreimal. 92.12. 113. 1420 οδ μή [Α'] Σ' Θ' 13 22 οὐδέ Σ'[θ'] 113, aber A' 16 καὶ οὐκ לא חוסיפו הביא  $1_{13}$  ב' סטאפרו הסססונהדב הביא  $\mathbf{A}'$  έμόχθησα αἴρων  $\mathbf{\Sigma}'$  έχοπώθην ίλασχόμενος  $\mathbf{\Theta}'$  έχοπίασα ἀφιέναι לְבַב , לְבַב , מְבַב , מְבַב , אמף אמף אמף אמף אמף אין  $A'\Theta'$  7 אין  $A'\Sigma'\Theta'$  13 אין אמף אמף אמף אין  $A'\Sigma'$ 9 8, Α΄ 10 12, להשמיד בלבבר Σ' פֿלבּמָסְמוּ διανοείται לברא 5 29 A' λεόντων (lies λέοντος)  $5_{24}$   ${
m A}'\Sigma'\Theta'$  קאסקסק, הברם  $13_8$   $\Theta'$  קאסקסק, הבה  $4_5$   $\Sigma'$   $\pi$ υρὸς φλεγομένου לחם : לחם (ל) 7 ב  $\mathbf{A}'$   $\Sigma'$   $\mathbf{\Theta}'$   $\pi$ ολεμῆσαι 31 Α'(?) Σ' ἄρτου ליל 16 פ $\Theta'$  איזאטע לרלה לילה 4 ב $\Sigma'$  לילה אנע רליך : אין 1 בו  $A'\Theta'$  מאלוסטיים בין אין ליך  $\Sigma'$  אאלונפיס כן siehe : לכך לְמַדְּרָ : לְמַרְּדְ 8 אַ 16 10 אַרָ 10 אַרָ לְמַרָּרָ : לְמַרְּדָּרָ : לְמַרְּדָּרָ : לְמַרְּדָּרָ  $\gamma$ לשׁלֹך: לשׁלֹך  $\gamma$ גּשׁססמג A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  5  $_{24}$ ,  $\gamma$ גּשֿססמא A'  $\Sigma'$   $\Theta'$   $_{11}$   $_{15}$ 94 A' und Σ' πατάβρωμα ברע : מאוס אויס  $\theta'$  מֿתּשׁסמס $\theta$ מנ דס הסיתףסט  $\Sigma'$  מֿתּסססאנ $\mu$ מסמנ דס אמאס מדהבה 144  $\Sigma'\Theta'$  φορολογία 1 22 Α΄ περιτετμημένος Σ΄ μεμιγμένος Θ΄ περιηρημένος הפך siehe מהפכה מְהַר  $8_1$  A' ταχύ  $\Sigma'$   $\Theta'$  ταχέως

מוֹאָב Μωάβ Α΄ 154, Σ΄ 159

יעד siehe יעד

שֹׁלְשׁ  $8_{14}$   $\Sigma'\Theta'$  האמעלסמלסט A' האשלסט שורים ביורים  $14_{23}$   $A'\Sigma'\Theta'$  אלאתףסעסעומע

תר ביתר המת (mas. Text מתר ביתר  $\Sigma'$  E' (?)  $\Sigma'$  εθνηκότες, המר ספר המת  $\Sigma'$  εθανατώθη

מות : חמות 14 וו (mas. Text המות ) 6' ל שמת פיתות : מות

The state of the s

מזְמַרָה : מַזְמַרָה 2 אַ אמסרוֹףוּם

κυκυυ 14 23 Σ' Θ' πηλοβρογία

השֵים : השֵים  $14_5$  A'Σ' ῥάβδον  $[Σ']\langle\Theta\rangle$  βακτηρίαν

השָה : ממות  $8_8$   $\Sigma'$   $\Theta'$  פֿאַדאַסוג

 $3_{22}$  A' אַבּערות  $\Sigma'$  בּאַצָבּוֹנְוּם  $\Theta'$  ζώνας

1 22 A' und Σ' und Θ' δδατι, 11 9 A'Σ' δδατα, 14 28 A' und Σ'Θ' δδάτων

הכסה : מכסר 14 מכסר  $\Sigma'$   $\pi$ בּהָנ $\beta$ όλαιον

δήτορ 8<sub>14</sub> Α΄ σκάνδαλον (lies σκανδάλου)

אַלָשְׁלַתְּ  $3_6$  A' סאמעלמאוס $\mu$ וֹכָעָ  $\Sigma'$   $\Theta'$  מוס $\Phi$ ליצונום

 $2_6$  בי פֿתאין מלאר מלאר  $2_6$  בי פֿתאין מלאר מלארם  $6_1$  [A'] בי פֿתאין מיטע

ם בלרבה 18 Α΄ αδλιστήριον Σ΄ νυχτοφυλάχιον

τρο 720 Σ' βασιλέα, 1012 Α' βασιλέως

במלכה : ממלכה 13 א Σ΄ βασιλειών, 14 א Σ΄ βασιλείας

ἀπό A' 1 24 (?). 29. 72 (Q ἐκ). 9 11 (ἀπὸ ἀρχῆθεν),  $\Sigma'$  1 29. 2 6,  $\Theta'$  9 11, A'  $\Sigma'$  9 11 (ἀπὸ ὅπισθεν),  $[A']\Theta'$  8 11 (ἀπὸ τῆς ὁδοῦ = סלכת , anonym 14 19

έξ A' 523 (und nach Q in 72, s. oben)

freiere Übersetzung: 5 א רסירו ממנו  $\Sigma'$  מֿסְמוּסְסַטֹּעדבּ מּסֹנססֿ, 7 אַ מכּר בּעם  $\Sigma'$  סֹסֹג מַטֹּדמס סַבּער סֹלכת אוֹ אַ יסרני מלכת (ז)  $\Sigma'$  מֿתּפּׁסדּקספֹּע שָּב שָּׁ אַ הַסְבּּטִּפּסּסּטּמיּ

בתחה : מנחה 1 או בינחה בינחה בינחה בינחה בינחה או בינחה בינ

מסך : מסך 5 בסך : מסך : מסך

חַלָּה 11 מַלָּה Α΄ ἀπεσκολοπισμένη. חסכת 7 3 Σ΄ δδόν

אַסְבָּר  $10_{19}$   $A'\Sigma'(?)$  φήφφ  $\Theta'$  ἀριθμφ

מעברות: מעברה 16 א A'θ' διαβάσεις, vgl. auch לבר

מערק : מערק 822 Α'Σ' έκλυσις

מעם : מעם מכם τוς Σ' οὸκ αὐταρκες ὁμῖν

תעשפות בי מעשפות 3 אין 3 אין אין פֿרָטָפּר מעשפות בייביים מע

מעל : מעלה : מעל 7 זו θ' ανω

י מַעַלְלֹי : (בּח- oder מעללי בּמ  $3_8$  א'  $\Sigma'$  פֿתנדון $\delta$ פּטְּעָמִים  $\Theta'$  לּנמאָסטֹאנם,  $1_{16}$ .  $3_{10}$  א'  $\Sigma'$   $\Theta'$  פֿתנדון פֿרטַעַמַעיי

 $\chi$ בערן: מערב (כם) מערב (מבר (מבר (מבר מבר מבר מערב):  $\Lambda'$  θρόησις  $\Sigma'$  θ' πραταίωμα

 $3_{24}$  A'  $\pi$ οιήματος  $\Theta'$  έργου, מעשה מקשה  $3_{24}$   $\Sigma'$  χόσμου τριχῶν העַבָּה  $6_{13}$  E'(?) τῶν ἐστηλωμένων

7 18 [Α΄] Σ΄ Αἰγόπτου

Pn 324 Α' Σ' ἔπτηξις

**Ψηρη** 814 Α' άγίασμα

אַקרָא  $1_{13}$  A' אלקדאָט  $\Sigma'$  בֿתנאלקסניט  $\Theta'$  בֿתנאלקדיט (Fem.)

 $3_{24}$  A' פֿעסטאשׁה  $\Theta'$   $\mu$ מאבּ, מעשה מקשה  $3_{24}$   $\Sigma'$  אַסֿאָנסט דףנאָשֿע אַנעָה מקשה

 $\Sigma'[E']$  אַרְאָה בּ מַרְאָה 11 בּ  $\Sigma'[E']$  אַרָאָה פֿרָאָה פֿרָאָה אַ מּרָאָה

 $\Theta'$  חברה : מֵרבָה  $\Theta'$  פֿתרבה : מַרבָה  $\Theta'$  פֿתרבה  $\Theta'$  חבר  $\Theta'$  האת $\Theta'$ 

 $1_{11}$   $\langle A' 
angle$  סודפטד $\tilde{\omega}$ י מריאים בירא

χυμ 14 28. 15 1 Α΄ ἄρμα Σ'Θ΄ λημμα

 $10_{15}$   $\Sigma'$   $\pi$ ףנשיר אור בישור

 $9_5$  Α΄ μέτρον Σ΄ Θ΄ παιδεία ,  $9_6$  Σ΄ [Θ΄] παιδεία (Θ΄ nach Q παιδείαν)

יְמַשְּׁכּר : משֹׁך (Pausalform) אוני ( $\mathbf{A}'$   $\mathbf{B}'$  מֿקּבּאעטס $\mathbf{A}$ סטט ( $\mathbf{Q}$  בּֿקּבּאע.)

ששׁל herrschen: משׁל 16₁ Θ' ἄρχοντα

של vergleichen : משל 1410 Σ' Θ' συμπαρεβλήθης

של 144 Α΄ Σ' Θ΄ παραβολήν

 $11_{14} \text{ A}'$  משלחת  $\Sigma'\Theta'$  פֿאַדמסוג (es folgt  $\Sigma'$ פּר די אווים אוו

בְּשְׁלֵח : מְשְׁלֵח בּאַ בֿלָם בּאַ בֿלָם בּאַ בֿלָם בּאַלָּם בּאַלָּם בּאַלָּם בּאַלָּם בּאַלָּם בּאַלָם בּאָלָם בּאָלוּם בּאָלָם בּאָלָם

קשמה: משמה בשמה A'(?)  $\Sigma'$   $\Theta'$  אוֹיָסְמעוסעובּיעסע

אָם בּשְׂמִע בּי מְשְׁמָע 11 בּשְׁמָע מאס $ilde{\eta}$ 

 $3_1$  A' έρεισμα  $\Sigma'$  στήρισμα (lies στήριγμα), משעך  $3_1$  [A']  $\Sigma'$  στήριγμα

31 Α΄ ἐρεισμούς (lies -μόν) Σ΄ στηρισμούς (lies στηριγμόν)

בּשְׁפָּם : בּשְׁשָּׁם 10<sub>2</sub> A' אִנְּסֹנִע וּ

μπο  $1_6 \times \mathbf{A}'$  δλοκληρία  $[\times] \Sigma'$  ύγιές  $[\times] \Theta'$  άπλ $\tilde{\omega}_{\varsigma}(?)$ 

בּיְחְנֵיִם : מְתְנֵיִם 11 מתנר(ר) : מֶּתְנֵיִם (lies νώτου)

נאד : נאד 14 Α΄ διέσυραν

 $5_{12}$   $A'\Sigma'$  νάβλα $[\varsigma]$ , נבליד  $14_{11}$   $\Sigma'$  τὸ πτῶμά σου (von יְבֵּלֶּה abgeleitet) Θ' κατέρρηξέν σε (wie aufgefaßt?)

**河边 4**5 Σ' φέγγος

יגרע : גרע 8 $_8$   $_8$  אין אמדמעדי $_1$ ספּנ  $_1$   $_2$   $_3$  אלספּנ  $_4$ 

814 Α΄ προσκόμματος

 $3_{12}$  A' πράκτορσιν  $\Sigma'$   $\Theta'$  πράκτορες, (ΠΠ) τεων  $14_2$   $\Sigma'$  φορολογοδντας

υτο oder του: εκτί 35 Θ΄ προσκόφει (s. z. St.)

ינדד: נדד:  $16_2$   $\mathbf{A}'$  μεταναστεύον  $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  μετακινούν

יברה אינדים אי

: נההל 116 A' בורג : נההל

נהללים : נהללים 7 19 A' מחלףט $\xi$ וע  $\Sigma'$  אמועפרס $\xi$ י $\xi$  אמרמסטרסיב נהלל

ההר : ההר בי  $2_2$   $A'[\Theta']$   $\pi$ οταμωθήσονται  $\Sigma'$  συρρεύσει

7 בהר 7 בהר 7 בהר 7 בהר

וחם: החה  $7_2 \langle \Theta'? \rangle$  προσετέθη

ינוסר : נרס 13 בו  $[A']\Sigma'\Theta'$  φεύξεται (A' nach Q φεύξονται)

רטרנע : נוע 7 א $^{\prime}$   $^{\prime$ 

ינרם : (ר) מנים 10 בי אנעסטעדשי בירן ביר אנעסטעדשי

נחל : (בחלות 14 2 Σ' διελοῦνται

15 א מַחַל (בּחַל 15 בּתַדְל Τ זוּס Α΄ χειμάρρου מחלר (Τ מַחַל 15 בּתַדָּל בּחַל בּחַל אַ

נרס: (ד) ווחמר(בר) 12 אור (בר) אור (בר) אור (בר) וווחם (בר) אור (בר) וווחם (בר) ו

נטרה : נטרה 5 25. 9 16. 14 26 A'  $\Sigma'\Theta'$  פֿאַדפּדמ $\mu$ פֿאָן 3 16 A' פֿאַדפּדמ $\mu$ פֿאָס (lies -val)

נטלע : נְטַלע 5 ז A' und  $\Sigma'$  φυτόν

נמשתה: נמשתה  $2_6$  A' εἴασεν (lies -σας)  $\Sigma$ ' ἀπέρριψεν (lies -ψας)

ליצריך 1 או  $A'\Sigma'\Theta'$  ס $\pi$ וע $\delta\eta$ ף מ

לֶכֶּד 14 אַ $\Sigma'$  (oder vielmehr A'?) מֿ $\pi$ סֹיְסִיסע, vgl. יָּדָּדָ

נכרים : נְכְרִי  $2_6$   $\mathbf{A}'$  ξένων  $\Sigma'$  άλλοτρίων  $\mathbf{\Theta}'$  άλλοτρίοις

סט סטססאן איס A' 11 איז 13  $_2$  , A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  11 איז סטססאן  $\Delta'$  oder  $\Delta'$  5  $_{26}$ 

לעבורים : נעבורים 7 אין א $\mathbf{A}'\,\mathbf{\Theta}'\,(?)$  אסאילמוג  $\mathbf{\Theta}'\,(?)$  δάσεσιν  $\mathbf{\Sigma}'$  πολοτελέσι

לְּכֶּרָת  $\mathbf{1}$  1 בי  $\mathbf{A}'$  דּנֹעמין  $\mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}'$  מֿתסדניעמין בי

3 20 A' לְּטַעָּקָּל, בתר הופש 3 20  $\Sigma'$  דמ סאפט דוֹן בֿעראיסנמג, 5 14  $\langle \Sigma' \rangle$  במעדט בער הופש 3 20  $\Delta'$  לפשרה בער הופש 3 20  $\Delta'$  ליים בער הופש 3 20  $\Delta'$  לפשרה בער הופש 3 20  $\Delta'$  ליים בער הופש 3 20

 $13_{20}$  A' ענֿאַסג  $\Sigma'\Theta'$  τέλος

 $14_{19}$  A' ἀκρεμών (?)  $\Sigma'$  ἔκτρωμα  $\Theta'$  βλαστός

περί 3 24  $\, {
m A}' \,$  χόλαμμα  $\, \, {
m \Sigma}' \,$  πληγή

κώ): κών  $2_9$  Α΄ ἄρης  $\Sigma'$  Θ΄ ἀφης, κών  $1_{14}$  Α΄ αἴρων  $\Sigma'$  ίλασκόμενος Θ΄ ἀφιέναι, ωνών  $3_8$  Α΄ αἰρόμενον προσώπφ  $\Sigma'$  αἰδέσιμον Θ΄ τεθαυμασμένον προσώπφ,  $9_{14}$  Α΄ αἰρόμενος προσώποις Θ΄ ἐπηρμένος πρόσωπα  $\Sigma'$  αἰδέσιμος, κών  $2_{12}$  Α΄  $\Sigma'$  Θ΄ ἐπηρμένον

ושׁרם: נשׁרם: 3ווּ (mas. Text הַשִּׁרם) €' δανεισταί

5יו בנשק: בנשק: אחרי בנשק: 5יו בישק: בנשק בי אחרי בנשק: בישק בי אחרי בנשק: בישק

 $3_4$  A' ליכתתי : נתן  $3_4$ 

γίαο 94 Α΄ ἐπαγωγή Σ' βία

אָדָ פאָן 94 (mas. Text אָשָׁבָּ) A' בֿאַמסאָר  $\Sigma'$  בֿאָנֹס $3\eta$ 

אָבָט : (קאָם 1 אַב 1 בו אַר באָר  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  סוֹעסג  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  סוֹעסג

פבלר: סבלר 9 או γ Α΄ συχνεῶσι, 10 א Σ' Θ΄ δάση

בל (ר) סבל 14 25 Σ' Θ' βάσταγμα

TIO : ΤΟΟΟ  $9_{10}$   $\langle A' 
angle$  στασιώσει  $\langle \Sigma' 
angle$  συμβαλεῖ  $\langle \Theta' 
angle$  συγκεράσει

המה  $5_{28}$   $\langle {
m A}' 
angle$  סטסספנס $\mu$ ός

ליסירו מטנר: סור 5 25 A' ἀφιστῶντες (?) ἐξ αὐτοῦ  $\Sigma'$  ἀφαιροῦντες αὐτοῦ, (יְסְבֵּרָנִי) A'  $\Theta'$  ἀποστήσει  $\Sigma'$  ἀπέστησεν, vermutlich auch אסירוה 1 25  $\Sigma'$  ἀποστήσω

סיגים : סיגים  $1_{22} \times A'$  סיגישףטאם  $[\times]\langle \Sigma' \rangle$  סאשףומא, סיגים  $1_{25} \cdot A'$  סיגים φυλα  $\Sigma'$  סאשףומא  $\Theta'$  קון און אין סיגים סיגים סיגים סיגים י

τος 1 8 Α΄ συσκιασμφ (lies -μός?) Σ' καλύβη

קם : ספרם  $6_4$   $[A']\Sigma'$  οδδών

שֹׁפַק siehe ספּק

יסקל (הרי) ב אין  $\mathbf{A}' \Sigma' \mathbf{\Theta}'$  באנ $\mathbf{A}' \Sigma' \mathbf{\Theta}'$  באנ $\mathbf{A}' \Sigma' \mathbf{\Theta}'$  באנ $\mathbf{A}' \Sigma' \mathbf{\Theta}'$ 

םרה 15 Α΄ απόστασιν Σ΄ παράβασιν Θ΄ ξακλισιν

סתרי : סתר 16 אף אף מסתיר 8 מסתרי 4A' מתרא מהרי מתרי (Sing.)

עב אברם A'  $\pi$ מֹעָסט $\varsigma$   $\Sigma'$  νεφέλη, עברם  $5_6$   $\langle A' 
angle$   $\pi$ άγη

 $5_{18}$  Α΄ Σ΄ Θ΄ βρόχον (Var. βρόχ $\phi$ )

י עבר : עבר (ז') אי אוי פֿג A' διαβάς  $\Sigma'$  παράγων, אַברוֹת בֿאַרנוֹת בֿעָבָרוֹת 16 (mas. Text בַּעָבָרוֹת בַּרוֹת בַּרְבַּרוֹת בַּרְבַּרוֹת בַּרְבַּרוֹת בַּרְבַּרוֹת בַּרְבַּרוֹת בּבְרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בַּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בַּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרִתְיִים בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרִתְיִים בּבְּבְּרוֹת בּבְּבְּרוֹת בּבְּרוֹת בּבְּרִתְיִים בּבְּרוֹת בּבְּבְּרוֹת בּבְּרִתוֹת בְּבַּרוֹת בּבְּרוֹת בְּבְּרוֹתְיִים בְּבַּרוֹתְיִים בּרוֹתְיִים בּרוֹתְיִים בּרוֹת בּבּרוֹת בּיבּרוֹת בּיּבְּתִים בּרוֹת בּיבּרוֹת בּיּבְּתְיִים בּיּבְּרְתוֹת בּיִים בּיּבְּתִים בּיּבְּתִים בּיּבְּתִים בּיבּרוֹת בּיבּית בּיבית בּיבּית בּיבּית בּיבית בּיבית

בר : עבר 7 אַבר 7 בּעָברַר : עַבר τῷ πέραν c. gen.

עברה אין 13 פֿער (פֿי $\Theta'$ )  $\mu$ אַיוּאוּסס, עברת עברת  $10_6$   $\Sigma'$   $\Theta'$  ספּרָאָק

5 18 A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  άμάξης

אר 88 A' und Σ' ξως

קוֹם  $16\, 2$  A'  $\pi$ פּדפּנעסט

עורר: עורר בער A'  $\Theta'$  פֿבּקוֹקבּוּפִי, רְעַערה (Pausalform) אין 14 פּבּר (Pausalform) אין 15 בורר (Pausalform) רעערה (A' nach Q בֿבּמיבּקבּסָסַסניי)

 $3_{16}$  (A') δφθαλμοῖς, דרנרם  $2_{11}$  A' δφθαλμῶν  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  δφθαλμοῦς μοί, או  $3_{8}$  A' δφθαλμοῖς  $\Sigma'$  δφθαλμούς, (דריר)  $11_{8}$   $\Theta'$  δφθαλμῶν

ערף siehe ערף

אַרָ 5 בּין 5 בּין 5 בּין אַ לעוֹבּן

του : παρενσκάζουσαι (?)  $\Sigma'$  εὐρύθμως βαίνουσαι  $\Theta'$  σχεδιάζουσαι

 $3_{18}$  A' und  $\langle\Theta'\rangle$  א איססיקע בעסים  $\Sigma'$  [und A']  $\pi$ פּרָנּסְעּבּאנּאַנּאַנּאַ  $\Sigma'$ בר ביה ἐπί c. acc. A' 213.16. (56.) 1012.15. 1414, Σ' und θ' 1412, A' Σ' θ' 5 30, Σ'θ' 2 16 ἐπί c. dat. Σ' 14<sub>14</sub> ἐπί c. gen. A' 15 2 ἐπί mit unflektiertem Eigennamen  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  15 s κατά c. gen.  $\Sigma'$  10<sub>15</sub>,  $\Sigma'$   $\Theta'$  10<sub>6</sub>, [A']  $\Sigma'$   $\Theta'$  14<sub>26</sub> כז siehe כל־כּוּ ל (ו') בל 14 צל (A') אל : על (ד') אל (בל (ד') א אסנסֹכ עלח(ד) : עלח אוווי בי  $[A']\Sigma'\Theta'$  אים אמאמסבשכ לרונה : עליונה : עליונה : עליונה : עליון 73 Σ' ανωτέρας (Sing.) עלילה  $\Sigma'\Theta'$  בעלילה אלילה  $12_4$   $\Delta'$  בימאאמץמֹכ  $\Sigma'\Theta'$  בילילה איניה ביילי ביילה ביילי ביילה ביילים ביילי  $3_{12}$   $\mathbf{A}'$  פֿתנלל : עלל  $\mathbf{\Sigma}'$  אמאמ $\mathbf{B}'$  אמאמ $\mathbf{\Sigma}'$  אמאמ $\mathbf{\Sigma}'$ למה  $7_{14}$   $A'\Sigma'\Theta'$  עבמעוג צמנו אל : עם : אם ε Σ' Έμμανουήλ עם 10 6 Σ'Θ' λαοῦ (ebenso A' in 8 11 ? s. S. 70 Anm. 322), למים 8 €  $\mathbf{A'} \; \mathbf{\Sigma'} \; \mathbf{\Theta'} \; \lambda \alpha o i$ עמק : דמק 711 θ' βάθυνον ענל  $13_{22}$   $\mathbf{A'}\Sigma'(?)$   $\mathbf{\Theta'}$  τρυφῆς ענר : ענר 102 Α΄ πενήτων 77 10<sub>19</sub> Α'Σ' ξόλων Θ' ξόλα עֹלָבּה 16 a A' Θ' und Σ' βουλήν אַברה 1 או אַ 1 אַ 1 אַ 1 בֿצרה 1 או אַ 1 אַר 1 בֿצרה 1 או אַברה 1 או אַברה 1 או אַברה 1 או אַברה ערבה : ערבה 157 A' ונובה וליבה לרה : לערה  $3_{17}$  A' ἀσχημονήσει  $\Sigma'$  γομνώσει  $\Theta'$  ἀποκαλύψει בעריפים בעריפים בעריפים 5 איז בעריפים בעריפים 5 איז בעריפים בעריפים בעריפים 5 איז בעריפים בעריפים בעריפים לשה 15  $_{7}$   $\mathbf{A'}$  und  $\mathbf{\Sigma'}$  und  $\mathbf{\Theta'}$  פֿתסוֹקספּע, רעשר  $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{10}$   $_{1$ רעשה 311 Α΄ ποιηθήσεται  $5_{10}$   $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}'$   $\delta$ έχα 기번호 45 Σ' καπνόν, 917 A' und θ' καπνοῦ Σ' καπνῷ עתודים : עתודים  $1_{11}$   $\langle A' \rangle$  אמוף( $\mu$ ων, עתודים  $1_{49}$   $A'\Theta'(?)$  אמוף( $\mu$ ωνς פאה  $3_{17}$  (tiber. Vokal. אַרָהָן) A' אַסְּעָּהָעָ $\Sigma'$  πρόσοφιν  $\Theta'$  τὰ χατά πρόσωπον יתפאר : פאר 10 15 Α' αὐγήσει  $3_{20}$   $\mathbf{A'\Sigma'}$  סנפּעְמֹעסטכ  $\mathbf{A'\Sigma'}$ בר 14 א בר 14 פגר פגר 14 פגר הם: חַפַּהְ 1 ביז Α' Σ' Θ' λυτρωθήσεται 7Ε (Pausalform) 13 12 A' πιρρόν (Akkusativ) κόρ 95 Α΄ θαυμαστός Σ΄ παραδοξασμός 5 פלים פלם בסלרם בי 5 פלים פלם בי סלרם בי פלים ב פליטה פליטה בליטה 15, Σ' τῷ διασώσματι ἀπὸ Μωάβ

Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog,-histor. Klasse. 1915. Beiheft.

130 אַכּשָׁרֵא 14 29 Φυλιστιείμ, 14 31 Α΄ Σ΄ Θ΄ Φυλισθιείμ (?) 9יוו  $A'\Sigma'\Theta'$   $\Phi$ טאנסדובוי, 11יו A' und  $\Sigma'\Theta'$   $\Phi$ טאנס $\Theta$ ובוֹעָם  $\Theta'$ שנים  $3_3$  A' und  $\Theta'$  προσώπφ,  $9_{14}$  A' προσώποις  $\Theta'$  πρόσωπα, בים und  $(\Box \Box)$  בור  $\Theta'$   $\pi$  אף בור O בור מנים 33. 9 או בים 33. 9 משרא פנים 33. 9 בשרא פנים חפרפרה siehe חפרפרה  $4_2 \times$  μαρπός,  $10_{12} \text{ A}'$  μαρπόν,  $3_{10} \text{ A}'(?) \Sigma' \Theta'$  μαρπούς ברר : פרר (Α') ἀχυρώσει באה siehe באה אחה : (החר(ה  $3_{26}$   $A'[\Theta']$  מעסוֹץ $\mu$ מדמ  $\Sigma'$   $\vartheta$ טֹף מנ בארגרל באב 3 בתרגרל באל בתרגרל פתרום 11 11 Α΄ Φεθρούς 7 21 A' ποιμνίου אַבָּאַ : אַבאור 1 9. 14 24. 27  $\mathbf{A}'$  סדף $\mathbf{a} \mathbf{t}(\mathbf{\epsilon})$ נּשֿע  $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  סטעמעו $\mathbf{\epsilon}$ שטע בר 13 אבר 13 צבר 13 צבר  $3_{10}$   $A'\Theta'$  δίκαιος E'(?) δικαίφ, דרקים  $5_{23}$  A' δικαίων  $\Sigma'$  δικαίου אָדָע  $1_{21}$   $A'\Theta'$  δίκαιον  $\Sigma'$  δικαιοσύνη הדק  $1_{27}$   $\mathbf{A}'\Sigma'$  δικαιοσύνη, דקק  $5_{28}$   $\Sigma'$  δικαιοσύνην, הקדב  $5_{23}$  (mas. Text ΣΤΕΣ) Α΄ δικαιοσύνας בחל : אחל בחל 126 Α' Σ' χρεμέτιζε Θ' τέρπου בְּהֶרָיִם (Pausalform) 16 שׁ θ' μεσημβρίας (Sing.) אָרָאָ 88 A' und Σ' τραγήλου אורותי : אורותי בווא או(בר (בר  $^{\prime}$   $^{\prime}$  ארר 2 10 στερέωμα, 8 14 A' στερεόν (in dem verderbten Texte von 710 Neutr., ursprünglich Mask.) אַרּוֹךְ 3 אַרּוֹךְ 3 אַרּוֹרְ 3 בּיּוֹרְ 3 בּיּוֹרְ על (ד): צַל 16 מיל (ד) צַל : צַל במדי $\Sigma'\Theta'$  במדי $\Sigma'\Theta'$  במדי $\Sigma'\Theta'$  $4_2 [A'] \Theta'$  מֿעמדסאָאָ  $4_2 [A'] \Theta'$ אַניק : אַנים 3 23 A'  $\mu$ נדף (Plur.)  $\Sigma'$   $\Theta'$   $\delta$ נמלא  $\delta$ יים  $\delta$ יים אַניף  $\delta$ יים אַניף  $\delta$ יים אַניף  $\delta$ יים אַניף  $\delta$ יים אַניף אָניף אָניף אָניף אָניף אָניף אַניף אַנייף אַניף אַניף אַנייף אַניף אַנייף אַנייף אַניף אַניף אַניף אַניף אַנייף אַניף אַנייף אַנייף אַניף אַניף אַניף אַניף אַניף אַנייף אַנייף אַניף אַניף אַנייף אַנייף אַנייף אַניף אַנייף אַניייף אַנייף אַניף אַניף אַניף אַנייף אַניף  $3_{20}$   $\langle \Sigma' 
angle$  אַערות  $3_{20}$  βραχιάρια τήρχ 14<sub>13</sub> Α'Σ'Θ' βορρᾶ אַבָּע  $14_{29}$   $A'\Sigma'\Theta'$  βασιλίσκος בפערנר 11 ε Α΄Σ΄ βασιλίσκου ΠΕΣ : ΕΙΕΣΕΣΕ 819 Α΄ δρικάζοντας Θ΄ στρουθίζοντας TE Bedrängnis 5 30 θλίψεως ברר  $\mathbf{8}$  : אור  $\mathbf{8}$  אור  $\mathbf{8}$ קבורה : קבורה 14 א פבורה  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  מוחה מבורה : קבורה לכייה מבורה  $[A']\langle \Sigma' \rangle$ י מבר (ד) : קבר (מ) בין : קבר (ד) : קבר (ד)  $\Box$  τρ ἀρχηθεν Α΄ 9 11 (ἀπὸ ἀρχηθεν). 11 14 (υἱοὸς ἀρχηθεν), ἀνατολης  $\Sigma$ ΄ 2 6

ΤΡΤΡ 317 Α'Σ' Θ' χορυφήν

סום : חקום  $14_{24}$   $\Sigma'$  סדים פום חַלְּמָה 10 אַ Α' ἀναστήματι Σ' ήλικία Θ' μεγέθει  $\delta$ ים באל  $\delta$ ים באסטיים  $\delta$ ים באל  $\delta$ ים באסטיים באל  $\delta$ ים באל באסטיים באטטיים באסטיים באסטיים באטטיים באטטיים באטטיים באטטיי TO  $16_2$  A' vossiá[v]  $\Sigma'$   $\Theta'$  vossiáv πορ : πορ 32 Α' Σ' Θ' μάντιν TEP 1423 A'Σ'Θ' ἐχίνου אבף : אבף  $7_3$   $\Sigma'$  τὸ ἄκρον, בּקבה  $7_{18}$   $\Lambda'$   $\Sigma'$  πέραν c. gen. πέρ  $2_7$   $\mathbf{A}'$  τέλεσμα  $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  πέρας קציך: קציך 37 Σ' ἐξουσιαστής נקיצו(נה) בעד  $7_6$   $\Sigma'$  אלמסשובי  $\Theta'$  אלששובי (mas. Text נקיצונה),  $\Sigma'$  und (נק(ר)צָנָה sprachen נָק(ר) ים בי קראו : קראו 12 μ Α΄ ἐπικαλεῖσθε ברב : קרב  $83~{
m A}'$   $\pi$ אקרב : קרב  $\overrightarrow{\mathbf{p}}$  5 24  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  παλάμην קרים 3 20 Α΄ δεσμούς Σ΄ έγχομβώματα Θ΄ ἐπιδέματα עמי 2 2 Α' κεφαλή, 9 14 Α' Σ' Θ' κεφαλή אַשׁרֹך  $8_{23}$   $[A']\Theta'$   $\pi$ ρῶτον  $\Sigma'$   $\pi$ ρῶτος ירבצר: רבד 1430 Α'Σ'Θ' κατακλιθήσονται רגזה ברגז אין א א פֿאַ א א א א ברגזר A' באאסטין א ברגזר ביר ביר אין א פֿאַ א פֿאַ א פֿאַ א רגזה א רגזה א רגזה ביר א ברגזר ביר אין א פֿאַ א פֿאַ א רגזה א פֿאַ א א פֿאַ א א פֿאַ א אַראַא א פֿאַא א פֿאַ א א פֿאַ א פֿאַ א פֿאַ א פֿאַ א פֿאַ א א פֿאַראַא אַראַא א פֿאַא א פֿאַ א אַראַאַא א פֿאַא א א א אַראַא אַראַא א אַראַא A' ἐκλονήθησαν  $\Sigma'\Theta'$  ἐταράχθησαν, της  $14_{16}$  A' κλονῶν Σ' ταράξας ורדו ב : רדה: 142 Σ' ὑποτάξουσι c. acc. יִרִיד : רַדִידם 3 23 Σ' σπαθαρικά רַתַ Τ 2 A' ἀνέμου, 11 4 A' Σ' Θ' πνεύματι, בריחה 15 5 (mas. Text בָּרִיחָה)  $\Theta'$  σύν τῷ πνεύματι αὐτῆς בום: הרימו : רום 132 Σ' ἐπάρατε רוע : יריעו 154 Α΄ άλαλάξωσι רכששׁר: רטשׁר 13 וּה (mas. Text יַרְששׁר ) 🖯 הָּוֹשָׁשׁה יִר רטשׁר ריבר : ריב 1 1 ריבר : ריבר : ריבר : ריבר : ריב רכד : רכד 1 6 Α' ἡπαλόνθη[σαν] רָע  $\mathbf{\Sigma}'$  אמאלי  $\mathbf{\Sigma}'$  אמאלי  $\mathbf{S}'$  אמאלי  $\mathbf{S}'$  אמאל  $\mathbf{S}'$  אמאל  $\mathbf{S}'$  אמאל בַּלֵב 5 ז 3 Σ' Ε' (?) λιμφ ר רער: רער  $\mathbf{5}$  17  $\mathbf{A}'\mathbf{\Sigma}'$  אפ $\mathbf{\mu}$  $\mathbf{\eta}$  $\mathbf{\delta}$  $\mathbf{\eta}$  $\mathbf{d}$  $\mathbf{o}$  $\mathbf{v}$  $\mathbf{c}$  $\mathbf{a}$  $\mathbf{t}$ רער : רעל 8 א A' Σ' Θ' (?) σαθροῦσθε רעש : רעש 14 16 ברעיש : רעש 94 A' und Σ' σεισμῷ רַפַּאִים 14 o A' θ' ραφαείμ רפה : בה 5 נרפה ' παρίησιν רצחים: רצח 1 21 Α' φονείς

**Ρ**7 41 Σ' μόνον

שארן siehe שארן:

 $\mathbf{\Sigma}'$  פֿיַענב  $\mathbf{S}'$  אַנב  $\mathbf{S}'$  אַנב  $\mathbf{S}'$  אַנב  $\mathbf{S}'$  אַנב  $\mathbf{S}'$ 

אַרָה 58 zweimal A' χώρα und χώραν (lies χώρα)

 $3_{18}$  ( $\Sigma'$ ) μανιάκας

שים : שים : אים 14 אים אים אים : שים אים אים אים אים אים אים

שכירת ביות  $\hat{\mathbf{Z}}_{16}$   $\mathbf{A}'$  אלפנה  $\hat{\mathbf{Z}}'$   $\mathbf{\Theta}'$  אלפגה (Plur.)

שכירה : שכירה  $7_{20}$   $A'\theta'$  μεμισθωμένους  $\Sigma'$  μεμισθωμένους (s. z. St.).

אמחה  $9_2$   $\mathbf{A}' \Sigma'(?) \Theta'$  εὐφροσύνην

אַמַלָּה 94 Α΄ ίματισμός Σ΄ περιβόλαιον

שׁמַה : (וֹ מִשְׁמָּה 11 Α΄ Σ΄ Θ΄ χειλέων

 $\nabla \hat{\mathbf{p}} = \mathbf{D} \quad (\text{oder ped}) : רשפיקר <math>2 \in \mathbf{A}' \quad \chi$ ספחקיה סטסטטט  $\mathbf{\Sigma}' \quad \hat{\mathbf{c}}$  אפסטידס אפסטידס

איף: משקרות  $\langle A' \rangle$   $\pi$ מף משקרות מוקר  $\langle A' \rangle$ 

ישׁר (הם : שרר (משרי 34 A' מֿפּאַסאָדמק

הַרֹּהְ בֹּ בֹּירֹהְ לֹבְי A' נֵצְעִיתְ (?)

ו שׁוֹרִיד 19 Α΄ λεῖμμα

אָרָע  $14_{29}$   $\mathbf{A}'$  בּעְתִּנְתְּסְשֵּׁץ  $\mathbf{\Sigma}'$  סְּטְכַשִּּץ  $\mathbf{\Theta}'$  בּאַרְטְּעָשִּׁץ

סַרַק 52 Σ' פֿאַגפּאַדאָי

τίνου 12<sub>3</sub> Α΄ χαρᾶς (lies χαρᾶ)

ΤΙΧΗ 5 29 Α΄ βρύχημα Σ' Θ' ώρυμα (Var. ώρυγμα)

בשארן : מארן δ מארנ(ה) abgeleitet) מארן : מארן

ישׁאַלֵּה : אַנְה אָנָה 7 וו (mas. Text שׁאַלָּה છׁ' בּוֹכְ מָּסְּאָיַ

הבים שבים שבים אברם בים בים אברם אברם איב בים מוֹעַנְגַעמּגעה בּטֹנָס מוֹעַנְגַעמּגעה מוֹעַנְגַעמּגעה מוֹעַנָּגַע מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה אַ אַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה מוֹעַנָּגַעה אַנִּגַּעה אַנִּגַּעה אַנִּגַּעה אַנִּגַּעה אַנִּגַּעה אַנּינָיים בּערים בּערי

υστό 114 Α΄ Σ΄ Θ΄ ράβδφ

שברסרם : שברסרם 318 Α΄ τελαμώνας

אַבֶּר $15_5$   $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$  $\mathbf{\Theta}'$  סטעדף אַנּעניסט

רשגרחו : שנחו אור  $\mathbf{A}' \Sigma' \Theta'$  אמדמאטֿ $\phi$ סטטני

το ταραχρησθήσονται  $\Sigma'$  παραχρησθήσονται  $\Theta'$  σχεθήσονται  $\Theta'$  σχεθήσονται

136 [A' συντριβή]  $\Sigma'\Theta'$  ταλαιπωρία

ישרר : שׁרר 151 (Α') ἐπρονομεύθη

שַּרָּר 13<sub>6</sub> A' Σ' Θ' ໂκανοῦ

איני  $1_{13}$   $\mathbf{A}'$  פּוֹת $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Theta}'$   $\mathbf{\mu}$  בתמושק, איז חודים  $1_{13}$   $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\pi}$  pospopày  $\mathbf{\mu}$  בתמושץ, איז  $\mathbf{D}_{18}$   $\mathbf{A}'$   $\mathbf{A}'$ 

 $3_{12}$  A' פֿתה $\langle$  סּדרִמֹקּק $\rangle$ , בשר  $1_{2_1}$  [A']  $\Sigma'$  מֿתהסדרָמֹקּק $\gamma$ , שבר  $1_{27}$  A' (?)  $\Sigma'$  οἱ ἐπιστρέφοντες αδτήν (lies αὐτῆς?), שובה  $1_{25}$  A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  ἐπιστρέφω

```
\mathbf{6}_1 [A'] \mathbf{\Sigma}' פּי דמ \mathbf{6}_2 הסס מוליר \mathbf{6}_1 השרליר שרליר פֿערליר אַ שֿרלי
   דת 1 23 Α΄ δωροχοπίαν
   סחר siehe : שחר
   14 \ \mathrm{A'}\Sigma'\Theta' διαφθείροντες
   ημώ 8 8 Α΄ αλόζων Σ' ἐπιαλόζων
   15_9~[\mathrm{A}']\langle\Sigma'
angle האסס0ין האסס0ים האסס0ים האסס0ים האסס0ים האסס0ים האסס0ים האסס0ים האססס0ים האססס0ים האססס0ים האססס0ים האססס0ים האססס0ים האסססס0ים האססססים האססססים האססססים האסססים האססים האססים האססים האססים האססים האססים האססים האסססים האססים האססים
   723 Α΄ χέρσον (Akkus.) Σ' ἀφειμένον
   το το 5 22 Α΄ μέθυσμα
   שלחר: שלחר 161 θ' ἀποστείλατε
   חבל 6 וז Ε'(?) ἀποβολῆ
  לשלל: שׁלל 106 Σ' Θ' σχυλεῦσαι
  9_2 \langle \mathbf{A}' 
angle λάφυρα, 10_6 \Sigma' \Theta' σκύλα, 8_1 \Sigma' \Theta' σκυλεῦσαι
  1 23 Σ' ἀμοιβάς
 י שמר : אם לחשמיר 10 לחשמיר 14 בא בי פֿלמר איז 10 לחשמיר 14 בא בי שמר צי
  ם אם 1 2 A' θ' οὐρανοί שמרם 1 2 A' θ'
  ματον Σ' 723
 \Sigma' בשמך 6_{10} (mas. Text השמך) \Sigma' באנ\piמיסף
 קיבין (Pausalform) אים A' בון שניין (Pausalform) אין פֿאָמוֹסין (Pausalform) אין פֿאָמוֹסין (Pausalform) אין פֿאָמוֹסין (Pausalform) פֿאָמוֹסין (Pausalform) פֿאָמוֹסין (Pausalform) פֿאָמוֹסין (Pausalform) פֿאָמין פֿאָמוּ
                  5_1 \langle \Sigma' \rangle מעמעביסטע (= 7בין בֿאמנשּע בֿאַמ
 שמער : שמער \mathbf{A}' \mathbf{\Theta}' מאסטסמדב \mathbf{A}'
 7 אַמרוֹך 7 Α΄ Σ'θ' Σαμαρείας
 נרם: שנרם 1 ווא Α΄ διάφορα Θ΄ άλλοιούμενον
 ישׁנִרת: שׁנִרת: \mathbf{A}'[\Sigma']\Theta' δεύτερον (\Sigma' vielmehr בא δευτέρου)
שנר : שנר או א\mathbf{A}'\Sigma'(?)\mathbf{\Theta}' δυσίν, שנר \mathbf{A}' δύο αὐτοί \mathbf{\Sigma}' ἀμφότερα
                 θ' άμφότεροι
 שׁנְעֵר 11 11 Α' Σ' Θ' Σενναάρ
ישׁמה: שׁמֹשׁתִר 10 13 Α' Θ' συνήρπασα
עעע : אַעעשע וואַ 11 אַ Θ' παίξεται
יש עשרעים: אין שעשרעין 5 ז Α΄ ἀπολαύσεως Σ΄ τέρψεως
נשפה 13 2 Σ' όμαλοῦ, vgl. auch oben שׁפה
שמש : שושט 3_2 \ \mathbf{A}' \ \mathbf{\Sigma}' \ \mathbf{\Theta}' אף נדוֹץ אַ
Συτί 2<sub>11</sub> Α' ἐταπεινώθη Σ' und Θ' ταπεινός (s. S. 35 Anm. 93)
doret ήσύχασον)
3 ישר: שרות 3 ארות 3 שרות 3 שרות 3 שונים אור 3 שונים אור 3
דרק : שׁרק (ו) 5 26 und ישרק 7 א A' צ' סטףנספו
שׁרָשׁ 14 29 Α΄Σ΄ ῥίζης
5בים לשתרת ב\Sigma' \Theta' \piiyety
ลาก : สากา 16 s θ' ev μέσφ
```

אוֹלֵע  $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Theta}'$  סאנאא $\eta \xi$ 

134 Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.

אַרָה 816 Α'Σ'θ' νόμον

איה מעדה מעדה A' und  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  324 (A' und  $\Sigma'$  zweimal)  $\delta \pi \phi$  c. acc. [ $\Sigma'$ ]  $\Theta'$  104

חלב : חלב 14 א 14 (? ?) אובר : חלב

קעקה  $8_{16}$   $A'\Sigma'\Theta'$  μαρτύριον πυτή - πυτή  $7_3$   $\Sigma'$  ἀναβάσεως

א א מעלהלים 34 Α΄ έναλλάπται Σ΄ έπηρεασταί

 $3_{18}$  A' αδχημα  $\Sigma'$  χόσμον  $\langle\Theta'\rangle$  τίμια,  $13_{19}$   $\Sigma'$  αδχημα

## 2) Griechisch-hebräische Abteilung.

ἄβατος : -τον πηξ θ' 56

מרב (Neutr.) מוב  $A'\Theta'$  310,  $\Theta'$  und  $\Sigma'$  715

מימאאומסטמו: -אוסידמו אינרלד אינרל אינרל אינרל אינרל אינרל אינרלד אינרל אינרל אינרל אינרל אינרל אינרל אינרל

άγίασμα **υπρο** Α' 814

ממיר adápas und -payta שמיר A' 56. 723. 917

מָּאָלָה εἰς αρόην שְׁאֹלָה Θ' 7 11 (mas. Text שָׁאָלָה) αδιχεῖν : -χούμενον דְּמֵרֹץ Θ' 1 17 (mas. Text חבריך)

άδικία: -κίας (Sing.) ארך  $\Theta'$  101, -κίαν ארך  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  113

άθφοῦν : άθφωθήσεται πηρη(1)  $\mathbf{A}'$  3  $_{26}$ 

Aוֹיְטִתּדסג : Aוֹיְטִתּדסט מעברים  $[A']\Sigma'$  7 18 מוֹסֿפֿסוּעָסג  $\Sigma'$  3  $_3$  . 9  $_{14}$ 

מנוגם : מנוגם  $\Sigma'$  und מנוגסטי A' במרם  $9_4$ 

Αίμάθ παπ Α΄ Σ΄ Θ΄ 11 11

A' 33. 914

αλμαλωτίζειν : -ζοντες τοὺς -σαντας (מבר לשבר A'  $\Sigma'$   $\Theta'$   $14_2$  άκαρπος : ἀκάρποις הרוח לחפר (ל)  $\Sigma'$   $2_{20}$  (mas. Text ברוח)

 $\Delta$ משמע בישמע  $\Sigma'[\Theta']$  11 א  $\Delta$ משמער ביי  $\Delta'[\Theta']$  אוני  $\Delta'[\Theta']$  ממער שמער  $\Delta'[\Theta']$  א שמער

ἀκρεμών (?) 🗯 Α΄ 14 19

άπρίβεια : -αν της  $\Theta'$   $10_1$  άπρος : τὸ άπρον  $\Sigma'$   $7_s$ 

สังของขัง : -pwose רְּפַר (A') 14 27  $\lambda$ גא $\lambda$ מגפוי : אירער ווא $\lambda$ מגמ $\lambda$ מגמ $\lambda$ מגמ $\lambda$ מר יריער ווא רידער  $\lambda'$ ລັກກູ້ປະເລ : ລັກກູປະເລ ການ $\mathbf{A}'\mathbf{\Sigma}'$   $10_{20}$  $\lambda \dot{\gamma} \vartheta$ פנע :  $\lambda \dot{\gamma} \vartheta$ פנפ תטחנר  $\lambda' \Sigma' \Theta' 3$ 15 מל א Σ' 10 כר בא Σ' 10 מ מורם עסעבים אאסנסטעבעסע שנים θ' 1 ווּ άλλότριος : -τρίων  $\Sigma'$  und -τρίοις  $\Theta'$  εσήσεις  $\Sigma_6$  $\tilde{\alpha}$ יחדר  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  1 31 ,  $\tilde{\alpha}$  $\mu a$  . . . בעבורה בעבורה בעבורה  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  $\tilde{a}$ עמלה :  $\hat{a}$ עמלה  $\hat{b}$ עלה  $\hat{b}$ עלה άμαρτία : -τίαν πάθη  $\mathbf{A}' \Sigma' \Theta'$   $\mathbf{5}_{18}$  $\Delta \mu$ בּוֹלָר להם רעה אַבּוֹלָה בּמילו בּמילו אַבּוֹלָה רעה אַבּוֹלָה  $\mathbf{A}'$  3 פּ $\mathbf{A}'$ άμερίμνως που $[A']\langle \Sigma' \rangle$  14 30 מְעִיסׁ : מַעִּים בשׁים א' ב' 5 זי, מַעִּיסּ בשׁים 1 זו בשׁים 1 זו  $\Delta$ מנים  $\Delta'$  3 גמול  $\Delta'$  1 א ממול  $\Delta'$  1 או $\Delta'$   $\Sigma'$  1 או $\Delta'$ άμπελών ברם  $A'(?) \Sigma' \Theta'$   $5_{10}$  $\Delta$ עניהם  $\Sigma'$  und -pa  $\Sigma'$  שניהם 1  $\alpha$  $\Delta$ עלה $(\Gamma)$  עלת  $(\Gamma)$  ער  $\Delta$ עמפלס : - $\lambda$ מום מעמפלס  $\Sigma'$  3 22 מימאנסאבוע : מימאנט $\Sigma'$  1 איכלר בכלר ביכלר  $\Sigma'$  1 איכלר άναμέσον ברך (als ברך gedeutet)  $\langle \Sigma' \rangle$  51 άναπεταννύναι : -τάσωμεν (בַּקַע נה  $\Sigma'$  7  $\epsilon$  $\lambda$ מלסדון ביים ביים A' 10 אים A' 10מעת מעדם  $[{f A}']$   $m{\Theta}'$  42, מעדם מעדם  $\Sigma'$  26 מיס בור אס בור  $\Sigma'$  3 א בור  $\Sigma'$ ἄνεμος : ἀνέμου ΠΠ Α΄ 72  $\dot{a}$ איש A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  13  $_{14}$  ,  $\ddot{a}$ νδρες (ד) מתר A'  $[\Sigma']$  3  $_{25}$  , אושר A' 5  $_{22}$ άνθρωπος  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  und άνθρώπου A' אושים 2 11, άνθρώπους שושים Σ' 713 מאסוין ביי מאסוין מיין  $\mathbf{A'}[\Theta']$  3 מתחר  $\mathbf{A'}[\Theta']$  3 מתחר ανομία : -μία A' und  $\Sigma'$  und -μίαν  $\Theta'$  ττ  $1_4$ מידמ Σ' θ' אַנמרל במרל Σ' θ' מער (besser מֿערמףסוג $[E']\langle \Sigma' \rangle$  8 פֿער (ביי אַר בּייבּר אַר בּייבּר בייבּר בייבר בייבּר בייבּר בייבּר בייבּר בייבּר בייבּר בייבּר בייבּר בייבר בייבּר בייבר ב αντί τητη A' und  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  324 (A' und  $\Sigma'$  zweimal) מעלה פאי 711 d' 711 מישינה בייכיה (Sing.) עלירנה  $\Sigma'$  7 ἀνωφελής: -λές ΤΗ Α' 113 מֹתְבָּרִית : -γόμεναι πέραν 'Αρνών מָּלֶבְרוֹת לארנוך  $\Sigma'$  16  $\Sigma'$  16 (mas. Text (מַעבַרוֹת ἀπαλλοτριοῦν : ἀπηλλοτριώθησαν ζίτς 💥 <Θ'> 14

άπαλόνειν : ἡπαλόνθη[σαν] רְכְּכָה A'  $1_6$  ἀπέραντος : εἰς ἀπέραντον בלר  $\Sigma'$   $5_{14}$ 

άπλῶς(?) μτης [×] Θ' 16

 $\dot{\alpha}$ מקל מקל A'(?)  $1_{24}$ , A' und  $\Sigma'$   $1_{29}$ ,  $\Sigma'$   $2_6$ , [A']  $\Theta'$   $8_{11}$  ( $\dot{\alpha}$ πὸ τῆς ὁδοῦ = בדרך, anonym  $14_{19}$ ; auch in den adverbialen und präpositionalen Ausdrücken ἀπὸ ἀρχῆθεν מקדם A'  $9_{11}$ , ἀπὸ ἐσχάτου מאחור A' B'11, ἀπὸ ὅπισθεν מאחור A' B'11, ἀπὸ A'2 B'11, ἀπὸ A'3 B'3 B'4 B'5 B'5 B'6 B'7 B'

ohne Äquivalent im Hebr.: דּשָּׁ, διασώσματι ἀπὸ Μωάβ לפליטת מואב Σ' 15 פ

άποβολή : -λῆ שַׁלֵּטֵה Ε'(?) 6 ווּ

άπόγονος : -νον ζως (oder vielmehr A'?)  $14_{22}$  άποδοχιμάζειν : -μάσαι τὸ χαχόν  $\Sigma'$   $7_{15}$ 

מתסאמאטπτειν : -λόψει דַערָה 3 זי Θ' 3 זי

 $\lambda$ מסתיר (Sing.) מסחיר  $\langle A' \rangle$  8 מסחיר (A'

 $\dot{\mathbf{a}}$ משלשועי(ר $\mathbf{a}$ יביסאספ $\mathbf{a}$ יבי $\mathbf{A}'$  א שלשועי(ר $\mathbf{A}'$ 

άπορρίπτειν : ἀπέρριψεν (lies -ψας) πηυτίς  $\Sigma'$  26

 $\lambda$ מהלף בהללים לים A' 7 א ההללים A' 7 א

αποσκολοπίζειν : απεσκολοπισμένη מסלה Α' 11 16

ἀπόστασις: -σιν ππο Α' 15

מלחר שלחר - 16 שלחר θ' 16 שלחר

ἀποστολή Πίσα Α' 1114

άποστρέφειν : ἀπεστράφη τωτ  $[A']\Sigma'$  12 1

 $\lambda$  בּבְקִע(נה) בּהָקע(נה) א מַבְקע(נה)  $\mathbf{A}'$ 

מהסנועמן $\mu$ מ לֶלֶהָת  $\Sigma'\,\Theta'$   $1_{31}$ 

 $\lambda$ תשלפו : אום ברל פארס די האום פי לי אום ברל פארס ברל

ἀπῶρυξ : siehe ἀπόρυξ

מֹף בּשׁפּרקר ישׁפּרקר אַף פֿיי פּיים פֿיים \varTheta' 26

ἄρμα ΧΨΩ A' 1428. 151

 $^{\circ}$  ארכרך ארכרך  $A'\, \Theta'$  und  $\Sigma'\, \, 16\, _{2}$ 

άρτος : ἄρτου פחם  $\mathbf{A}'(?)$   $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{3}_1$ 

לפְתָקּאָפּי : מְתָּלֹם מַ מִקְדִם A' 9 נוּ, טוֹסטֹּג מַ. בנר קדם A' 11 נוּ מַנְעָסִי : מַפְּעָסיִנ מַ מִּיְשָּל A' 3 מושל A' 3 מושל A' 3 אַריר(הם)

άρωμα : ἀρώματος ΣΕΙ Α΄Σ' Θ΄ 3 24

מכשליה ביי ביי ביי מכשלה  $\Sigma'\Theta'$   $3\epsilon$ , מסאפיצוֹמכ  $\epsilon$  מרלש חורש  $\Theta'$  14 אוני מסאפיצויים חורש

 $^{\circ}$  Assúpios : -pίων אשור  $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

ממדף בסרלי (מבי בסרלי בסרלי  $\Sigma'$   $13_{10}$  מסקון מסקון בסרלי בערה  $\Lambda'$   $3_{17}$ 

αὐλίζεσθαι : ηὐλίζετο  $\Sigma'$  und αὐλισθήσεται  $\mathbf{A'}\Theta'$  τότη  $\mathbf{1}_{21}$ מלונה αδλιστήριον מלונה Α' 18 מלים מכם מלים מלים מלים במעם במלי מלים במעם במלי  $\Sigma'$  7 מעם מכם במלי במלים במלי מלרהם Nominativ: מלרהם A' 8 אוז, A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  9 און,  $\delta$ ס מלרסנ מלרהם מלרהם אורהם אורה A' 1 31 Casus obliqui bei allen Übersetzern = Pron. person. suff. der 3. Person (αὐτῷ = τ 311. 526. (29.) 820, αὐτοῖς = 29,  $\langle αὐτοῦ = 5 Σ' Θ' 5 29 \rangle$ αὐγεῖν : αὐγήσει התפאר Α' 10 15 מפֿאַרות מואָס A' 3 ווּפּ Σ' 13 אוי מפֿאַרות מיין מקמוף ממנף ממנף ממנף ממנף ממנף בירו ממנר ממנר בירו ממנר  $\Sigma'$  המרר ממנר בירו בירו בירו בירו בירו בירו בירו ממנר άφανισμός : -μῷ Τριτίς  $\Sigma'\Theta'$  14 23  $\hat{a}$  קבּלשָׁכּר ( $\hat{Q}$  בּּסָי) קבּלשָׂכר (Pausalform) [A'] צ'  $\Theta'$   $13_{22}$ משלח ביסוג : -סעלח  $\Sigma'$   $7_{25}$ , משלספוג (אפרקר  $\Theta'$   $8_7$ άφιέναι ΝΌ  $\Theta'$   $1_{14}$ , ἀφης ΝΌ  $\Sigma'\Theta'$   $2_{9}$ , ἀφήσω αὐτὸν ώς ἀνεπίβατον אשיתהו בתה  $\Sigma'$  56, מֹסְבּנְעָבּׁיִסִי $\Sigma'$  723  $\Delta \varphi$ וסירה בירור אינונילים אינוני  $\Sigma'$  125, מאססדאָספּנ  $A'\Theta'$  und מאפּסדאָספּע  $\Sigma'$  אַרָכָרָר 8 11 (mas. Text וְיִפְּרֵנִי ) Βαβολωνία : -λωνίας (lies -λῶνος) בבל  $A' \Sigma' \Theta' 14_{22}$ βάδος : βάδον  $\Box$  A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  5 10 βάθος : βάθη ירכתי Σ' 1415 βαθόνειν : βάθυνον העמק θ' 711  $\beta$ מ $\theta$ טֹכ : דמֹכ שְמַהְמִץמַכ דמֹכ המלפנֹמַכ בחלי הַבָּתּוֹרת  $\Sigma'$  7 בחלי הַבָּתּוֹרת ביתוֹרת βαίνειν : εὐρύθμως βαίνουσαι πισου Σ΄ 3 16  $\beta$ מאנת ביי ( $\Sigma'$ ) ממה ( $\Sigma'$ ) ממה ( $\Sigma'$ ) אונה ( $\Sigma'$ ) אונה ( $\Sigma'$ ) ממה ( $\Sigma'$ )  $\beta$ מאמיסט :  $\beta$ מאלוכר אלוכר  $\Sigma'\Theta'$   $2_{13}$ βαρεῖν : βεβαρημένος (oder -νον?)  $\Sigma'$  14 βαρόνειν : -νων כבד  $\Theta'$   $1_4$ , ἐβάρονεν ποσπ  $\Sigma'$   $6_{10}$  (mas. Text ποσπ), הכביד A' Σ' Θ' 8<sub>23</sub> βαρύς ٦٦٥ A' 1<sub>4</sub>  $\beta$ מסולבות : - $\lambda$ בושט und - $\lambda$ בושט (Plur.) ממלכות  $\Sigma'$  13 אופ 14 אום  $\Sigma'$  13 אופ βασιλεύς : -λέως ατη Λ' 1012, -λέα Σ' 720 etaמכולוסאסג אַפֿע  $A'\,\Sigma'\,\Theta'$  14 פּערנר מסאר  $A'\,\Sigma'$   $11_{\,8}$ βάσταγμα (סבל (ר Σ' Θ' 14 25  $\beta$ וֹם אוך  $\Sigma'$  9 און βιάζειν : βιάσασθαι λίζ) A'  $10_2$ , ἐβιάσθη λίζ)  $9_4$  (mas. Text λίζ)βλάπτειν : βλαπτόμενον γιμπ Α' 1 17 (mas. Text γιμπ) βλαστός ΤΙΣ Θ' 14<sub>19</sub>

βοᾶν : βοήσεται אידים Θ' 155

βορρᾶς : βορρᾶ τον  $\mathbf{A'} \Sigma' \Theta'$  14 13 βουλευτικός τινός Σ΄ 95  $βουλή: βουλήν τέτ <math>A' \Theta'$  und Σ' 16sβοῦς [A']Σ'Θ' 11  $_7$  (A' nach Q βουκόλιον) etaאבערות בייביי  $\langle \Sigma' 
angle$  3 פערות  $\langle \Sigma' 
angle$ βρόγχος: βρόγχ<math>φ ζτης A' 3 16 βρόχος: βρόχον (Var. βρόχ<math>φ) τίσι A' Σ' Θ' 5 18 βρόχημα **πικυ** Α' 5 29 γάρ  $\Sigma'$  26. 95. 10 18. 23 (angeblich  $\Sigma'$   $\Theta'$ ). 15 9 ([A'] $\langle \Sigma' \rangle$ )  $\gamma \tilde{\eta}: \gamma \tilde{\eta}$ ארץ ארץ  $A'\Theta'$  14ים, אדמה  $\Theta'$  15ים,  $\gamma \tilde{\eta}$ י  $\gamma \tilde{\eta}$ י ארצ $\Phi'$  13ים  $A'\Sigma'\Theta'$  13ים γιγαρτώδης : -τῶδες (דנר θ' 1 25 γίνεσθαι : ἐγένετο החה (ז)  $\mathbf{A}'$  95, γέγονεν היה  $\mathbf{X}$   $\mathbf{A}'$  und  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{A}'$   $\mathbf{A}'$ אַנישטאנוי : אָשׁעמנו (דערו (דערו 🖯 דערו \varTheta ' 7וז γλώσσα und γλώσσαν לשרך A' Σ' Θ' 5 24. 11 15  $\gamma$ עססָססטע : פֿע דײַ  $\gamma$ עססָסססס $\vartheta$ ענ עטריפיה  $[A'] \Sigma' \Theta' ~5$ עריפיה  $[A'] \Sigma' \Theta' ~5$ עריפיה γνοφώδης : -δους τωσο Α΄ 132 (von ڍٺڙ abgeleitet)  $\gamma$ ישטוסדי $\gamma$  : -סדמק רדענים A' 8 איז A'ירענים γνώστας רדענים Σ' 819 יסעיה : אַריד ערעיף A' 14 22 A'  $\gamma$ יסטעסס : אַסטעסס  $\Sigma'$  3יז  $\Sigma'$  3יז  $\gamma$ יעין: משרים ( $\mathbf{E}'$ ) משרים  $\mathbf{E}'$  משרים  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{B}_{16}$ סמיבו δανειστής: - σταί בשים θ' 3 12 (mas. Text בשים)  $\delta$ מׁססכ :  $\delta$ מֹסה סבכר  $\Sigma'$   $\Theta'$  10 (?) 7 נעצרעים עוססיסט  $\Theta'$  (?) 7 נעצרעים אוניים פו δέ ז Σ' 5<sub>23</sub>, כר 3<sub>24</sub> δεῖν binden : δῆσον ΣΓΓ [A']  $\Sigma'$   $\Theta'$   $8_{16}$  (A' nach Q ἔνδησον) **δέχα אַרער A' Σ' Θ'** 5<sub>10</sub> δέσμιος : δεσμίους (1) אסירי $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$   $\mathbf{\Theta}'$  14 17 δεσμός : δεσμόν אַפּיר  $[\Sigma']$   $\Theta'$  104  $(\Sigma'$  nach Theodoret αἰχμαλωσίαν), δεσμούς קשׁרִים Α΄ 320 δεύτερος : -ρον (Neutr.) שורת  $A'[\Sigma']\Theta'$  11 11 ( $\Sigma'$  vielmehr ἐχ δεθτέρου) διά c. gen. ב  $\Sigma'$  8s,  $\Sigma'\Theta'$  11 14, διὰ τοῦτο τος A'  $\Sigma'\Theta'$  5 24, A'  $\Sigma'$  10 16, על כך \varTheta' אל כך διαβαίνειν: διαβάς השל Α' 88 διάβασις: -βάσεις מעברות Α'θ' 162 διαβούλιον : -λια (מעללי Θ' 38  $\Sigma'\Theta'$  3 אניפות בייפות  $\Sigma'\Theta'$ διαίρειν: διηρμένον בצרה Α' 215  $\delta$ ומוף בוע :  $\delta$ ובאס בותלד (בו $\Gamma$ ר) בי  $\Sigma'$  14  $\Sigma'$  סומיסבּנסטאני : פֿלָבֿמָם אומיסבּנדמנ בלבבר לחשמיד ב'  $\Sigma'$  בר לחשמיד ב'  $\Sigma'$ διαπατείν?: siehe S. 98 Anm. 515 διαπείρειν : διαπεπαρμένος (?) הועב (?) A' 14 און (?) A' 14 און

 $\delta$ ומסמסטלי בדר לבדר  $10_2$ , - $\pi$ מסמסטלי איז  $10_{11}$ 

διασπείρειν : διεσπαρμένοι (י) פֿרָדָן θ' 164

διασύρειν : διέσυραν ΤΙΧΙ Α΄ 14

 $\delta$ ומסשטגוע : -כשלרט אים  $\mathbf{A}'$  סיפלרט  $\mathbf{A}'$  סיפלרט איז  $\mathbf{A}'$ 

 $\delta$ ומסשסאם : דעָ  $\delta$ ומסשטאם מאל Mשמא לפליטת מואב  $\Sigma'$   $15_9$ 

διαφθείρειν : -ροντες συποτηπά  $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' \, \mathbf{1}_{\mathbf{A}}$ 

διάφορος : -ρα שנים Α' 1 וא

διδακτός : -τοῖς (במְדָ (ל)  $\mathbf{A'} \, \mathbf{\Sigma'} \, \mathbf{\Theta'} \, \, \mathbf{8} \, \mathbf{16}$ 

διδόναι : δώσω τηπί( $^{1}$ )  $\mathbf{A}'$   $^{3}$ 4

διέρχεσθαι : διελεύσεται πόπ(1) Σ' 88

לוֹתמוֹס  $A'\Theta'$  und τῷ δικαίῳ E'(?) צדרק  $3_{10}$ , δικαίων A' und δικαίου  $\Sigma'$  דרקרם  $5_{23}$ , δίκαιον (Neutr.) אַדָּק  $A'\Theta'$   $1_{21}$ 

לנאמנססטית אדע  $\Sigma'$  1 בו, -יין הדע  $A'\Sigma'$  1 בי, -יים A' und -יין  $\Sigma'$  אדעה  $\Sigma'$  אדעה (mas. Text אר בדקת, A' sprach בדקת)

 $\Delta$ נעשט דימוך  $[A']\langle\Sigma'\rangle$  159

לל כך אול בל בל בל בל בל בל בל בל

διφθέρωμα גליוך Α' 81

 $\delta$ ושֿסףט :  $\delta$ ושֿרקר (ר) אפרקר  $\Sigma'$  8 אפרקר

δόξα כבוד A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  11 10, δόξης (1)  $\Delta'$  und  $\Sigma'$  3 s

δόρυ : δόρατα (בהם) A' 24

לה אלה  $\Sigma'$  1 אלה  $\Delta'$  6 אלה A' 6 אלה אלרנר A' 2 אלה A' 2 אלה אלרנר

δύναμις בבר Σ' 1319, δυνάμεων בבארת Σ' Θ' 19. 1424. 27

δυνάστης: -στην גבור θ' 32

δυνατός κατής A'  $\Sigma'$   $10_{13}$ , -τόν κατής A'  $3_2$ , -τοί A' (?)  $\Sigma'$   $\Theta'$   $5_{22}$  -τοί (lies -τούς) (λ) ξείτ A'  $\Sigma'$   $13_3$ 

סניס : סניס מסרסנ שנירחם  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{1}_{31}$ , סניסני שניר  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$  (?)  $\mathbf{\Theta}'$   $\mathbf{8}_{14}$ 

δυσώδης : δυσώδες στις  $[A'] \Sigma'$  14 19 δύτη : εἰς τὰς δύτας τη  $\Theta'$  2 19

δωροκοπία : -αν השום Α' 123

 $\delta \tilde{\omega}$ ספס מנחת A' 1 או A'

ἐάν ¤κ Α' Θ' 1<sub>18</sub>

 $\hat{\epsilon}$ מֿע :  $\hat{\epsilon}$ מֹסבּע (lies -סמק) משתח  $\hat{A}'$  26

έγχόμβωμα : -βώματα קשָׁרִים Σ' 320

έγχώμιον πατ A' 12 2

έγχείριον : -ρια πηπου Σ' 322

Έδώμ מדרם Σ' 11 14

צֿאַעס $\varsigma$  : צֿאַעס  $\Sigma'$  ברים  $\Sigma'$  107,  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  1412, פֿאַעס גרים  $\Delta'$   $\Sigma'$   $\Theta'$  1426

εἴδωλον : εἰδώλων אלילים \varTheta′ 28

ะไหกุ พาพ A' 1 13

בּוֹעמנ : בֿסדמנ ההיה  $A'\Theta'$  42, היה (ז) A' 814. 162, היהה (ז) A' und  $\Sigma'$ 

```
Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
140
                 9_4, יהרי א\Sigma' \Theta' 9_5, פֿסטירמג יהרי אA' \Sigma' und \Theta' 10 יפ
           סטֿא פֿסדנע אָדא A' 16 (※). 5 פּז
            סטνετός . . . είμι נבנרתר Σ' 10 13
            έστιν als Kopula hinzugefügt: αὐτός ἐστιν κιπ [A'] Σ' Θ' 914
eic 5 bei verschiedenen Übersetzern 1 22. 31 zweimal. 5 14. 7 23 (20 von
                 \Sigma' fortgelassen). 25. 8 14 dreimal. 9 4. 11 10. 13 20. 14 23, auch
                 εἰς τὸ παραπικραίνειν τος Σ' 3 ε
         58 [A'] Σ' Θ' 13 14 (A' nach Q πρός), Σ' 14 15
         \supset \Sigma' und \Theta' 219, \Sigma' 719
         פּוֹכ מֹסְאֵילְה פּוֹכ (mas. Text שׁאֵלָה (שׁאַלָה)
         είς τὰ ὀπίσω ΤΙΠΝ \times \langle \Theta' \rangle 14
 είς : ενα τητικ \mathbf{A'} \, \mathbf{\Sigma'} \, \mathbf{\Theta'} \, 5 10
 Εχαστος Τ' Σ' 1418
  באסנאפּני(\mathbf{A}') ביבל אפֿאסנאפּני(\mathbf{A}') ביבל איני(\mathbf{A}')
  ביום ההוא באנית אַביום אַביו\times~{f A}' \, \Sigma' \, \Theta' \, \, 4יז \times~{f A}' \, \Sigma' \, \Theta' \, \, 4יז
  באבשרני : באבשרת אויספדמו הדקר \mathbf{A'}\, \mathbf{\Sigma'}\, \mathbf{\Theta'}\, 13 בי אויספר
  צאאנסוכ : -סוץ הדם θ' 15
  έχλέγειν : ἐκλέξασθαι τὸ ἀγαθόν בחור במוב \Theta' und \Sigma' 7 15
  έκλεκτός : -τήν ρηψ \Sigma' 52, -τόν (Neutr.) \Xi A' 125 (mas. Text \Xi)
  בות באלה : ἐκλύων מעופת בית Σ' 14 29 (von עום abgeleitet), ἐκλελομένος דית
                   A' 5 27
  צאטסוג מערם \mathbf{A'}\, \mathbf{\Sigma'}\, 8 22
  פלים אאטאמי: - בפלים בפלים בי
  έχριζοῦν : -ζώσωμεν (בַקַלַ(נה θ' 7 6
  באַרָעסָפּנֹע : -שָּמַע קְּחַשְּׁ 9' 14 29
  צי משלות \Sigma'\,\Theta'\,\,8א משלות \Sigma'\,\Theta'\,\,11ינ משלות בייס משלות אוני משלות מ
  במריה באדפנעפנע : פֿאַדפּדמעָבּע\Lambda' בי\Theta' 5 25. 9 16. 14 26, פֿאַדפּדמעָבּע (lies
                   -vai) מורה (A' 3 ום A'
  בעל אַנאַב : פֿאַדפֿ10_{12} 10_{12}
  έχτηξις סם Α΄Σ' 3 24
  έχτρωμα כצר Σ' 14 19
  έλαιον : ἐλαίφ των \mathbf{A}' \mathbf{1}_6, ἐλαίου (7\mathbf{10} ἐλαιῶν) των \langle \mathbf{A}' \, \mathbf{\Theta}' \rangle \mathbf{5}_1
  ברושים בים ברושים A' 14s
  έλαύνειν : -νων גהג A' 11 _6
  באבין יוכידו באבין יוכידו \Sigma'[\Theta'] או\Sigma'[\Theta'] או\Sigma'[\Theta']
   \Sigma'\Theta' אנמי \Sigma'\Theta' 14 23
   צמנר אל Σ' 8ε במנר אל Σ' 8
   έμπιπράναι : -πρῶν ΕΤΌ Α΄ 1420
   έμπνοια : τὰ σκεύη τῆς ἐμπνοίας \Sigma 3 20
   בּעתרסף אים 8 אים (als סחר gedeutet; mas. Text אים [Pausalform])
```

έμπρησμός : -μόν πον $\mathbf{A}'$   $\mathbf{9}_{f 4}$ 

```
èν 🗅 bei allen Übersetzern oft (in 98 zweites 🗅 von [A'] Σ' fortge-
                      lassen); so auch in פֿע שָבָּסשְ פֿתרך \varTheta' 163
             (\supset, also \supset statt \supset \Theta' 16<sub>3</sub>)
             (ώς ἐν (Σ') 811, wo der hebr. Text zwischen \supset und \supset schwankt)
             לדעתר ביל איניסי איניסייסיי דעם ל פיליסיי לידעתר ביל פיליסייסייסיי לידעתר פיליסייסייסייסייסייסייסייסייסייסייסיי
             ohne Äquivalent im hebräischen Texte: καυθήσονται . . . εν καπνώ
                      רתאבכו . . . לשן צ' 9 אַר
   פֿעמאאמץ\dot{\eta}: -\dot{\gamma}מֹכ (דר\dot{\eta}רלת \dot{\eta}רלת \dot{\eta} איך לירלת \dot{\eta} אין לירלת ליר
   בעלולים : -דמו חעלולים A' 3 אַ
   ἔνδοξος : οἱ ἔνδοξοι αὐτοῦ כבודו \Sigma' E'(?) 5_{13}, ἔνδοξα πίπε \Sigma' 12_5 (mas.
                     Text (נאות )
   צל כך כסדטסט ציפאבי: ציפאבע בל כך Σ' 154
   ένίσγυσις : -σιν πρτπ \langle \mathbf{A}' \text{ oder } \mathbf{A}' \mathbf{\Theta}' \rangle 8_{11}
   ένμετεωρίζειν : -ρίσει באָם {f A}' {f 9}_{10}
   ένούλωσις : -λώσεως πωρ\mathbf{A} 3 _{\mathbf{24}}
   בריתי עראאנסoldsymbol{\Theta}מו: - דבאסטֿoldsymbol{\Omega}מצרנר אoldsymbol{\Sigma'}\,oldsymbol{\Theta'}אצרנר אריתי עראיoldsymbol{\Lambda'}\,oldsymbol{\Sigma'}\,oldsymbol{\Theta'}אצרנר אoldsymbol{\Lambda'}\,oldsymbol{\Sigma'}\,oldsymbol{\Theta'}
  ένώτιον : -τια τία της \mathbf{A}' und [\mathbf{E}']\langle \mathbf{\Theta}' \rangle 3_{21}
  ἐξ το A' 523, vgl. auch ἐκ als Var. zu ἀπό oben bei ἀπό
  έξαλείφειν : -λείψω אותעברר(1) [A']\langle \Sigma'? \rangle 13_{11}
  έξαποστολή: -λήν πόπο \mathbf{A}' 7_{25}
  בלעדר אופייסייט (Pausalform) [A']\Sigma'\Theta' 15 [A'] nach [A'] בלעדר אופייסייט פֿבּר
                     ανεγεροῦσιν), ἐξήγειρεν \mathbf{A}' \, \mathbf{\Theta}' \, \, \mathbf{14} \, \mathbf{9}
  בלהכרית ב-טף בי עופליס בי בינים בל ברית בל בינים בל ברית בינים בי
  έξομολογείσθαι : -γήσομαί σοι Τηκ \mathbf{A'} \mathbf{\Sigma'} \, \mathbf{\Theta'} \, \, \mathbf{12} \, \mathbf{1}
  έξουσιαστής σχη Σ΄ 3 τ
 \hat{\mathbf{c}}לי\mathbf{A}' בקי\mathbf{c}(נה\mathbf{A}' אינס\mathbf{c}ער בקי\mathbf{c}
 έξωθεῖν : -θούμενος πτιπ Α΄ 822, εξωσμένος πτιπ Α΄ 1314, εξωσμένοι
                  (י) לַּדְּתַוּ(יי A' Σ' 16 a
 έξωμος : -μοι πό\mathbf{A}' \mathbf{15}_{4}
ἐπάγειν : ἐπαγομένη το Α΄ 94 (mas. Text το)
έπαγωγή סארן Α' 94
בהללים ביסוב ב' 7 נהללים בישוא בי
έπαίρειν : ἐπάρατε הרומו Σ' 132, ἐπηρμένος כשוא Θ' 914, ἐπηρμένον אים:
                  A' \Sigma' \Theta' 2_{12}
בשׁא לונ(ה) אונג τ δ 14 (von שׁא abgeleitet)
בילולים בישה בי\Sigma' 3_4
ἐπί c. acc. Η A' 2 13. 16. (5 6.) 10 12. 15. 14 14, Σ' und Θ' 14 12, Α'Σ'Θ'
                  5_{30}, \Sigma' \Theta' \ 2_{16}, \Sigma' \ A'(?) \Theta' \ und \ \Sigma' \ 14_{19}
         c. dat. 🤟 Σ' 1414, auch in ἐπὶ τούτφ Το Δ' 154.7
          c. gen. על A' 157
          mit unflektiertem Eigennamen לכל [A'] \langle \Sigma' \rangle 15 פ
```

```
Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
142
έπιδεῖν verbinden : ἐπεδέθησαν ττί Α΄ 16
έπίδεμα : -δέματα קשׁרָים Θ' 320
έπιδεσμεύς ΦΙΠ Θ' 37 (Var. ἐπιδεσμεύων)
ל בל שכיות החמרה באניט\Sigma'\Theta' בל ביות החמרה ב'\Omega'
έπιθομία : -μίας (Sing.) חמדה A' 2 16
έπιχαλείν : -λείσθε קראר Α' 124
\hat{\epsilon}תנאאתסו\epsilon: -סנא מקר\epsilon \Sigma' 1 א בי
בו לא מקרא (Fem.) מקרא Θ' 1 איז פארוא פאר פאר פאר
έπιχλόζειν: -ζων ኳኮ世 Σ' 8 в
ἐπίλειμμα אש Α' Σ' (?) 10 19
בחורדי(ו{f A}' פ{f A}' ב{f A}' בחורדי(ו{f A}' פ{f A}'
έπίλοιπος : τὰ ἐπίλοιπα ξύλα (דערו Θ' 10 פואר עק Θ' 10, τοῖς ἐπιλοίποις τῆς
                 ץאָנ אדמה לשארית אדמה 9' 159
^{\circ}אלילים אויס אווי^{\circ} ^{\circ} אלילי^{\circ} אלילי^{\circ} אלילים ^{\circ} אלילים ^{\circ} אלילים ^{\circ}
ברה ביתוסדף ביתוסדף אונדי מינים מינים ביתוח (lies מינים מינים \mathbf{A}'(?) ביתוח \mathbf{A}'(?) ביתוח לינים מינים מיני
                  έπιστρέψω אשיבה Α'Σ'Θ' 1 יום , ἐπεζστράφη) שב Α' 9 יום Α'
בערה אוסטסעפסגכoldsymbol{\Theta}' 1 א oldsymbol{\Theta}' 1 אוoldsymbol{\Theta}'
בֿתוֹסעָבּסוּכָ : -סוּע אַדרה A' 1 ווּA'
בלרלה בית באונדה א' \Sigma' 3_8, עלרלה על בילה ב' \Sigma' \Theta' 12_4, -δευμά-
                 \tauנט (כם) מעללי A' \Sigma' \Theta' 1 16 , (הם) מעללי A' \Sigma' \Theta' 3 10
בתרלל בי בי אונקטאאונעני בי איז אונעט א מערלל A' 3 בי
έπιψοφείν : -φούσαι ηΤΡΟ \mathbf{A}' 3 16
צר 🗗 מעשה מסץסי : צֿרַסָּס 🖯 מעשה
בוסעק איני\mathbf{A}' \mathbf{3}_1
בשלנה (lies -\muליט A' 3 משלנה A' 3 משלנה
למעמדסג אחרוך אחרוך אחרוך אחרוך אחרוך אחרוך אחרוך oldsymbol{\Theta}' oldsymbol{9}_{11}
ἔτι : ἔτι καί 🗅 Σ' 7<sub>13</sub>
έτοιμάζειν : -μάσαι הכרך A' \Sigma' \Theta' \ 9_6
εόζωνος : -νοι דלצר Σ' 154
εὐθύνειν : -νατε τητίκ \Sigma' 1_{17}
פּטֹπορία: -ρίας דרל Α΄ 5 22
εὐρύθμως : εὐρ. βαίνουσαι דלכסנה Σ' 3 16
εὐφροσύνη : -νην שמחה \mathbf{A'} \Sigma'(?) \mathbf{\Theta'} 9 2
```

בּאַפּרא $\eta$ : - $\lambda$ מכ $\Lambda'$   $2_4$ 

```
אָלר)נר אַנר (אלר)נר אַ אַר 15 אַלר) איז אַר 16 אַלר) אַלר
 \gammaירם \times A' \Sigma'\Theta' A_1, -pai (הירות) A' \Sigma'\Theta' A' 22
'Hoatas (?) ישעיהו A' 21
ήσυχάζειν : ήσύχαζε τρυπ A'[\Sigma']\Theta' 74 (Σ' nach Theodoret ήσύχασον),
                  אַסטאַמספּע השקש 147
ήττᾶν : ήττᾶσθε τηπ 89 zweimal
\tilde{\eta}עסג : \tilde{\eta}עשע אַדרם \Theta' 13 פּוּ
\varthetaάλασσα : \varthetaαλάσσης לים [A'] \Sigma' 11 _9, ים A' \Sigma' \Theta' 11 _{15}, \varthetaάλασσαν ים
                  [A'] Σ' [\Theta'] 8 23 (A'\Theta') nach Q θαλάσσης)
אלא מיס : א אלי השות של 14 יו (mas. Text הַמְּיֵת מּיִר הַ אַרָּבּית הַ פּרָבּית היים וּשׁרָבּית היים וּשׁרָבית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְּית היים וּשְּבְית היים וּשְבְּית היים וּשְבְית היים וּשְבְּית היים וּשְבּית היים וּיש היים וּישְבּית היים וּשְבּית היים וּשְבּית היים וּשְבּית היים וּשִּית היים וּיש היי
 θαυμάζειν : τεθαυμασμένον προσώπφ פנים Θ' 3 з
θαυμαστός κάρ Α΄ 95
arthetaέα : arthetaέας (Plur.) שכיות \Sigma' \, \Theta' \, \, \, 2 16
θελητής: -τάς πήμα θ' 819
θεμέλιος : -λίους אבנר Σ' 14 19
רסס טֿבּסס הרה פֿס טֿד € 11 טּ
\varthetaépun dun A' \Sigma' \Theta' 5_{24}
θηλάζειν : -ζον רונק Θ' 11 в
θίς : θῖνας גליל A' 823
θλίβειν : ἀπὸ τῶν <math>θλιβόντων με απὸ Α'(?) 124
θλίψις : θλίψεως ٦₺ 5₃ο
\mathfrak{F}אילסאפנע : דפ\mathfrak{F}אילסאפנע במתר בתר ב\Sigma' \Sigma' \Sigma' (\mathfrak{F}' (?) אונער באר מתר באילסאפנע ביי
3ףוֹג : אַסֹעשה בּרְעשׁה מקשה מעשה \Sigma' 3 אַ \Sigma' 3 אַ
שף בוץ : אף אלרץ ארץ (ל) A' 2 בוץ
אף מערַע (בוב Α' 813 (mas. Text בַּערָע בוב Α' אוֹ מַערָע (בּוֹב מַערָע בּוֹב בּוֹב בּוֹב בּוֹב בּוֹב בּוֹב בּוֹ
θογάτηρ : -τέρες בנות θ' 13 _{21}, -τέρων בנות A'Σ'θ' 3 _{17}
θομός (7) κα[A']\Sigma' 12 1
arthetaסיף ב\Sigma' arthetaסף ב\Sigma' artheta
^{\circ}ואסנמענסט יברכיהר \Sigma' 8_2
^{\prime}וב^{\prime}פ^{\prime} איברכיהר ^{\prime}רברכיהר ^{\prime} איברכיהר ^{\prime}
\Sigma'\Theta' ישעיהר צ'\Theta' 2 ישעיהר
נוֹנְע ארים A' Σ' Θ' 13 22
נאמעסיק: -עסט אדל \mathbf{A}'\,\Sigma'\,\Theta' \mathbf{13}_{\,\mathbf{6}}
ίλάσκειν : -κόμενος Κώ) Σ΄ 114
\mathbf{A}' \mathbf{9}_{\mathbf{4}}
ίξεύειν: ίξευθήσονται τισητί(1) Θ' 815
'Ιούδα : διὰ τοῦ 'Ιούδα ביהודה Σ' 88
'Ioudaia : צי 'Ioudaia (?) ביהודה A' 8 a
```

ישראל אוראר  $\mathbf{A}'\Sigma'\Theta'$   $\mathbf{8}_{14},\ \Sigma'$   $\mathbf{14}_{2}$ 

ίστάναι : ἔσταται Σ Σ Σ 3 13 , στήσεται Σ Σ 14 24

 $^1$ נסעסףסֹכ אדיר [A'] אריר  $^1$ 0 אל  $^1$ 10 אל  $^1$ 10 אריר איר אירים אדיר  $^1$ 10 אריר אירים איריר אירים איריר איריר

tréa : נרבים A' 157

 $\mathring{t}$ ערס $\xi$ :  $\mathring{t}$ ערס $\xi$  (?) שררך  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{5}_{27}$ 

אמאמאונ(בוי : καθαρίσθητε הַּנְּבֵּל [ $\Sigma'$ ]  $\langle \Theta' \rangle$  1  $_{16}$  , καθαρισθήσεται הַנְּבָּל  $\Theta'$  3  $_{26}$ 

xמאוֹם : xמאוֹם A' 39

אמאסק : אמאסי (Neutr.) אר  $\Sigma'$  7 איז (אפער דעה בי  $\Sigma'$  3 איז רעה בי איז רעה

אמאמאח : -און אין  $A' \Sigma' \Theta' \ 5_{24}$  אמאמאחדיין  $C' \Theta' \ 3_{12}$  מערלל  $C' \Theta' \ 3_{12}$ 

אמאאסג: אמאאסטג יפר  $A'[\Sigma']$  und  $\Sigma'$  3 24

אמאός : καλοί לפר Σ' 324 (s. z. St.)

χαλόβη ποο Σ' 18

καλύπτειν: -πτοντα στοσα Α'Σ' 119

ממג מרב E' (?) 3 10

אמְעָתּדנּיַי : אמֹעָתּדנייסידמ בְּפַּד  $\Sigma'$  9 אוֹ  $\Sigma'$  9 אוֹ

καπνός : -νοῦ, -νῷ und -νόν עשן A'  $9_{17}$ ,  $\Sigma'$   $4_{5}$ .  $9_{17}$ ,  $\Theta'$   $9_{17}$ 

אαρδία und -δίας (Sing.) לבב und (לבב  $A'\Theta'$  72,  $A'\Sigma'$ 98, A'1012,  $A'\Sigma'\Theta'$ 137

אמדע כ. gen. על  $\Sigma'\,\Theta'\,\,10_6\,,\,\,\Sigma'\,\,10_{15}\,,\,\,[A']\,\Sigma'\,\Theta'\,\,14_{\,26}$ 

c. acc. ב  $A'\Sigma'$   $5_{17}$ ,  $\langle A'$  oder  $A'\Theta'\rangle$   $8_{11}$ , אל  $\Sigma'$   $7_3$  (καθ' όδόν της δάντας אל מסלת); in freieren Übersetzungen: όδὸν την κατὰ θάλασσαν דרך  $[A']\Sigma'[\Theta']$   $8_{23}$  ( $A'\Theta'$  nach Q όδὸν τῆς θαλάσσης), τὰ κατὰ πρόσωπον αὐτῶν Θ'  $3_{17}$ 

אמדמ $\beta$ ססאפוי : אמדפ $\beta$ ססא $\gamma$ סמדפ בּעַרְהָּם  $\Sigma'$  3 אונ $\delta$ 

אמדמ $\beta$ סמאןסו $\zeta$ : -סוע בַּעַר  $\Sigma'$   $\delta$  אַבַּ

אמדמאָן מאכלת עוואס A' und E'  $9_4$  אמדמאַסדסG' -δύτοις החללים  $\Theta'$   $7_{19}$ 

иатана́µ $\pi$ тє $\iota$ ν : -тоута прэ A' 9  ${}_{13}$ 

אמדמאאויפנע : -אאנ $\theta$ קסטידמג רבבר  $A'\Sigma'\Theta'$   $14_{30}$  אמדמאאידנוע : -אט $\phi$ סטסטידע  $A'\Sigma'\Theta'$   $14_{16}$  אמדמא $\phi$ בער און אוייער אייער אוייער אוייער אוייער אוייער אייער אייער אייער אייער אוייער אוייער אייער אייער אייער אוייער אייער אייע

אמדמאדמֿי : -דּוֹקטּפּג  ${f A}'$   ${f 8}_8$ 

אמדמ $\pi$ αύσω יחשב $\pi$ ר)  $\Sigma'$  (?)  $\Theta'$  13 און  $\Sigma'$ 

```
אמדמתוֹעפּנע : -πινόμενοι מבלערם Σ' 9 15
אמדמποντίζειν : κατεπόντισαν בלער A' E'(?) 3 12
καταρρηγύναι : κατέρρηξέν σε נבליך θ' 1411 (wie aufgefaßt?)
\Sigma'(?) גדולה אמדמדיביי ברולה ברולה \Sigma'(?) גדולה
אמֹדסπτρον: -τρα גלינים Α' 3 23
אמנסוג : -סוץ שרפה \Sigma' 9_4
κελεύειν: κελεύσωμεν 76 Schreibfehler für κλάσωμεν
χενούν : χενωθήσεται πηρ\mathfrak{g}(1) \Sigma' 3 26
אפּשְמאַ\Lambda' אַראָש A' \Sigma'\Theta' 9יוּ, -אַהָּ \Lambda' 2יַ 2יַ
\alpha גלירן אנירן \theta' 8 גלירן אנירן
אוואסטער אוואס צו אייני אוואס צו אייני אייני
אַתּה אַ אַ אַ A' Σ' Θ' 1 נוה אַ
\Sigma' מניפּ(ר) עמדעטטעגא \Sigma' \Sigma' מניפּ(ר) מניפּ(ר
ענאָעמע אָסָרָ (ל) א' 5 אַ בּ
μιρρός: μιρρόν (Akkus.) ΤΕ Α΄ 13<sub>12</sub>
\lambdaאלא : אלמסשובי (כוד \Sigma' 76 (von קצד abgeleitet)
\lambdaמסדוֹףוּסי : -ףוּמ מזמרות A' 24
אלאףסיסעונא : -\muנמי מררש A'\Sigma'\Theta' 14 א אלי
אא מַלְרָא א אַזְרָאָ Α' 1 ווּאַ Α' אַ אַרָּאָ
אלסוסֹג(1)על(A') על(A') 14 צל
A' אורגרד אאסעA' אורגרד A' אורגרד באסעA' אורגרד אאסערA' אורגרד אאסערA' אורגרד אאסערA' אורגרד אאסערA'
                  ר) ררגזר (ז' A' 525
κλόζειν : κλόζων ΠΟΨ A' 88
жо́хаµµа ПЕРЭ A' 324
πολυμβή\thetaρα : -\thetaρας (Sing.) ברכה \Sigma' 7 s
A' 3 פת(\pi \zeta) ער איט איט איט איט איט א
\mathbf{A}'\mathbf{\Theta}' (?) אויסיסער ביסיס\mathbf{A}'\mathbf{\Theta}' (?) אויסיסס\mathbf{A}'\mathbf{\Theta}'
אסπιάζειν : ἐκοπίασα ἀφιέναι לאיתר נשא Θ' 1 14
נלארחר ביס und κοποῦτε אַלאר Σ' 713, ἐκοπώθην ίλασκόμενος נלארחר
                 צ' 1 מא Σ' 1 בשא
אסף אסף יישר \mathbf{A}' \, \Sigma' \, \Theta' \, \, 3יז אסף אסף א
\Sigma' מעשה מקשה אסגוסי הפארת בייס הפארת אסגוע\Sigma' 3 אונ\Sigma' 3 אונ\Sigma' 3 אונ\Sigma' 3 אונ\Sigma' 3 אונ\Sigma'
πουφίζειν : ἐκοόφιζε πηπ \mathbf{A}'\mathbf{\Theta}' 8 23
אף התאורו פססטי : -סססטי 89
מַערַבּ(כִם Σ' Θ' 813 (mas. Text מַערַבָּ(כִם)
\lambdaגף אף באביר אף הזקת \langle \Sigma' \rangle 8יוו, שנ\lambda אף געביר באביר \Theta' 10יוא
πραργάζειν: -ζει ρύ\Gamma A'\Sigma' 155
\lambda' עלקה אלעקה \lambda' und \langle \Sigma' oder \Theta' \rangle 15_{8}, אף אפער זעקה אל \lambda' \Sigma' \Theta' 15_{5}
אף אונדאָכ : אונדאָע שופט \mathbf{A}' \, \Sigma' \, \Theta' \, \, 3_2
προκύφαντος: προκυφάντους πιστι A' 3 19
```

Kgl. Ges. d. Wiss. Nachrichten. Philolog.-histor. Klasse. 1915. Beiheft.

10

```
146 Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
```

אρούμα : κρούματος (Var. κρούσματος) סדיה  $\Sigma'$  1 в

χρόπτειν : χρόφον סתרי Θ' 16s

אסאאספֿי : פֿאַסאאספֿי הקיפֿה ( $\Sigma'$  oder  $\Theta'$ ) 15 א

χόριος und -ον רהרה Α' Σ' 38. 718

 $\lambda$ αός :  $\lambda$ αοδ עם A' 811? (s. S. 70 Anm. 322),  $\Sigma'\Theta'$  10  $\epsilon$ ,  $\lambda$ αοί עמים A'  $\Sigma'\Theta'$  8  $\epsilon$ 

λάρυγξ : λάρυγγι דרוך 3 16

λατομείν: -μούντα ΣΣΠ Α' 1015

λάφυρα 550 (Α') 92

 $\lambda$ έγειν : פֿףפּוֹכ אַמררו A' 6 ء , פֿוֹתמדה אַמרר A'  $\Theta'$  und E' (?) 3 נו A'

אביד אביד A' 1s

λένπον: -τια πηπρώτα Α΄ <math>322

 $\lambda$ έων :  $\lambda$ έοντων (lies  $\lambda$ έοντος) לברא  $\Delta'$  599,  $\lambda$ έοντα אריד  $\Sigma'$  159

λήμμα ΝΨΟ Σ' Θ' 1428. 151

λιθολογεῖν : ἐλιθολόγησα (lies -σεν) (הר)  $\mathbf{A'} \Sigma' \Theta'$  5 2

גנאס : אנאס אבן אבן אל אבר אנאסט אלא A' 814, אנאסט אלט אל A' 1419

 $\lambda$ ίμνη :  $\lambda$ ίμνας אגמי A' 14 25  $\lambda$ ιμός :  $\lambda$ ίμ $\hat{\phi}$   $\Sigma'$  E' (?) 5 18

λιπαίνειν : ἐλιπάνθη τόψη Σ΄ 6 10 (mas. Text τοψη)

(λόγος τατ Σ'θ' 21, s. S. 31 Anm. 74)

λυτροῦν : λυτρωθήσεται πζέρη  $\mathbf{A}' \, \Sigma' \, \mathbf{\theta}' \, \, \mathbf{1}$  27

μάγος: μάγους πίπικ Α΄ 819

μακαρίζειν : -ρίσατε κάτο  $\mathbf{A}'$  und  $\mathbf{\Theta}'$  1 17, οἱ μακαριζόμενοι αὐτοῦ  $\mathbf{\Sigma}'$  9 15

µaxé שמשם 9' 3 24

μαλαχίζειν : έμαλαχίοθης της  $[\Sigma']\langle\Theta'\rangle$  1410

μαναά ππου θ' 1 13

μανιάκη: -κας (Σ') 3  $_{18}$  μάντις: μάντιν φ A'Σ'θ' 3  $_{8}$  μαρτόριον β A'Σ'θ' 8  $_{10}$ 

μάταιος : προσφοράν ματαίαν καυ τητου  $\Sigma'$   $1_{18}$ 

ματαιότης: -τητος ΜΊΕ  $[A']\langle \Theta' 
angle \, 5_{18}$ 

שמדמושק איש 6' 1 וו

μάχαιρα : μαχαίρα ΣΤΠ  $\mathbf{A}'[\Sigma']$   $\mathbf{3}_{25}$ 

μεγαλόνειν : έμεγάλυνας Γίτα A'  $\Sigma'$   $\Theta'$  9 2, μεγαλονθήσεται  $\Sigma'$  10 15 μέγεθος : μεγέθους und -θει A' 10 12, A'  $\Sigma'$  9 8, μεγέθει  $\pi$   $\pi$   $\Theta'$  10 18

μέθοσμα του Α' 5 22

ערובעם : -נשטרמן פון פין 819

μελφδεῖν : -δήσατε τωτ  $\langle A'\Sigma'(?) \rangle$  12 s

μεσημβρία : -ίας (Sing.) אהרים θ' 16<sub>3</sub> μέσος : εν μέσω ΤΓΣ θ' 16:; ανα μέσον: siehe αναμέσον μετά c. gen. ⊃ Σ' 2<sub>6</sub> μεταχινείν : -νοῦν Σ'Θ' 16 2 μεταναστεύειν: -στεῦον ΤΤΟ Α' 16: μετέχδυμα: -δύματα τητώπη Α'θ' 3 22 μετεωρίζειν: έμετεωρίσθησαν A' 3 16 μετεωρισμός ΓΠΠΔ3 Α΄ 211 μετέωρος : -ρον בבה Σ' 2<sub>15</sub>, -ροι הבה Θ' 2<sub>11</sub> (mas. Text בבה (ξ métroy adia A' 95 μή : ἀπέστησέν με μή πορεύεσθαι בְּלֶבֶר (mas. Text ליִּפְּרָנִי(A'), oò  $\mu$ יִּהָ לֹא (A') אַ (A') אַ (A') אַ אַ אַ פֿרָנִי μή in der Frage ¬ Σ' 718; μή τι: siehe μήτι μηροῖς : μηροῖς τιστιA'Σ'Θ' 1418, μηροός τιστιA'Θ' 1416 มกัณ ក A' 10<sub>15</sub> μιαίνειν: μεμιαμμένα (?) ΔΤΟ Α΄ 65 μιγνόναι : μεμιγμένος מהרל Σ' 1 22  $\mu$ ינסאססט :  $\mu$ בערסאט $\mu$ בירה  $A'\Theta'$  und  $\mu$ ב $\mu$ רסאטשבאיסט  $\Sigma'$  שכררה 7 20 μίτρα : μίτρας (Plur.) צניפות A' 323, הוֹדע  $\Sigma'$  319 μόνον abla abla'  $abla_1$ μοτούν: μοτών τίμη Α΄ 37, έμοτώθησαν πέμπ Α΄ 16 μου 51. 713. 816. 106.18 und με 124. 811 zweimal (einmal πρός με). 12<sub>1</sub> bei verschiedenen Übersetzern = Pron. pers. suff. μοχθείν : ἐμόχθησα αἴρων לארתר נשא Α΄ 1 14 μογλός (π)πτο <math>A'Σ' 15 (mas. Text Εργητής) μοα (aus μοῖα) : μόη Στα Α' Σ' 718 μυαλούν: μεμυαλωμένων ΔΤΙΤΟ Α΄ 5 17 μυχτήρ: -τῆρος אֹ Α΄ <math>321, τὰ περὶ τοὺς μυχτῆρας κατ Σ΄ 321Μωάβ בוראב A' 154, Σ' 159 νάβλα (710 falsch -ας) גבל A' Σ' 5 12 עמסג : אמלע הרכל הרכל  $[\mathbf{A}'] \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' \, \, \mathbf{6} \, \mathbf{1}$ , אמסג הרכלר  $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' \, \, \, \mathbf{13} \, \mathbf{22}$ אפמעומק ילד  $\Sigma'$  95, אפמעומק (Plur.) נערים  $\Sigma'$  34 νέος Σ' und νεώτερος θ' אין 35 νεφέλη: -λη בד Σ' 1414 νίκος πτο Α' 13 20 νόμιος : νόμιον πητη  $\mathbf{A'} \, \mathbf{\Sigma'} \, \mathbf{\Theta'} \, \, \mathbf{8}$  16 νοσσιά: νοσσιά[ν] A' und νοσσιάν Σ' Θ' Τ 162 νυχτοφυλάκιον ασίτο Σ' 1 s νόξ : νοπτός לילה ב' 45, νοπτί לילה Θ' 16 s

```
148
         Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
אַסּדסק: אַסּדסע (lies אַשׁדסט) (מרונר(ר A' 11 ה
\xiένος : \xiένων כררם A' 26
ξύλον : ξύλων A'\Sigma' und ξύλα \Theta' 7 \supset 10 19
ברולה ביסמע : פֿבּטף\Omegaבירלה ברולה \Sigma'\Theta'(?) ברולה ביסמע
\delta, \hat{\eta}, τ\delta: siehe oben S. 111—115
δδε : τάδε πο × 811
όδός : όδο\bar{9} A'\Theta' und όδ\bar{\phi} E' דרך B_{11}, όδόν דרך A' E'\Theta' B_{23}, מסלת A'
        Σ' 73
όζειν : ἀζεχός στο Θ' 1419
סנאסס ברת בתר \Sigma' 142, סנאסטק בתר A' \Sigma' \Theta' 8_{14}, סנאסטק A' 3_{20}
οἶνος (7) στη \Sigma' und \Theta' 122, οἶνον ττη A' (?) \Sigma' \Theta' 522
οἴχεσθαι : οἰχήσεται Τίπ(^{1}) A' 8_{8}
όλοχληρία τίπτ \times Α΄ 16
ολολόζειν : -ζων הילל \Sigma' (?) 14 או \Sigma'
δμαλός : -λοῦ 다혈호 Σ' 13 2
סׁנָס רֹדוֹר Α' 1 אַ רֹדוֹר ה
\delta\piוס\varthetaפע : מאחרר איז \delta\piוס\varthetaפע מאחרר איז \delta' \Sigma' 9 און \delta'
\deltaπίσω : εἰς τὰ \deltaπίσω \times \times \times \times \times \times \times \times \times
όραματίζεσθαι : ώραματίσθη \pi\pi\pi \Lambda' 2_1
δρᾶν : εἶδεν ΠΤΠ \Sigma'\Theta' 2 1
δρασις : δράσει מראה \Sigma'[\mathrm{E}'] 11 s
\deltaפְּרָא : \deltaפְרָאָה (ר) עברת ב\Delta' עברת (ד) דעמ (ר) דעמ אין ברת (ר) דעמ (ר) דעמ (ר) דעמ (ר) דעמ
όργίζειν: ἀργίσθη Γίτη Θ' 140
צ 8 צ' בלרל עסוקם
όρνεάζειν: -ζοντας συσπαι A' 8_{19}
לַחְפּר מָרוֹת בּרוֹת אַ A' 2 20 (mas. Text לִחָפּר מָרוֹת)
δς : δν Σ' Θ' und δ A' אשר 21
δοτις: ήτις \mathsf{TWK}\ \mathbf{E}'(?) 6_{13}
לססיף מניצוע : לססיף מטרסי מטרסי לססיף ביראת (ר) פיראת \Theta' 113
δτι το bei verschiedenen Übersetzern 3 9. 10 zweimal. 24. 5 10. 7 13. 8 11.
         94. 1023. 158
οδ, οδα und οδχ κ Α' 16 dreimal. 912, Α'Σ'Θ' 92, Σ'[E'] und Θ'
         סטמנ הרר 101 \varTheta חרר
סטֿאַ\Sigma'[\Theta'] רלא \Sigma'\Theta' 5 ארך \Sigma'\Theta' 5 ארך
סטֿסֿסֹכ : סטֿסֿשֿע בפרם [{
m A}'] \Sigma' 6 4
סטאפֿדו : סטאפֿדו הססססססספדו איז ביא \Sigma' אוסים לא \Sigma' א מוסיפו ביא
οὐρά : οὐρῶν ΤΙΞΙΤ Α΄ 74
ούραγία : ούραγιῶν ΓΊΞΙ \Sigma' \Theta' 7_4
סטף סטף ישמים \mathbf{A'}\,\mathbf{\Theta'} ביס\mathbf{A'}\,\mathbf{\Theta'} ממים
סטֿכ : שׁדנר(ד) אזנר(ד) אונר \Sigma'[\Theta] אונר איז שֿדמ (ז' אַדנר בי' איזנר בי' איזנר בי' איזנר
```

οδτος : τὴν παραβολὴν ταύτην πτπ παι  $\mathbf{A}'\Sigma'\Theta'$  144, διὰ τοῦτο לכך  $A'\Sigma'\Theta'$  5 24,  $A'\Sigma'$  10 16, על כך B' 15 7, פֿעפּגפּע דסטָּדסט  $\Sigma'$ δφθαλμός : -μοί  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  und -μῶν A' τις  $2_{11}$ , -μῶν  $(2_{11}$ , -μῶν  $\Theta'$  11 s. -μοῖς לרנים  $\langle A' \rangle$   $3_{16}$ , -μοῖς A' und -μούς  $\Sigma'$  לרנים  $3_8$ όγλησις : -σιν ( $\mathbf{Q}$  ἐνόχλ.) πητο  $\mathbf{A}'\mathbf{\Sigma}'\mathbf{\Theta}'$   $\mathbf{1}_{14}$ סערות אַס פֿר מוראה פּין 113, סערות אַכרות מער אַר פֿר מוראה אַ 113 מראה אַל 116 מראה אַל 116 מראה אַל παγιδεύειν : -δευθήσονται כרקשר  $\Sigma'$  8 15 παιδεία παίδεία  $\Sigma'\Theta'$  95,  $\Sigma'[\Theta']$  96 ( $\Theta'$  nach Q παιδείαν)  $\pi$ מוסוֹסי :  $\pi$ מוסוֹסיס A' 26 παίζειν : παίξεται ΣΦΣΦ(٦) Θ' 118 תמוֹק לער A' 35, תמוֹסמק בערים A' 34 παράβασις: -σιν ππο Σ' 15 παραβολή: -λήν D  $A' \Sigma' \Theta'$  144  $\pi$ מףמֹץצּוי : - $\gamma$ שער  $\Sigma'$  8 8παραδοξασμός Χ΄ 95  $\pi$ מף אמאמאפזי :  $\pi$ מף אמאפסמג (רי $\Gamma$ ) רונרום ( $\Gamma$ ) א $\Gamma$  איי ריי ריי ראב אוי ריי ריי ראב אוי  $\pi$ מסמיסשוס : -עסעשע ביהים  $\Sigma'$  5 איז ביהים  $\Sigma'$  $\pi$ מסמתואף בוֹעפוע : פּוֹכְ בּס  $\pi$ . למרות למרות  $\Sigma'$  3 $_8$ ,  $\pi$ וויף למריתם  $\Sigma'$   $\Theta'$  1 בס  $\Sigma'$  אמלה להם רעה במלה במסמסא במטרסונ $\Sigma'$  אמלה גמלה גמלה גמלה במלה במלה במלה אמא  $\pi$ משקרות בסטסמו משקרות  $\langle A' \rangle$  3 במ παραγράσθαι: -γρησθήσονται שנלנה Σ' 13 16 παρενσκάζειν: -ζουσαι(?) πίσοιπ A' 3 16 παρέγειν : ἀοθενείας παρέγων סולש θ' 1412 παριέναι : παρίησιν π5 24πᾶς, πᾶσα etc. 5 2 13. 16. 3 1. 7 19 zweimal. 8 7. 9 4. 14 9. 26. 31 (πᾶσα בלה A' \S' O'). 15 2 bei verschiedenen Übersetzern πατράδελφος : -δέλφφ (lies -φου) (Τ) Α' 5 1  $\pi$ מֹעָסֵכְ :  $\pi$ מֹעָסִטְכְ בֹד A' 1414,  $\pi$ מֹעָחָ לַבִּרָם  $\langle A' \rangle$   $5_6$ πείθειν : πεποιθότες που θ' 14 30 πέλυξ גרדן A' 10<sub>15</sub>  $\pi$ ציין :  $\pi$ ציין אניי  $\Lambda'$   $10_2$  , דלים  $[\Sigma']$   $\langle\Theta'\rangle$   $14_{30}$ πέραν c. gen. בעברי [A']Σ' 718, ἐν τῷ πέραν c. gen. בעברי Σ' 720, άπαγόμεναι πέραν 'Αρνών מָלֶבְרוֹת לארנוּך Σ' 16 2 (mas. Text (מַלַבַרוֹת πέρας πτρ Σ' Θ' 2 τ περί c. acc.: τὰ περὶ τοὺς μυκτῆρας τική Σ' 3 21 περιαιρείν: περιηρημένος 122  $\pi$ בפו $\beta$ אס שמלה בי  $\Sigma'$  94, (ד) מכסי $\Sigma'$  1411, - $\lambda$ מומ מעטפור  $\Lambda'$  322 περιέργεσθαι : περιηλθεν הקדפה Α' 158 περίζωμα : -ζώματα πιτέτης  $\Sigma'$  3 22 περιζωννύναι : -ζώννυσθε התאורו 89 zweimal

περισχελίς: -λίδας Σ' [und A'] 3<sub>18</sub> περισσεύειν : -σσεύον (?) נותרה A'  $1_8$ , -σσεύσας נותר A'  $\Sigma'$   $\Theta'$   $A_8$ תבף (הורה A' 15γ (mas. Text יחר (π תבףוססως: π. ἐποίησεν דתרה עשה Σ' 157 περιστέλλειν: περίστειλον ΕΟΝ Σ' 41 περιτέμγειν: περιτετμημένος כדורל <math>A' 1 22 πέτασθαι, πέτεσθαι : πετάμενος A' und πετόμενος Θ' ΕΝΙΝ 1429 πετεινόν קל Α' 162  $\pi$ ηλοβρογείν : -γήσω αὐτήν סאטארורון (ז)  $\Sigma'\Theta'$  14 28 πηλοβροχία: -χία κύκυυ Σ'θ' 1428 πιμπλάναι : ἐπλήσθησαν τά Σ΄ 26  $\pi$ נעפני לשתות  $\mathbf{A}'\left(?
ight)\mathbf{\Sigma}'\mathbf{\Theta}'$  5 22  $\pi$ וֹניטכ :  $\pi$ וֹניטכ ברושים  $\Sigma' \Theta'$  148  $\pi$ אבסעפאדקע :  $\pi$ בּ $\pi$ אבסעפאדקעבּעסע קומרך  $\Sigma'$  1 און (mas. Text קומריץ)  $\pi$ אמין הפסו  $\Sigma'$  3 בין πληθόνειν : ἐπληθύνθη ταπα  $\Sigma'[\Theta']$  96  $(\Theta' \text{ nach } Q$  τ $\tilde{\phi}$  πληθύνειν)  $\pi$ אחףסטע : פֿתאים עמסקא $[A']\Sigma'\Theta'$  6 מלאים πνεύμα: πνεύματι  $\Pi$   $\Lambda'$   $\Sigma'$   $\Theta'$  114, σὸν τῷ πνεύματι (Μ) $\Pi$   $\Pi$   $\Pi$   $\Pi$   $\Pi$   $\Pi$   $\Pi$ (mas. Text בריחה)  $\pi$ סנבּנּי :  $\pi$ סניַּהָסבּנּ רְעָשֵׁרּ A' (?)  $\Sigma'$   $\Theta'$  5  $_{10}$  , בּ $\pi$ סנֹּחָסבּע A' und  $\Sigma'$  und  $\Theta'$ 15, ποιηθήσεται לעשה Α' 311  $\pi$ סניושה :  $\pi$ סניושה A' 3 24 ποίμνιον: ποιμνίου 782 Α΄ 7 21 πολεμεῖν: -μῆσαι ΠΠΟΠ(Δ)  $A' \Sigma' \Theta' 7_1$ πολυτελής: -λέσι Σ'  $7_{19}$ πονηρός : -ρόν (Neutr.) אר 6' 7<sub>15</sub> πορεύεσθαι τός  $\Sigma'$  8 11, πορευόμεναι . . . ἐπορεύοντο . . . . πότη  $\Lambda'$  3 16 ποταμός : -μοῦ הדר  $\Sigma'$  7 20, יארר [A']  $\Sigma'$  7 18 ποταμοδοθαι : -μωθήσονται (1)  $A'[\Theta']$  2: πράπτωρ : -τορες  $\Sigma'\Theta'$  und -τορσιν A' (1)  $3_{12}$  $πραδς : πραέων רלים <math>[A']\langle \Sigma' \rangle$  14 so πρίων אם בי 10 <sub>15</sub> πρόθορον : -ρα πητακ <math>[A'] Σ' 6ε προνομεύειν : -μεύσαι του  $\Sigma'\Theta'$  10 ε, έπρονομεύ $\Im\eta$  του  $\langle A' \rangle$  15 1 προγομή: -μήν ΤΞ Σ'Θ' 106πρός c. gen.: τὰ πρὸς ποδῶν αὐτοῦ [A']  $\Sigma'$   $\Theta'$   $\theta_1$ c. acc. >κ A' Σ' 38, Σ' 78, A' 76, × ⟨Σ'⟩ 811, A' Θ' 1416, Ξ A'  $5_8$  (lies èv statt  $\pi p o c$ ) προσεγγίζειν : -ήγγισα ΣΤΡΝ( $^{1}$ )  $\mathbf{A}'$   $^{8}$  s

A' אוסספרוֹנפּנע : -בּרוֹמת אוֹם A' A' אויס A' אויס הסספרוֹמנו A' A'

προσήλυτος τα Α΄ Σ' Θ' 141

πρόσθεμα : -θέματα Γισσιο  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  15  $\bullet$ πρόσκομμα: -κόμματος β A'  $8_{14}$ προσκόπτειν : -κόψει ω 35, -κόψουσιν ω (7) ω 8 15 πρόσοφις: -φιν (קה) אם Σ' 317 προστιθέναι : προσθήσω . . . προσθέματα ιτο  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  15 , προσετέθη ππο (Θ'?) 7: προσφέρειν: οὐκέτι προσοίσετε בי προσοίσετε Σ' 1 12 προσφορά: -ράν Πποι  $\Sigma'$  1 is  $\alpha$  שני שני שנה und (פני שני 13 $_8$ , ἀπὸ (Q ἐχ) προσώπου מפני Α' 7 $_2$ . προσώπφ στο A' und  $\Theta'$  3 s, προσώποις A' und πρόσωπα  $\Theta'$ סנים  $9_{14}$ , דמ צישינום די $6_{14}$ , דמ פנים דומי האם  $6_{14}$ , דמ פנים  $6_{14}$ , דמ פנים  $6_{14}$ χατὰ πρόσωπον αὐτῶν חחד θ' 3 ביז  $\pi$ ראשון בא $\Sigma'$  8 א ראשון ראשון  $\Sigma'$  8 א ראשון הראשון [A']  $\Theta'$  8 א ראשון πρωτότοχος : -χοι בכררי  $[A']\langle \Sigma' \rangle$  und  $[\Sigma']\langle \Theta' \rangle$  14 so πτερόγιον : -γίου (۱)  $\Sigma' \Theta' 8_8$ πτήσσειν: πτήσσετε τρίτ A' 8, anonym 8, πορ: πυρός πκ Σ' 45, A'Σ'θ' 524, A' und Σ' 94πυρρούν: πυρρωθώσιν אדימר Α'θ' 118 πώγων τρτ  $\Sigma'\Theta'(?)$  152 πῶς ohne Äquivalent im Hebr. [※ A'] 1 22 ράβδος : ράβδφ מבש Α΄ Σ'Θ΄ 114, ράβδον חשם Α΄ Σ΄ 145  $\hat{\mathbf{p}}$ מקמבוֹע דים  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Theta}'$  14 ס ρίζα: ρίζης ωνω Α΄ Σ΄ 14 29 ρίπτειν : ρίφωσιν דְרַשְשׁׁרּ Θ' 13 16 (mas. Text יַרָשְשׁׁרּ) סמ $\Theta$ ροῦν : σαθροῦσ $\Theta$ ε רֹעד  $A'\Sigma'\Theta'$  (?) 8 פ σαλεύειν : ἐσαλεύθη (ד) τζτ  $[A']\Sigma'$  64, γ) τζτ  $A'\Theta'$  72, τζτ  $\Sigma'$  140Σαμάρεια: -ρείας τιπου Α΄ Σ' Θ' 7.  $\sigma$ פנף איי :  $\Delta'$  בים  $\Delta'$  איי איי איי מנים  $\Delta'$  בי σεισμός : -μ $\tilde{\phi}$   $\nabla \Sigma$   $\Lambda'$  und  $\Sigma'$  94 **Σεγναάρ שולד Α' Σ' Θ'** 11 11 Therefor Di  $\langle \Sigma' \text{ oder } \Theta' \rangle$  5 26 σῆραγξ: σηράγγων πίπο Α΄ 719  $\sigma$ ודנטדל $\sigma$ : -auים מררארם  $\langle A' 
angle$  מררארם  $\langle A' 
angle$  $\Sigma$ נשט אירן A'(?)  $\Sigma'\Theta'$   $3_{17}$ σιωπάν : ἐσιώπησα τιστι  $\mathbf{A}' \Sigma' \mathbf{\Theta}' \mathbf{G}_5$ , ἐσιώπησεν  $\mathbf{A}' \mathbf{\Theta}'$  und ἐσιωπήθη  $\Sigma'$  מדמה 15 $_1$ σκανδαλίζειν: ἐσκανδαλίσθη סשלה Α' 3 в σκανδαλισμός στάπος Α' 3. σκάνδαλον πριο  $\Sigma'$   $\Theta'$  814,  $\Sigma'$   $\Theta'$  814 (lies σκανδάλου) מאמעלמאסטע : - אשטיוָסטערמו ד' (ד) A' 8 אור) אין משלר

```
Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
```

סאפּטּסג : סאפּטּק ברי הנפש בלי [A']  $\Sigma'$  13  $_5$ , τὰ σκεύη τῆς ἐμπνοίας כלי  $\Sigma'$  3  $_{20}$  σκιά : σκιάν (ד)  $\Theta'$  16  $_3$ 

σχοτάζειν : ἐσκότασεν τωπ 💥 5 30

σκοτία : γρονίζοντες εως σκοτίας מאחרי בנשק  $\Sigma'$  5 11

סאַסֿאמ שלל Σ' Θ' 10 6

152

σκυλεύειν : σκυλεύσαι το  $\Sigma'\Theta'$   $8_1$ , το  $\Sigma'\Theta'$   $10_6$ 

סאώληξ הרלע  $A'\Theta'$   $1_{18}$ 

סגשּאסע מרקש  $\mathbf{A}'$   $\mathbf{8}_{14}$ 

סאשאסטֿי : סאשאש $\vartheta$ יַּאָסטעדמוּ ד(7) A' 8 או(7)

σκωρία : σκωρίαν סרגרם  $[lpha]\langle \Sigma' 
angle$  1 22 , (7) 1 25

ood 1 22. 25. 3 25. 12 1. 14 11 dreimal. 19. 20 zweimal. 16 3, ool 12 1. 14 9 und os 14 11 bei verschiedenen Übersetzern = Pron. pers. suff.

ססיף בי -וֹמָ (י־) אכמרת  $\Sigma'$  10 או בי

ססקיה במים הכמים  $\mathbf{A'}\,\mathbf{\Sigma'}\,\mathbf{5}\,\mathbf{_{21}}$ 

σπαθαρικός : -κά רדידים Σ' 3 23

σπάθινος : -να πήτι Α΄ 3<sub>19</sub>

σπινθήρ: -θήρα τασιόδι  $A'\Sigma'\Theta'$  1 s1 στασιόδι : στασιώσει A' O 10

στέμφυλον : -λα στεία  $\times$  A' 1 22, (7) στεία A' 1 25

στερεός: -όν (in dem verderbten Texte von 710 Neutr., ursprünglich Mask.) אברר Α΄ 814

στερέωμα ٦٦Σ 210

סדלים ארים ארים  $A'\,\Sigma'\,\,3_{\,20}$  סדוף סדלים בית  $A'\,\Sigma'\,\,3_{\,24}$ 

στηλοῦν : ἐστήλωται ΣΙΙ A'  $3_{13}$ , τῶν ἐστηλωμένων ΙΣΙΙ E'(?)  $6_{13}$ 

στήριγμα μυσι  $\Sigma'$  31 (710 στήρισμα) und  $[A']\Sigma'$  31

στηρισμός : -μούς (lies στηριγμόν) Σ΄ 31

στρατιά oder στρατεία : στρατιῶν τηκαχ  $\mathbf{A}'$  19, στρατειῶν τηκαχ  $\mathbf{A}'$  1424. 27

στρεβλοῦν : -λοῦντα אגמוך  ${f A}'$   ${f 9}_{13}$ 

στρέφειν : ώς ἔστρεψεν ποσπασ  $\Sigma'$  13 19

στρουθίζειν : -ζοντας πυπρπο  $\Theta'$  8 19

στρουθοκάμηλος : -λοι (710 στρουθοί κάμηλοι) בנרת רענה A'  $\Sigma'$  13 21

סדףסטטאס : θυγατέρες στρουδών בנות רענה θ' 1321

συγκεραννύναι : -κεράσει τοσον  $\langle \Theta' \rangle$   $9_{10}$  συγκοιτάζειν : -τασθήσονται A'  $13_{16}$ 

συλλαμβάνειν: -νει πηπ  $A'\Sigma'$   $7_{14}$  συλλέγειν: σύλλεξον ποπ A'  $4_1$ 

συμβάλλειν : συμβαλεί τοσο (Σ') 910

σύμβουλος דרעק  ${f A}'$   ${f 9}$   ${f 8}$ 

συμπαραβάλλειν : -παρεβλήθης ממשלח Σ'Θ' 1410

συμπλέχειν: -πλεχήσεται 917

```
συμποσιασμός (7) ΝΙΟ Α΄ 122
סטע (בארת [A']\langle \Sigma' \rangle 14_{20}, σטע τῷ πνεύματι αὐτῆς החוף \Theta' 15_5 (mas.
         Text בַּרִיתָה)
συνάγειν : συνάγαγε ΕΟΝ Θ' 41
συναρπάζειν : συνήρπασα שושתר Α'θ' 10 וו
σύνδεσμος ηΦρ A'θ' 812
συνετός : -τοί ברנים \mathbf{A}'\Sigma' \mathbf{5}_{21}, συνετός . . . εἰμι גבורים \Sigma' \mathbf{10}_{18}
סטעדמ\gamma\dot{\eta}: -\gamma \tilde{\eta}כ מועד A' \Sigma' 14 וואA' 14 מרעדי (כם) מועד A' 1 ווא
συνταράσσειν : siehe συντάσσειν
συντάσσειν : συντεταγμένοις αὐτοῦ מוּעַדֵיר (mas. Text מוֹעַדִיר) A' und
         \Sigma' Θ' 14 31 (bei A' ist falsch συντεταραγμένοις überliefert)
סטעד בלה בי בלה בי ב' θ' 10 23
סטעדס\mu\eta: -\mu\etaי כחרצה A' und \Sigma'\Theta' 10 23
[συντριβή <math>\lnot tt A' 136]
συντριμμός : -μμοῦ השל \mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' \, 15 5
\Sigmaטףוֹם : -מכ \Lambda' \Sigma' 7 י
סטףוֹלבוע : סטףוֹסבּו אַרק (ד) \mathbf{A}' \mathbf{\Sigma}' \mathbf{5} _{\mathbf{26}} , שרק \mathbf{A}' \mathbf{\Sigma}' \mathbf{7} _{\mathbf{18}}
סטף ביע ביי סטף ביי מטף ביי מטף ביי ביי\Sigma' 2 פ
συσκιασμός : -μ\tilde{\mathbf{\varphi}} (lies -μός?) που \mathbf{A}' 18
סטסספונוע : סטסספונסמק מרעיש בי 14 ופ
συσσεισμός πετο \langle {f A}' 
angle 5 28
σόσσημον Σ: A' 11_{12}. 13_{2}, A' Σ' θ' 11_{10}
συστροφή: -φήν ΤΙ 15 \Sigma' 1 15
סבער אפשע : -אפ{f A}' {f 9}בר א{f A}'
σφραγίζειν : σφράγισον σπηπ A'(?) \Sigma' \Theta' 8_{16} (A' nach Q σφράγισαι)
σχεδιάζειν : -ζουσαι πισούρ \Theta' 3 16
סאַטניסיט : אַנייס קֿבְבֶּל [A']\langle \Theta' 
angle אַ זּבְבָּל [A']\langle \Theta' 
angle אַניסטעס
σώμα אם A' Σ' 14 19
ταλαιπωρία 🖼 Σ' Θ' 13 ε
ταπεινός Συ Σ' und Θ' 2 11
ταπεινούν : ἐταπεινώθη ὑΦΕ Α΄ 211
ταράσσειν : ταράξας τητιτη \Sigma' 14 16, εταράχθησαν \Sigma' \Theta' 5 25
דמססס\zeta: דמסססט\zeta (בפר\lambda' בפר\lambda' 1 ו\lambda'
τάφος : τάφου (٦)٦٦٦ 1419
דמצέως מהר Σ'θ' 81
ταγύνειν : ἐτάγυνεν דקל Σ' 828
	ayיך במאַט מהר \mathbf{A}' 8 מהר מעט
τέχνον : τέχνων Σ' und τέχνοις θ' ילדר 26
	auדברסים ב\mathbf{A}' 3 ווו\mathbf{A}' 3 וו
τέλεσμα πχρ Α΄ 2 τ
רבאבטדון : -דוֹף כלה A' 10 as
τέλος πει Σ'θ' 1320
```

```
154 Lütkemann u. Rahlfs, Hexaplar. Randnoten zu Is. 1-16.
```

au נדות(יר)  $\mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' \, \mathbf{S}_{ au}$ דבר ניבר ניבר ניבר ניבר ניבר ניבר לי τέρψις : τέρψεως שעשרער.ר Σ' סֿיד גליון פסעפֿפּד Σ' 81 τίμιος : τίμια παθη  $\langle \Theta' \rangle$  3 18 דניאמץ החלב: A' 1<sub>31</sub> τράγηλος : τραγήλου צואר A' und  $\Sigma'$  8sτρυφή : τρυφής Σία  $\mathbf{A'}\,\Sigma'\,(?)\,\Theta'$   $13_{22}$ auדְהַשַּׁסנּג : דְּהָשִּׁסנּשׁב auי ביי au auי au פֿררה auA' אַרים אַסאָטי : דיסאָטי אַ A' אַרים אַסאָטי 0βρις πικ $\Theta'$  917  $\dot{\text{ογιής}}$  :  $\dot{\text{ογιές pinn}}$  [lpha]  $\Sigma'$   $1_6$ 5סנים הים A' (lies 2 50.) und  $\Sigma'$  und  $\Theta'$  1 22, 50ata מים A'  $\Sigma'$ 119, δδάτων מים A' und Σ'θ' 1423 υίός : υί $\tilde{\phi}$  ΤΙ  $\langle A'\theta' \rangle$   $\tilde{b}_1$ , υίούς ΤΙ A'  $11_{14}$  $\hat{\mathbf{b}}$ שני מכם (מעראַ)  $\mathbf{A}'$  und  $\mathbf{\Sigma}'\mathbf{\Theta}'$   $\mathbf{8}_{13}$ , οὐκ αὕταρκες  $\hat{\mathbf{b}}$ μῖν מעני מכם  $\Sigma'$  7<sub>13</sub> אניאסוכ אייסונ  $\Sigma'\,\Theta'$  12 ב במרת  $\Sigma'\,\Theta'$  $\dot{\mathbf{o}}$  אפרקי(ר) אפרקי $\mathbf{A}'$  8 אפרקי  $\delta$ הפרוקסמיום (אוכן  $\Sigma'$   $\Theta'$  14 באונן  $\Sigma'$  (Sing.) גארד באונן  $\Sigma'$  13 באונן  $\Sigma'$  ראוד באונן  $A'\Sigma'$  98, -צוֹמו אַ A' und  $\Sigma'$  917, -צוֹמַכ (Plur.) האוֹם A' 125 (mas. Text 9<sub>17</sub>. 12<sub>5</sub> mas.) οπέρογκος : -κα באוֹת Θ' 125 (mas. Text פּאוֹת)  $\dot{\mathbf{o}}$ περφανής : -ν $\ddot{\eta}$  Εκτ $\mathbf{A}'$  2  $\mathbf{12}$  $\dot{
ho}$ περφερής : -ρές (דho A' 14  $_{11}$ ὑπό c. acc. הדה [Σ'] Θ' 104 ύποδειχνύναι : -δείξει (דר נדר Σ' 23 ύπόδημα : -μάτων του $\mathbf{A}'$  und  $\langle \mathbf{\Theta}' \rangle$   $\mathbf{3}_{18}$  $\delta$ תלות אסאפעסג : פֿני  $\Sigma'$  מַרַחלות  $\Sigma'$  בּנַר אַסאפעסג בּנַר בּנַר אַ όπουριτής: -ταί τηπ  $\mathbf{A}'(?) \mathbf{\Sigma}' \mathbf{\Theta}'$  916 ה ס לתב (mas. Text יתב (הרבה οπόλειμμα (הרבה יתב חבר) 5 הקב אסאאינסע האס $\mathbf{A}'$   $\mathbf{\Sigma}'$ ύπο(ρ)ρώξ : ἐν ὑπορῶξιν πίθημα Α΄ 219 ύποτάσσειν: -τάξουσι c. acc. ב בור Σ' 14 2  $\hat{\Sigma}'$  בהוחם  $\hat{\Sigma}'$  בהוחם  $\hat{\Sigma}'$  בוו (mas. Text בהוחם  $\hat{\Sigma}'$  הבחום  $\hat{\Sigma}'$  הבחום  $\hat{\Sigma}'$  הבחום  $\hat{\Sigma}'$  הבחום ל  $\delta \phi \eta \lambda \tilde{\eta}$  אפ $\phi \delta \lambda \eta$  במתי עב  $\Sigma'$  14 במתי δφωμα : δφώματα במתר Α' 1414  $\varphi$ מֹףמְץְגֹּ :  $\varphi$ מֹףמְץְמְגַ  $\Sigma'$  7 אַנ הולר  $\Sigma'$  7 אַנ φάρυγξ : φάρυγγι גררך Σ' 316

φέγγος τις  $\Sigma'$  45

```
Φεθρούς פתרום Α' 1111
φέρειν הברא A' und \Theta' 1_{13}, φέρετε הברא A' \Theta' und \Sigma' 16_3
φεύγειν : φεύξεται רבוסר [A'] \Sigma' \Theta' 13 14 (A' nach Q φεύξονται)
\varphi \varthetaמעפוע : \varphi \varthetaמספו\Sigma' 8_8
φλέγειν : πυρός φλεγομένου הבה צ' 45
\phiאל : \phiאסיל להבה A'\Sigma'\Theta' 5_{24}, להבר \Theta' 13_8
φόβος : φόβου רראת A'Σ'Θ' 112, Θ' 113
\phiסעבּטֹב : \phiסעבּוֹכ מרצחים A' 1_{21}
φορολογείν : -γοῦντας (\Box\Box) Σ΄ 14 _2
φορολογία ποπος \Sigma'\Theta' 144
φρουρίζειν: φρουρισθήσονται יחאבכר Α' 9 איז Α'
\Phiסאנס\thetaנבּנְעָת פּלשתים A' und \Sigma' \Theta' 11 _{14}, פּלשתים A' \Sigma' \Theta' 14 _{31} (?)
\Phiסאוסדופוֹע פלשת פלשת א 14_{29}, -סדופוֹע פלשת A'\Sigma'\Theta' 9_{11}
φόρειν : πεφυρμένος \mathbf{A}' und ἐφόρη \mathbf{\Sigma}' מגרללה \mathbf{9}_4
φυσᾶν : φυσῶν אָדֶע Σ' 14 29
φυτός : φυτόν \Sigma A' und \Sigma' 5 _7
φῶς אור 5 30
φωτίζειν : φωτίσει (דֹר) \mathbf{A}' \mathbf{\Theta}' \mathbf{2}_3
Χαλδαΐος: Χαλδαίων בשדים Σ' 13 19
χαρά : χαρᾶς (lies χαρᾶ) τιψυ Α' 123
עפּגאסג : אַפּגאפּשי (ד\mathbf{A'}\, \mathbf{\Sigma'}\, \mathbf{\Theta'}\, \mathbf{11}\, \mathbf{4}
γείμαρρος (so, nicht γειμάρρους, s. Aquila ed. Burkitt Reg. IV 23 12):
         χειμάρρου το <math>A' 157, χειμάρροις το <math>A' 719
γείρ : γειρός \lnot \lnot \langle A' \text{ oder } A'\Theta' \rangle und \langle \Sigma' \rangle 8_{11}, \langle \Box \rangle \lnot A' und \Sigma'\Theta'
         11 א (bei \Sigma' \Theta' hat 710 fälschlich עָנּנְסָשׁע), עָנּנְשָּׁשׁע (אַ A' 3 א A' 3 א A' 3 און
χέρσος : χέρσον שַׁרָת Α΄ 7 צּיַ
\chiססח\gammaבּנּע : -\gamma \etaססטסטי A' 2_6
עף אַרוֹלָבּ אַ אַרוּלָר בּאַ אַרוּלָבּ אַ \mathbf{A}'\Sigma' 12 ה
χρονίζειν : -ζοντες מאחרר \Sigma' 5 _{11}
χώρα : χώραν πρὸς χώραν (lies χ. ἐν χώρα) ππου Α΄ 5 s
\psiמאלוני : \psiמאמני זמרר \langle \Theta' \rangle 125
ψυγή: ψυγῆς ΨΕΙ Α΄ 320
מור δ הור Α'(?) Σ'Θ' 5 22
ώδίνειν : -νούσης (lies -νήσουσιν) τητίτη \mathbf{A}' \, \mathbf{\Sigma}' \, \mathbf{\Theta}' 13 s
שׁנֹע בידים Σ' 13<sub>21</sub>
ώμία: -α πηο A' 11 14
ώμος : ώμων ππο Σ' Θ' 11<sub>14</sub>
ωρυμα (Var. ωρυγμα) コスペセ Σ' Θ' 5 29
\dot{\omega}_{\varsigma} in der Regel = \Im, s. oben S. 122
    ohne Äquivalent im Hebr.: ἀφήσω αὐτὸν ὡς ἀνεπίβατον החר בתה אשיתהר
```

Σ' 56.

## Inhaltsverzeichnis.

|                                                             |      |     |    |  |   | Seite |
|-------------------------------------------------------------|------|-----|----|--|---|-------|
| Vorbemerkungen                                              |      |     |    |  |   | 8     |
| Verzeichnis der öfter angeführten Werke                     |      | ,   |    |  | • | 16    |
| Ausgabe der Randnoten                                       |      |     |    |  |   | 19    |
| Die hebräische Grundlage der Übersetzungen von A', Z' un    | nd ( | 0′  |    |  |   | 108   |
| Hebräisch-griechisches und griechisch-hebräisches Wörterver | rzei | chn | is |  |   | 110   |
| 1) Hebräisch-griechische Abteilung                          |      |     |    |  |   | 111   |
| I. Artikel                                                  |      |     |    |  |   | 111   |
| П. Pronomina personalia suffixa                             |      |     |    |  |   | 115   |
| III. Hebräisch-griechisches Hauptverzeichnis                |      |     |    |  |   | 115   |
| 2) Griechisch-hebräische Abteilung                          |      |     |    |  |   | 134   |

|   |   |  |   | • |   |
|---|---|--|---|---|---|
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
| - |   |  |   |   |   |
| • |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
| - |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  | • |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   | , |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
| , |   |  |   |   | • |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
| • |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   | , |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   | ٠ |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |
|   |   |  |   |   |   |

isk







